

# SANDFORD FLEMING LIBRARY





Arthur Schopenhauers sämtliche Werke Herausgegeben von Paul Deussen Zweiter Band

# Arthur Schopenhauers sämtliche Werke

Non multa

Herausgegeben von

Dr. Paul Deussen

Professor ber Philosophie an der Universität Riel

### Zweiter Band

Biertes bis sechstes Tausend besorgt von

Dr. Franz Mockrauer

München 1924 R. Piper & Co., Verlag

# Die Welt als Wille und Vorstellung

pon

## Arthur Schopenhauer

Zweiter Band

Property of

CRDD

Please return to

Graduate Theological

Union Union



München 1924 R. Piper & Co., Berlag 03/1/2

B 3103

Druck von Oscar Brandfietter in Leipzig

#### Vorrede Paul Deussens zur ersten Auflage. 1)

Die "Welt als Wille und Borstellung", das große Sauptwert Schopenhauers, erschien zuerft 1819 in nur einem Banbe, bemselben, welcher ben ersten Band unserer Gesamtausgabe bilbet. Er fand bei den Zeitgenossen so wenig Anklang, daß im Jahre 1835 ein großer Teil der Auflage vom Berleger, "um wenigstens einigen Rugen baraus zu ziehen", eingestampft wurde. (Seute wird ein Exemplar diefer erften Auflage, wenn es überhaupt aufzutreiben ist, mit 300 Mark bezahlt.) Immerhin fam es im Jahre 1844 zu einer zweiten Auflage. Schopenhauer wollte aber, wie er fagte, die Arbeit seiner jungeren Jahre nicht burch die Rrittelei des Alters verderben, ließ den ersten Band bis auf wenige Underungen (dieselben, welche im Anhang I unseres ersten Bandes verzeichnet sind) unverändert wieder abdruden und erganzte ihn durch Singufügung eines zweiten Bandes, welcher vielleicht das Wertvollste ist, was die Menschheit dem Genius Schopenhauers zu verdanken hat. Wenn der erfte Band unvergleichlich ist burch die Glut und Inbrunft ber ersten Ronzeption, mit welcher der eine große, allumfassende und vielverzweigte philosophische Gedanke hier ausgesprochen wird, so ift ber zweite Band wiederum in seiner Art unschäthar durch Die reife Durcharbeitung, in welcher eben berfelbe philosophische Gedanke, geprüft und bewährt an zahllosen Tatsachen der Natur= wissenschaft, der Runft und des Lebens, durchgeführt ist, und man weiß nicht, was mehr zu bewundern ist, die Keinheit

<sup>&</sup>quot;) Bgl. meine "Borbemerkungen gur zweiten Auflage" in Bb. I G. If. - M.

der Beobachtung der Außenwelt und ihrer Berhältnisse, welche Schopenhauer vor fast allen andern Philosophen auszeichnet, oder die psychologische Schärfe und oft Grausamkeit, mit welcher hier die tiessten Regungen des Menschenherzens bloßgelegt wersden. Was aber den bei dieser Analysis des menschlichen Wesens hervortretenden Pessimismus betrifft, so wird es hier geboten sein, die Person von der Sache zu unterscheiden. Als philosophisches System ist Schopenhauers Weltanschauung nicht mehr und nicht weniger pessimistisch, als es die großen Weltreligionen des Brahmanismus und Buddhismus wie auch des Christentums sind, welche sämtlich darin übereinstimmen, daß sie als höchstes Ziel dieses Erdendaseins eine Erlösung aus demselben lehren, worin allerdings liegt, daß dieses unser Dasein ein solches und von solcher Beschaffenheit ist, daß wir einer Erlösung aus ihm bedürfen\*).

Der vorliegende zweite Band unserer Gesamtausgabe entspricht in seinen Einrichtungen ganz den beim ersten Bande bestolgten Grundsähen. Der Text ist eine genaue Reproduktion der Ausgabe lehter Hand vom Jahre 1859, auch in der Ansordnung der Seiten und Zeilen; aus diesem Grunde konnten wir dem übrigens berechtigten Bunsche, bei Citaten die Seitenzahlen der früheren Ausgaben in Parenthese einzufügen, in unserem

<sup>\*)</sup> Man hat es bedenklich gefunden, daß ich in der Borrede zum ersten Bande meine persönliche Auffassung des Schopenhauerschen Systems zu sehr habe hervortreten lassen. Ich bestreite niemandem das Recht, die Lehren des Meisters zu verstehen wie er will und kann, aber ich hege allerdings den sehnlichsten Herzenswunsch, daß diesenige Auffassung von Schopenhauers Lehre, aus der ich ein langes Leben hindurch Freude, Trost und Kraft zur Arbeit geschöpft habe, zur allgemein herrschenden werde, weil nur dann die Philosophie Schopenhauers das werden kann, was sie zu werden berufen ist, — ein unermeßlicher Segen für die ganze Menschheit.

Texte nicht nachkommen, gedenken aber durch eine allgemeine Ronkordanz im letten Bande unserer Ausgabe diese Forderung zu befriedigen. Offenbare Druckehler der Ausgabe letter Hand wurden stillschweigend verbessert; in allen zweiselhaften Fällen aber haben wir, um dem Urteil des Lesers nicht vorzugreisen, lieber eine Bariante als einen Druckehler angenommen und dieselbe in unserem ersten Anhange registriert.

Dieser erste Unhang enthält sämtliche Abweichungen ber Ausgabe von 1844, der einzigen, welche hier in Betracht fommt; aus ihnen kann der Leser sich genau über die zahlreichen und wertvollen Bufate orientieren, welche Schopenhauer auf Grund der Bemerkungen in seinem mit Papier durchschossenen Sandexemplar von 1844, meist stilistisch verändert und durch andere Zusätze vermehrt, der dritten Auflage von 1859 ein= verleibt hat. Im übrigen kommen die Zusäke in dem Sandexemplar von 1844 für die definitive Gestaltung des Textes nicht mehr weiter in Betracht, sind aber von erheblichem Interesse, weil sie zeigen, wie sehr dieser Meister des deutschen Stils gearbeitet und gerungen hat, ehe er für seine Gedanken diejenige Form fand, in welcher sie uns jest so leichtfaklich, klar und eindringlich aus seinen Werken entgegentreten. Als eine Probe dieser Gedankenarbeit, welche der definitiven Fassung vorher= gegangen ist, stellen wir am Schlusse bes gegenwärtigen Bandes das Kaksimile einer der am meisten überarbeiteten Seiten aus dem Handexemplare der Welt II von 1844 (entsprechend den Seiten 618,5-619,4 unserer Ausgabe) bem Leser por Augen.

Ein zweiter Anhang enthält ein genaues Berzeichnis aller der Zusäte und Berweisungen, welche Schopenhauer in seinem, durch die hochherzige Liberalität seines gegenwärtigen Besitzers uns zur Berfügung gestellten Handexemplare von Welt II aus dem Jahre 1859 aufgezeichnet hat. Ein Nachtrag zu diesem Anhang verzeichnet, gleichfalls aus dem Handexemplar, die weniger zahlreichen Zusätz zu Welt I von 1859, welche wir

bei Veröffentlichung des ersten Bandes nur aus Frauenstädts Mitteilungen in der posthumen Ausgabe entnehmen konnten.1)

Der dritte Anhang endlich ist den 396 Citaten dieses Bandes gewidmet, um sie, soweit wie erforderlich, zu übersehen und, soweit wie möglich, nachzuweisen. Diese Aufgabe gestaltete sich erheblich schwieriger als beim ersten Bande. Dort liebte es der jugendliche Philosoph, seinen Bortrag durch glänzende, meist bekannte oder leicht zu sindende Dichterworte und klassische Prosastellen zu schmüden. Seitdem hat sich der Kreis seiner Belesenheit erweitert; die Citate im zweiten Bande sind vielsach fürzer und entlegeneren Stellen entnommen, welche nachzuweisen in einigen wenigen Fällen noch nicht möglich war. Ein zugefügtes Sch. zeigt die Citate an, bei denen wir uns auf Schopenhauers Angaben, soweit solche überhaupt vorlagen, verslassen, und welche Freunden des Citatensuchens hiermit empfohlen sein mögen.

Zu den auf der Berliner Bibliothek aufbewahrten 29 Manusskriptenbüchern, mit deren Abschrift für unsere Ausgabe fünf Silfskräfte beschäftigt sind, kommen nun noch die vielbesprochenen Sandexemplare Schopenhauers, über deren Inhalt, wie im ersten Bande über die Manuskriptenbücher, wir jetzt, wo sie uns vollskändig vorliegen, berichten können.

Schopenhauer pflegte, wenn ein Band seiner Werke gedruckt war, sich ein Handexemplar desselben mit Papier durchschießen zu lassen und in diesem Zusätze und Anderungen für künftige Auflagen einzutragen. Diese Handexemplare erbte zugleich mit den Manuskriptenbüchern, gemäß Schopenhauers letztem Willen, Dr. Julius Frauenstädt, welcher auf Grund derselben die posthumen Ausgaben (Sat vom Grunde 1864, Über das Sehn und die Farben 1870, Welt I und II 1873, Wille in der Natur 1867, Grundprobleme der Ethik 1867, Parerga und Paralipomena

<sup>1)</sup> Dieser Nachtrag wurde bei der zweiten Auflage in Bd. I S. 714 f. als Dritter Anhang übernommen. — M.

1862) berstellte. Nach seinem 1879 erfolgten Ableben gingen Manustriptenbucher und Sandexemplare zugleich mit Frauenstädts eigener Bibliothet in den Besik von dessen Bruder Fraustädter über, welcher, der Weisung des Berftorbenen gemäß, die Manuffriptenbucher ber Rgl. Bibliothet zu Berlin überwies. wodurch sie für alle Zufunft vor der Sammelwut der Ruriosi= tätenjäger gerettet sind. Singegen wurden die Sandexemplare, weil es gedruckte Bücher waren, aus Unkenntnis ihrer Bebeutung für die Schopenhauerforschung zugleich mit Frauenstädts eigener Bibliothek an ein Leipziger Antiquariat verkauft. Bon ihm erwarb sie unter gewissen Borbehalten, welche später fallen gelassen wurden, der Sandelsschullehrer Fr. Bremer, welder sich daraufhin in Rürschners Literaturkalender wiederholt als fünftigen Berausgeber ber ersten fritischen Schopenhauerausgabe anfündigte. Bei ihm hat sie Grisebach "während einiger Stunden" (Grisebachs Ausgabe VI, S. 290) durchsehen durfen und durch die Benukung der von ihm gemachten Notizen die heftigsten Angriffe Bremers erleiben muffen. Dieser selbst ift in seinen Vorarbeiten für eine neue Ausgabe nicht über wenige Blätter hinausgekommen, welche für unsere Zwede ohne Bebeutung sind. Er starb 1901, und im Juni 1902 gingen durch Bermittlung der Rohbergschen Buchhandlung in Leipzig die fünfzehn Bande ber Sandexemplare nebit den von Schopenhauer besessenen und mit Randbemerkungen versehenen Werken Rants in die Sande ihres gegenwärtigen Besikers, des herrn Referenbar a. D. Albert Graeber in Leipzig, über. Dieser hat, nachbem er aus unserem ersten Bande die Überzeugung von dem Ernfte, hier eine editio definitiva zu ichaffen, gewonnen hatte, jedes Bebenken fallen laffen und die sämtlichen von ihm erworbenen Schopenhauerichen Sandexemplare für unsere Ausgabe gur Berfügung gestellt, wofür ihm unser warmster Dant und ber aller Lefer unserer Ausgabe gebührt. Folgendes Berzeichnis gibt über ben Inhalt der fünfzehn uns vorliegenden Sandexemplare

einen summarischen Überblick. Die Zusätze auf den weißen Blätztern gegenüber dem Texte sind teils kürzer (unter einer halben Seite bleibend), teils länger (meist die ganze Seite füllend), wozu dann noch Berweisungen auf die Manuskriptenbücher folgen.

I. Über die vierfache Wurzel des Sates vom zureichenden Grunde, Rudolstadt 1813, nicht durchschossen, am Rande hin und wieder Striche; fürzere Zusäte S. 29, 31, 67, 106, längere nur auf einem bei S. 95 einliegenden Span sowie auf zwei leeren Seiten vor und zweien nach der Abhandlung.

II. Über das Sehn und die Farben, Leipzig 1816, wie auch alle folgenden mit Papier durchschossen. Die Zusätze sind fast sämtlich von Schopenhauer mit Bleistist durchstrichen, also für fünftige Auflagen schon benutzt worden. Bon den 88 Seiten des Werks sind 41 mit fürzeren, 43 mit längeren Zusätzen verssehen, nur vier Seiten sind ohne Zusätze geblieben.

III—IV. Die Welt als Wille und Borstellung, Leipzig 1819, in zwei Bände zerlegt, ganz in Pergament gebunden. Außer den Zusätzen vor dem Titel und am Schlusse enthält das aus XVI+725 Seiten bestehende Werk 228 Seiten mit kürzeren und 285 mit längeren, meist die ganze Seite füllenden Zusätzen, dazu 135 Berweisungen auf die Manuskriptenbücher.

V. Über den Willen in der Natur, Frankfurt 1836. Zu den 141 Seiten finden sich auf 59 Seiten kurzere und auf 47 längere Zusähe, dazu 20 Berweisungen auf die Manuskriptenbücher.

VI. Die beiden Grundprobleme der Ethik, Frankfurt 1841. Bon den XXXX+280 Seiten sind 81 mit kürzeren, 34 mit längeren Zusähen versehen; dazu finden sich 9 Verweisungen auf die Manuskriptenbücher.

VII. Die Welt als Wille und Borstellung I, 2. Auflage 1844. Bon den XXX + 599 Seiten sind 117 mit fürzeren, 30 mit längeren Zusätzen versehen; dazu finden sich 43 Verweisungen auf die Manustriptenbücher.

VIII. Die Welt als Wille und Vorstellung II, 1844. Bon den 640 Seiten sind 210 mit kürzeren, 113 mit längeren Zusähen versehen, dazu kommen noch 157 Berweisungen auf die Manusskriptenbücher.

Aus den bisher aufgeführten Handexemplaren I—VIII hat Schopenhauer den größten Teil der Zusätze, vielsach in modifizierter und dem Zusammenhang angepaßter Form, in die späteren Auflagen aufgenommen. Diese Zusätze hat er in den Handexemplaren mit Bleistift durchstrichen; sie kommen für unsere Ausgabe nicht weiter in Betracht. Hingegen werden wir die nicht durchstrichenen Zusätze, da sie, obgleich von Schopenhauer weggelassen, doch für seinen Entwicklungsgang von Interesse seine können, in einem späteren Bande unserer Ausgabe an geeigneter Stelle aufnehmen. Dasselbe gilt von den Zusätzen, welche Schopenhauer in seinem Exemplar von Frauenstädts "Briesen über die Schopenhauersche Philosophie" Leipzig 1854 am Rande gemacht hat.

Anders steht es mit den Handexemplaren der folgenden Werke:

IX. Bierfache Wurzel. 2. A. 1847.

X—XI. Parerga und Paralipomena 1851.

XII. Wille in der Natur. 2. A. 1854.

XIII. Über das Sehn und die Farben. 2. A. 1854.

XIV-XV. Welt I und II. 3. A. 1859.

Diese sind sämtlich Ausgaben letzter Hand, und über die Zusätze der Handexemplare werden die Anhänge der betreffenden Bände vollständige Rechenschaft ablegen, wie schon gleich im gegenwärtigen Bande der Anhang II nebst Nachtrag 1) über die Zusätze zur Ausgabe letzter Hand der Welt als Wille und Vorstellung von 1859.

Auch bei Serstellung dieses Bandes haben mich zahlreiche jüngere Mitarbeiter in Berlin, Franksurt, München und Kiel unterstüht, wie namentlich die Herren Dr. Karl Gebhardt,

<sup>1)</sup> Aber diesen Nachtrag vgl. S. VIII Anm. 1). — M.

Dr. Friz Gerike, Ernst Heinrichs, Erich Hochsteter, Leo Rlamant, Dr. Rudolf Roetschau, Dr. Wilhelm Lude, Dr. Alfred Menzel, Franz Modrauer, Dr. Karl Primer, Dr. Prabhudatta Shastri, Dr. Karl Sostmann, Herbert Stolze, sowie die Damen Elsbeth Brud, Else Eigenbrodt, Magdalene Mat, Gertrud Piper und Anna Wigger-Gött. Ihnen allen wie auch den Herren Buch-händlern Boerner, Nebehan und Schunke in Leipzig, welche bei Beschaffung der Handexemplare hilfreiche Hand boten, und nicht am wenigsten der Verlagsbuchhandlung, welche nicht nachläßt, in opferfreudigem Eiser das große Unternehmen zu fördern, fühle ich mich zu aufrichtigem Danke verpflichtet.

Riel, im August 1911.

P. D.

## Die Welt

als

# Wille und Vorstellung.

Bon

Arthur Schopenhauer.

Dritte, verbefferte und beträchtlich bermehrte Auflage.

#### Bweiter Band,

welcher die Erganzungen zu den vier Buchern bes erften Bandes enthält.

Paucis natus est, qui populum actatte cuae cogitat.



Tripzig, J. A. Brodhaus, — 1859.



## Inhaltsverzeichniß des zweiten Bandes.

|                                                            |     | Erganzungen zum ersten Buch.                                         |  |  |  |
|------------------------------------------------------------|-----|----------------------------------------------------------------------|--|--|--|
| Erste Hälfte: die Lehre von der anschaulichen Borstellung. |     |                                                                      |  |  |  |
|                                                            |     | Geite                                                                |  |  |  |
| Rap.                                                       | 1.  | Bur idealistischen Grundansicht                                      |  |  |  |
| =                                                          | 2.  | Bur Lehre von der anschauenden oder Berstandes=Erkenntnig 22         |  |  |  |
| *                                                          | 3.  | Ueber die Sinne                                                      |  |  |  |
|                                                            | 4.  | Bon der Erkenntniß a priori                                          |  |  |  |
| Zweite Hälfte: die Lehre von der abstrakten Bor-           |     |                                                                      |  |  |  |
| stellung, oder dem Denken.                                 |     |                                                                      |  |  |  |
| Rap.                                                       | 5.  | Bom vernunftlosen Intellekt 62                                       |  |  |  |
|                                                            | 6.  | Bur Lehre von der abstrakten, oder Bernunft-Erkenntniß. 67           |  |  |  |
|                                                            | 7.  | Bom Berhältniß der anschauenden zur abstrakten Erkenntniß 76         |  |  |  |
|                                                            | 8.  | Zur Theorie des Lächerlichen                                         |  |  |  |
|                                                            | 9.  | Zur Logik überhaupt                                                  |  |  |  |
|                                                            | 10. | Zur Syllogistik                                                      |  |  |  |
|                                                            | 11. | Bur Rhetorif                                                         |  |  |  |
| #                                                          | 12. | Zur Wissenschaftslehre                                               |  |  |  |
| £                                                          | 13. | Bur Methodenlehre der Mathematik 142                                 |  |  |  |
| •                                                          | 14. | Ueber die Gedankenassociation 145                                    |  |  |  |
| £                                                          | 15. | Von den wesentlichen Unvollkommenheiten des Intellekts. 150          |  |  |  |
| £                                                          | 16. | Ueber den prattischen Gebrauch der Bernunft und den Stoicismus 163   |  |  |  |
| £                                                          | 17. | Ueber das metaphysische Bedürfniß des Menschen 175                   |  |  |  |
|                                                            |     | Ergänzungen zum zweiten Buch.                                        |  |  |  |
|                                                            |     | ,                                                                    |  |  |  |
| Rap.                                                       |     | Bon der Erkennbarkeit des Dinges an sich 213                         |  |  |  |
| s                                                          | 19. | Vom Primat des Willens im Selbstbewußtsenn 224                       |  |  |  |
| *                                                          | 20. | Objektivation des Willens im thierischen Organismus 277              |  |  |  |
|                                                            | 21. | Rückblick und allgemeinere Betrachtung 304                           |  |  |  |
|                                                            | 22. | Objettive Ansicht des Intellekts                                     |  |  |  |
| •                                                          | 23. | Ueber die Objektivation des Willens in der erkenniniflosen Natur 331 |  |  |  |
|                                                            | 24. | Bon der Materie                                                      |  |  |  |

| XVI  |     | Inhaltsverzeichniß.                                           | [VI]        |
|------|-----|---------------------------------------------------------------|-------------|
|      |     |                                                               | Geite       |
| Rap. | 25. | Transscendente Betrachtungen über den Willen als Ding an sic  | h 362       |
| ø    | 26. | Bur Teleologie                                                | 373         |
| £    | 27. | Vom Instinkt und Runsttrieb                                   | 390         |
| *    | 28. | Charakteristik des Willens zum Leben                          | <b>3</b> 98 |
|      |     | Ergänzungen zum dritten Buch.                                 |             |
| Rap. | 29. | Bon der Erkenntniß der Ideen                                  | 413         |
| ø    | 30. | Bom reinen Subjett des Erkennens                              | 417         |
| s    | 31. | Bom Genie                                                     | 428         |
|      | 32. | Ueber den Wahnsinn                                            | 454         |
|      | 33. | Bereinzelte Bemerkungen über Naturschönheit                   | 459         |
|      | 34. | Ueber das innere Wesen der Kunst                              | 461         |
| 4    | 35. | Bur Aesthetit der Architektur                                 | 466         |
| #    | 36. | Bereinzelte Bemerkungen zur Aesthetik der bildenden Runfte    | 476         |
| g    | 37. | Bur Aesthetit der Dichtfunst                                  | 482         |
| ø    | 38. | Ueber Geschichte                                              | 499         |
| *    | 39. | Bur Metaphysik der Musik                                      | 509         |
|      |     | Ergänzungen zum vierten Buch.                                 |             |
| Rap. | 40. | Borwort                                                       | 525         |
| ø    | 41. | Ueber den Tod und sein Berhältniß zur Unzerstörbarkeit unsers |             |
|      |     | Wesens an sich                                                | 527         |
|      | 42. | Leben der Gattung                                             | 582         |
| ø    | 43. | Erblichkeit der Eigenschaften                                 | 590         |
| #    | 44. | Metaphysik der Geschlechtsliebe                               | 605         |
|      | 45. | Bon der Bejahung des Willens zum Leben                        | 649         |
| •    | 46. | Bon der Nichtigkeit und dem Leiden des Lebens                 | 654         |
| si . | 47. | Bur Ethit                                                     | 674         |
|      | 48. | Bur Lehre von der Berneinung des Willens zum Leben .          | 690         |
| 16   | 49. | Die Heilsordnung                                              | 726         |
|      | 50. | Epiphilosophie                                                | 733         |

# Ergänzungen

zum

ersten Buch.

"Warum willst du dich von uns Allen Und unsrer Meinung entsernen?" — Ich schreibe nicht euch zu gefallen, Ihr sollt was lernen.

Goethe.



### Zum ersten Buch.

#### Erste Hälfte.

Die Lehre von der anschaulichen Vorstellung. (3u §. 1—7 des ersten Bandes.)

#### Kapitel 1.

Bur idealistischen Grundansicht.

Im unendlichen Raum zahllose leuchtende Rugeln, um jede von welchen etwan ein Dugend fleinerer, beleuchteter sich malat, 5 die inwendig heiß, mit erstarrter, falter Rinde überzogen sind, auf der ein Schimmelüberzug lebende und erkennende Wefen erzeugt hat; — dies ist die empirische Wahrheit, das Reale, die Welt. Jedoch ist es für ein denkendes Wesen eine migliche Lage, auf einer jener gahllosen im grängenlosen Raum frei schwebenden 10 Rugeln zu stehen, ohne zu wissen woher noch wohin, und nur Eines zu senn von ungählbaren ähnlichen Wesen, die sich drängen, treiben, qualen, rastlos und schnell entstehend und vergebend, in anfangs- und endloser Zeit: babei nichts Beharrliches, als allein die Materie und die Wiederkehr der selben, verschiedenen, orga= 15 nischen Formen, mittelst gewisser Wege und Ranäle, die nun ein Mal da sind. Alles was empirische Wissenschaft lehren kann, ist nur die genauere Beschaffenheit und Regel dieser Bergange. -Da hat nun endlich die Philosophie der neueren Reit, zumal durch Berkelen und Rant, sich darauf besonnen, daß Jenes alles zunächst doch nur ein Gehirnphänomen und mit so großen, vielen und verschiedenen subjektiven Bedingungen behaftet sei, daß die gewähnte absolute Realität desselben verschwindet und für eine ganz andere Weltordnung Raum läßt, die das jenem Bhänomen zum Grunde Liegende wäre, d. h. sich dazu verhielte, wie zur bloßen Erscheinung das Ding an sich selbst.

"Die Welt ist meine Borftellung" - ist, gleich den Axiomen Guflids, ein Sak, den Jeder als wahr erkennen muß, sobald er ihn versteht; wenn gleich nicht ein solcher, den Jeder 10 versteht, sobald er ihn hört. - Diesen Sak gum Bewuftsenn gebracht und an ihn das Broblem vom Berhältnik des Idealen gum Realen, d. h. der Welt im Ropf gur Welt außer dem Ropf, gefnüpft zu haben, macht, neben dem Problem von der moralischen Freiheit, den auszeichnenden Charafter der Philosophie der 15 Neueren aus. Denn erft nachdem man sich Jahrtausende lana im blok o biettiv en Philosophiren versucht hatte, entdedte man, daß unter dem Vielen, was die Welt so rathselkaft und bedentlich macht, das Nächste und Erste Dieses ift, daß, so unermeßlich und massiv sie auch senn mag, ihr Dasenn dennoch an einem 20 einzigen Kädchen hängt: und dieses ist das jedesmalige Bewuftsenn, in welchem sie dasteht. Diese Bedingung, mit welcher bas Dasenn der Welt unwiderruflich behaftet ist, drückt ihr, trok aller empirischen Realität, den Stempel der Idealität und somit ber bloken Erscheinung auf; wodurch sie, wenigstens 25 von Einer Seite, als bem Traume verwandt, ja als in die selbe Rlasse mit ihm zu setzen, erkannt werden muß. Denn die felbe Gehirnfunktion, welche, mahrend bes Schlafes, eine vollkommen objektive, anschauliche, ja handgreifliche Welt hervorzaubert, muk eben so viel Antheil an der Darstellung der objektiven Welt des so Wachens haben. Beide Welten nämlich find, wenn auch durch ihre Materie verschieden, doch offenbar aus Giner Form gegossen. Diese Form ist der Intellett, die Gehirnfunktion. - Wahrscheinlich ift Cartesius der Erste, welcher zu dem Grade von Befinnung gelangte, ben jene Grundwahrheit erfordert und, in Folge 35 hievon, dieselbe, wenn gleich vorläufig nur in der Gestalt fteptischer Bedenklichkeit, jum Ausgangspuntt seiner Philosophie machte. Wirklich war badurch, daß er das Cogito ergo sum

als allein gewiß, das Dasenn der Welt aber vorläufig als problematisch nahm, der wesentliche und allein richtige Ausgangspunft und zugleich der mahre Stükpuntt aller Philosophie gefunden. Dieser nämlich ist wesentlich und unumgänglich bas Bubjettive, bas eigene Bewuftsenn. Denn dieses allein ist und bleibt das Unmittelbare: alles Andere, was immer es auch sei, ist durch dasselbe erst vermittelt und bedingt, sonach bavon abhängig. Daher geschieht es mit Recht, daß man die Philosophie der Neueren, vom Cartesius, als dem Bater der-10 felben, ausgehn läßt. Auf biesem Wege weiter gehend gelangte, nicht lange barauf. Bertelen zum eigentlichen Idealismus. b. h. zu der Erkenntniß, daß das im Raum Ausgedehnte, also die objektive, materielle Welt überhaupt, als solche, schlechterdings nur in unserer Vorstellung existirt, und daß es falsch, ja ab-15 surd ist, ihr, als solcher, ein Dasenn aukerhalb aller Borstellung und unabhängig vom erkennenden Subjekt beizulegen, also eine schlechthin vorhandene an sich seiende Materie anzunehmen. Diese sehr richtige und tiefe Einsicht macht aber auch eigentlich Berkelen's ganze Bhilosophie aus: er hatte sich daran 20 erschöpft.

Demnach muß die mahre Philosophie jedenfalls idealistisch senn: ja, sie muß es, um nur redlich zu senn. Denn nichts ift gewisser, als daß Reiner jemals aus sich herauskann, um sich mit den von ihm verschiedenen Dingen unmittelbar zu identifi= 25 ziren: sondern Alles, wovon er sichere, mithin unmittelbare Runde hat, liegt innerhalb seines Bewuftsenns. Ueber dieses hinaus fann es daher keine unmittelbare Gewißheit geben: eine solche aber muffen die erften Grundfate einer Wiffenschaft haben. Dem empirischen Standpunkt der übrigen Wissenschaften ift es gang 80 angemessen, die obiektive Welt als schlechthin porhanden angunehmen: nicht so dem der Philosophie, als welche auf das Erste und Ursprüngliche gurudzugehn hat. Nur das Bewußtsenn ist unmittelbar gegeben, daher ist ihre Grundlage auf Thatsachen des Bewuftsenns beschränkt: d. h. sie ift wesentlich idealistisch. 55 - Der Realismus, der sich dem rohen Verstande dadurch empfiehlt, daß er sich das Ansehn giebt thatsächlich zu senn, geht gerade von einer willfürlichen Annahme aus und ist mithin ein windiges Luftgebäude, indem er die allererste Thatsache überspringt

ober verleugnet, diese, daß Alles was wir kennen innerhalb des Bewuktsenns liegt. Denn, daß das objektive Dasenn ber Dinge bedingt sei durch ein sie Borstellendes, und folglich die objeftive Welt nur als Borftellung existire, ift feine Spothese, noch weniger ein Machtspruch, oder gar ein Disputirens halber 5 aufgestelltes Baradoxon; sondern es ist die gewisseste und einfachste Wahrheit, deren Erkenntniß nur dadurch erschwert wird, bak sie sogar zu einfach ist, und nicht Alle Besonnenheit genug haben, um auf die ersten Elemente ihres Bewuktsenns von den Dingen gurudgugehen. Nimmermehr fann es ein absolut 10 und an sich selbst objektives Dasenn geben; ja, ein solches ist geradezu undenkbar: denn immer und wesentlich hat das Objektive, als solches, seine Existeng im Bewußtsenn eines Subjefts, ist also bessen Borstellung, folglich bedingt durch dasselbe und bazu noch durch deffen Borftellungsformen, als welche dem Sub- 15 jekt, nicht dem Objekt anhängen.

Daß die objektive Welt da ware, auch wenn gar fein erkennendes Wesen existirte, scheint freilich auf den ersten Anlauf gewiß; weil es sich in abstracto denten läkt, ohne daß der Widerspruch zu Tage fame, den es im Innern trägt. — Allein 20 wenn man diesen abstratten Gedanten realisiren, d. h. ihn auf anschauliche Borftellungen, von welchen allein er doch (wie alles Abstratte) Gehalt und Wahrheit haben fann, gurudführen will und demnach versucht, eine objettive Welt ohne ertennen= des Subjekt zu imaginiren; so wird man inne, daß Das, 25 was man da imaginirt, in Wahrheit das Gegentheil von Dem ist, was man beabsichtigte, nämlich nichts Anderes, als eben nur ber Borgang im Intellett eines Ertennenden, der eine objettive Welt anschaut, also gerade Das, was man ausschließen gewollt hatte. Denn diese anschauliche und reale Welt ist offenbar ein 30 Gehirnphänomen: daher liegt ein Widerspruch in der Annahme, bak sie auch unabhängig von allen Gehirnen, als eine folche. dasenn sollte.

Der Haupteinwand gegen die unumgängliche und wesentliche Idealität alles Objekts, der Einwand, der sich in Jedem, 35 beutlich oder undeutlich, regt, ist wohl dieser: Auch meine eigene Person ist Objekt für einen Andern, ist also dessen Vorstellung; und doch weiß ich gewiß, daß ich dawäre, auch ohne daß Jener

mich porstellte. In demselben Berhältniß aber, in welchem ich au seinem Intellett stehe, stehen auch alle andern Objette gu diesem: folglich waren auch fie ba, ohne bak jener Andere fie porstellte. - Sierauf ist die Antwort: Jener Andere, als dessen 5 Obiekt ich jekt meine Berson betrachte, ist nicht schlechthin das Subjett, sondern gunächst ein erfennendes Individuum. Daher, wenn er auch nicht daware, ja sogar wenn überhaupt tein anberes erkennendes Wesen als ich selbst existirte; so ware damit noch feineswegs das Subjett aufgehoben, in dessen Borstellung 10 allein alle Obiette existiren. Denn dieses Subjett bin ja eben auch ich selbst, wie jedes Erkennende es ist. Folglich ware, im angenommenen Kall, meine Berson allerdings noch ba, aber wieder als Borstellung, nämlich in meiner eigenen Erkenntniß. Denn sie wird, auch von mir selbst, immer nur mittelbar nie 15 unmittelbar erkannt: weil alles Borstellungsenn ein mittelbares ist. Nämlich als Objekt, b. h. als ausgedehnt, raumerfüllend und wirfend, erkenne ich meinen Leib nur in der Anschauung meines Gehirns: Diese ist vermittelt durch die Sinne, auf deren Data der anschauende Berftand seine Funttion, von der Wirkung 20 auf die Ursache zu gehen, pollzieht, und dadurch, indem das Auge den Leib sieht, oder die Sande ihn betaften, die raumliche Rigur fonstruirt, die im Raume als mein Leib sich barftellt. Reineswegs aber ist mir unmittelbar, etwan im Gemeingefühl des Leibes, oder im innern Selbstbewuftsenn, irgend eine Aus-25 dehnung, Gestalt und Wirksamfeit gegeben, welche bann ausammenfallen wurde mit meinem Wefen selbst, bas bemnach, um fo dazusenn, feines Andern, in bessen Erkenntnig es sich darstellte, bedürfte. Vielmehr ist jenes Gemeingefühl, wie auch das Selbstbewußtsenn, unmittelbar nur in Bezug auf den Willen da, so nämlich als behaglich oder unbehaglich, und als aftiv in den Willensaften, welche, für die äußere Anschauung, sich als Leibesattionen darstellen. Sieraus nun folgt, daß das Dasenn meiner Berson oder meines Leibes, als eines Ausgedehnten und Wirfenden, allezeit ein davon verschiedenes Erfennendes 36 poraussekt: weil es wesentlich ein Dasenn in der Apprehension. in der Borftellung, alfo ein Dafenn für ein Underes ift. In der That ist es ein Gehirnphänomen, gleichviel ob das Gehirn, in welchem es sich darstellt, der eigenen, oder einer fremden

Person angehört. Im ersten Fall zerfällt dann die eigene Person in Ersennendes und Erkanntes, in Objekt und Subjekt, die sich hier, wie überall, unzertrennlich und unvereindar gegenübersstehen. — Wenn nun also meine eigene Person, um als solche dazusenn, stets eines Erkennenden bedarf; so wird dies wenigs stens eben so sehr von den übrigen Objekten gesten, welchen ein von der Erkenntniß und deren Subjekt unabhängiges Dasenn zu vindiciren, der Zwed des obigen Einwandes war.

Inzwischen versteht es sich, daß das Dasenn, welches durch ein Erkennendes bedingt ist, ganz allein das Dasenn im Raum 10 und daher das eines Ausgedehnten und Wirkenden ist: dieses allein ist sets ein erkanntes, folglich ein Dasenn für ein Ansderes. Hingegen mag jedes auf diese Weise Daseinde noch ein Dasenn für sich selbst haben, zu welchem es keines Subsiekts bedarf. Jedoch kann dieses Dasenn für sich selbst nicht Auss 15 dehnung und Wirksamkeit (zusammen Raumerfüllung) senn; sonsdern es ist nothwendig ein Senn anderer Art, nämlich das eines Dinges an sich selbst, welches, eben als solches, nie Obsiekt senn Laupteinwand, der demnach die Grundwahrheit, daß 20 die objektiv vorhandene Welt nur in der Vorstellung, also nur für ein Subsett dasen kann, nicht umstößt.

Hier sei noch bemerkt, daß auch Rant unter seinen Dingen an sich, wenigstens so lange er konsequent blieb, keine Objekte gedacht haben kann. Denn dies geht schon daraus hervor, daß 25 er bewies, der Raum, wie auch die Zeit, sei eine bloße Form unserer Anschauung, die folglich nicht den Dingen an sich ans gehöre. Was nicht im Raum, noch in der Zeit ist, kann auch nicht Objekt senn: also kann das Senn der Dinge an sich kein objektives mehr senn, sondern nur ein ganz anderartiges, 20 ein metaphysisches. Folglich liegt in jenem Kantischen Sate auch schon dieser, daß die objektive Welt nur als Vorstels lung existirt.

Nichts wird so anhaltend, Allem was man sagen mag zum Troß und stets wieder von Neuem mißverstanden, wie der Idea 35 lismus, indem er dahin ausgelegt wird, daß man die em piri= sche Realität der Außenwelt leugne. Hierauf beruht die beständige Wiederkehr der Appellation an den gesunden Berstand, die

in mancherlei Wendungen und Verkleidungen auftritt, 3. B. als "Grundüberzeugung" in der Schottischen Schule, ober als Jacobischer Glaube an die Realität der Außenwelt. Reineswegs giebt sich, wie Jacobi es darstellt, die Aukenwelt blok auf 5 Rredit und wird von uns auf Treu und Glauben angenommen: sie giebt sich als das was sie ist, und leistet unmittelbar was sie verspricht. Man muß sich erinnern, daß Jacobi, der ein solches Rreditinstem der Welt aufstellte und es glüdlich einigen Philosophieprofessoren aufband, die es dreißig Jahre lang ihm behag-10 lich und breit nachphilosophirt haben, der selbe war, der einst Lessingen als Spinozisten und später Schellingen als Atheisten benunzirte, von welchem Lekteren er die befannte, wohlverdiente Buchtigung erhielt. Solchem Gifer gemäß wollte er, indem er die Aukenwelt zur Glaubenssache herabsekte, nur das Pförtchen 15 für den Glauben überhaupt eröffnen und den Rredit vorbereiten für Das, was nachher wirklich auf Rredit an den Mann gebracht werden follte: wie wenn man, um Papiergeld einzuführen, fich barauf berufen wollte, daß der Werth der flingenden Munge boch auch nur auf dem Stempel beruhe, ben der Staat barauf 20 gesetht hat. Jacobi, in seinem Philosophem über die auf Glauben angenommene Realität der Außenwelt, ist gang genau der von Rant (Rritit der reinen Bernunft, erste Auflage, S. 369) getadelte "transscendentale Realist, der den empirischen Idealisten spielt." -

Der wahre Idealismus hingegen ist eben nicht der empirische, sondern der transscendentale. Dieser läßt die empirische Realität der Welt unangetastet, hält aber sest, daß alles Objekt, also das empirisch Reale überhaupt, durch das Subjekt zwiesach bedingt ist: erstlich materiell, oder als Objekt überhaupt, weil ein objektives Dasenn nur einem Subjekt gegenüber und als dessen Borstellung denkbar ist; zweitens formell, indem die Art und Weise der Existenz des Objekts, d. h. des Vorgestelltwerdens (Raum, Zeit, Rausalität), vom Subjekt ausgeht, im Subjekt prädisponirt ist. Also an den einsachen oder Berkelen's schen Idealismus, welcher das Objekt überhaupt betrifft, schließt sich unmittelbar der Kantische, welcher die speciell gegebene Art und Weise des Objektsens betrifft. Dieser weist nach, daß die gesammte materielse Welt, mit ihren Körpern im

Raum, welche ausgedehnt sind und, mittelst der Zeit, Rausalverhältnisse zu einander haben, und was dem anhängt, - bag dies Alles nicht ein unabhängig von unserm Ropfe Borhanbenes sei: sondern seine Grundvoraussehungen habe in unsern Gehirnfunktionen, mittelst welcher und in welchen allein eine s solche objektive Ordnung der Dinge möglich ist; weil Zeit, Raum und Rausalität, auf welchen alle jene realen und objetti= ven Borgänge beruhen, selbst nichts weiter, als Funktionen des Gehirnes find; daß alfo jene unwandelbare Drbnung ber Dinge, welche das Rriterium und den Leitfaden ihrer empirischen Reali= 10 tat abgiebt, selbst erst vom Gehirn ausgeht und von diesem allein ihre Rreditive hat: dies hat Rant ausführlich und gründlich dargethan; nur daß er nicht das Gehirn nennt, sondern sagt: "bas Erkenntnigvermögen". Sogar hat er zu beweisen versucht, daß jene objektive Ordnung in Zeit, Raum, Rausalität, 15 Materie u. s. f., auf welcher alle Vorgänge der realen Welt zulest beruhen, sich als eine für sich bestehende, b. h. als Ordnung der Dinge an sich selbst, oder als etwas absolut Obiektives und schlechthin Vorhandenes, genau betrachtet, nicht ein Mal den ken läßt, indem sie, wenn man versucht sie zu Ende zu denken, auf 20 Widersprüche leitete. Dies darzuthun war die Absicht der Antinomien: jedoch habe ich, im Anhange zu meinem Werke, das Miglingen bes Bersuches nachgewiesen. - Singegen leitet die Rantische Lehre, auch ohne die Antinomien, zu der Ginsicht, daß die Dinge und die ganze Art und Weise ihres Dasenns mit 25 unserm Bewuftsenn von ihnen ungertrennlich verknüpft sind; daher wer Dies deutlich begriffen hat, bald zu der Ueberzeugung gelangt, daß die Annahme, die Dinge existirten als solche auch außerhalb unsers Bewußtsenns und unabhängig davon, wirklich absurd ist. Daß wir nämlich so tief eingesenkt sind in Zeit, Raum, 20 Rausalität und den ganzen darauf beruhenden gesehmäßigen Bergang der Erfahrung, daß wir (ja sogar die Thiere) darin so vollkommen zu Sause sind und uns von Anfang an barin gurecht gu finden wissen, — Dies ware nicht möglich, wenn unser Intellett Eines und die Dinge ein Anderes waren; sondern ist nur daraus 35 erklärlich, daß Beide ein Ganges ausmachen, der Intellekt felbit jene Ordnung ichafft und er nur für die Dinge, diese aber auch nur für ihn da sind.

Allein selbst abgesehn von den tiefen Ginsichten, welche nur die Rantische Philosophie eröffnet, läßt sich die Unstatthaftigkeit der so hartnädig festgehaltenen Annahme des absoluten Realismus auch wohl unmittelbar nachweisen, ober doch wenigstens 5 fühlbar machen, durch die bloße Berdeutlichung ihres Sinnes, mittelft Betrachtungen, wie etwan folgende. - Die Welt soll, dem Realismus zufolge, so wie wir sie erkennen, auch unabhangig von biesem Erkennen basenn. Jeht wollen wir ein Mal alle erkennenden Wesen daraus wegnehmen, also bloß die unorganische 10 und die vegetabilische Natur übrig lassen. Fels, Baum und Bach sei ba und blauer Himmel: Sonne, Mond und Sterne erhellen Diefe Welt, wie guvor; nur freilich vergeblich, indem fein Auge ba ift, solche au febn. Nunmehr aber wollen wir, nachträglich, ein erkennendes Besen hineinsegen. Jest alfo stellt, in bessen 15 Gehirne, jene Welt sich nochmals dar und wiederholt sich inner= halb besselben, genau eben so, wie sie vorher außerhalb war. Bur ersten Welt ift also jeht eine zweite gefommen, Die, obwohl von jener völlig getrennt, ihr auf ein haar gleicht. Wie im objektiven endlosen Raum die objektive Welt, genau so 20 ist jest im subjektiven, erkannten Raum die subjektive Welt dieser Anschauung beschaffen. Die lettere hat aber por der erstern noch bie Erkenntnig voraus, daß jener Raum, da braufen, endlos ift, sogar auch fann sie die gange Gesekmäßigkeit aller in ihm möglichen und noch nicht wirklichen Berhältnisse haarklein 25 und richtig angeben, zum voraus, und braucht nicht erst nachausehen: eben so viel giebt sie über ben Lauf ber Beit an, wie auch über das Verhältniß von Ursach und Wirkung, welches da draußen die Beränderungen leitet. Ich denke, daß dies Alles, bei näherer Betrachtung, absurd genug ausfällt und dadurch gu 20 der Ueberzeugung führt, daß jene absolut objektive Welt, außerhalb des Ropfes, unabhängig von ihm und vor aller Erkennt= nik, welche wir zuerst gedacht zu haben wähnten, eben keine andere war, als icon die zweite, die subjektiv erkannte, die Welt ber Borstellung, als welche allein es ist, die wir wirklich zu ben-35 ten vermögen. Demnach brangt sich von selbst die Annahme auf, dak die Welt, so wie wir sie erkennen, auch nur für unsere Erfenntniß da ist, mithin in der Borstellung allein, und nicht noch ein Mal außer berselben. Dieser Annahme entsprechend ist

sodann das Ding an sich, d. h. das von unserer und jeder Erstenntniß unabhängig Dasenende, als ein von der Vorstellung und allen ihren Attributen, also von der Objektivität überhaupt, gänzlich Verschiedenes zu sehen: was dieses sei, wird nachher das Thema unsers zweiten Buches.

Hingegen auf der so eben kritisirten Annahme einer objektiven und einer subjektiven Welt, beide im Raume, und auf der bei dieser Boraussehung entstehenden Unmöglichkeit eines Ueberganges, einer Brüde, zwischen beiden, beruht der, §. 5 des ersten Bans des, in Betracht gezogene Streit über die Realität der Außenwelt; winsichtlich auf welchen ich noch Folgendes beizubringen habe.

Das Subjektive und das Objektive bilden kein Kontinuum: das unmittelbar Bewukte ist abgegränzt durch die Saut, oder vielmehr durch die äußersten Enden der vom Cerebralinstem aus= gehenden Nerven. Darüber hinaus liegt eine Welt, von der wir 15 feine andere Runde haben, als durch Bilder in unserm Ropfe. Db nun und inwiefern diesen eine unabhängig von uns porhandene Welt entspreche, ist die Frage. Die Beziehung zwischen Beiden könnte allein vermittelt werden durch das Gesek der Raufalität: denn nur dieses führt von einem Gegebenen auf ein davon 20 gang Berschiedenes. Aber dieses Geset felbst hat guvörderst seine Gultigkeit zu beglaubigen. Es muß nun entweder objektiven, oder subjektiven Ursprungs senn: in beiden Fällen aber liegt es auf dem einen oder dem andern Ufer, fann also nicht die Brude abgeben. Ist es, wie Lode und Sume annahmen, 25 a posteriori, also aus der Erfahrung abgezogen; so ist es objektiven Ursprungs, gehört dann selbst zu der in Frage stehenden Außenwelt und fann daher ihre Realität nicht verburgen: denn da wurde, nach Lode's Methode, das Rausalitätsgesek aus der Erfahrung, und die Realität der Erfahrung aus dem 30 Rausalitätsgeset bewiesen. Ist es hingegen, wie Rant uns richtiger belehrt hat, a priori gegeben; so ist es subjektiven Ursprungs, und dann ist flar, daß wir damit stets im Gubjettiven bleiben. Denn das einzige wirklich empirisch Gegebene. bei ber Anschauung, ist der Eintritt einer Empfindung im Sinnes- 35 organ: die Boraussekung, daß diese, auch nur überhaupt, eine Ursache haben muffe, beruht auf einem in ber Korm unfers Erkennens, b. h. in den Funktionen unfers Gehirns, murzelnden

Gesek, deffen Ursprung baber eben so subjektiv ift, wie jene Sinnesempfindung selbst. Die in Folge dieses Gesekes zu der gegebenen Empfindung vorausgesette Urfache stellt sich alsbald in ber Anschauung dar als Objekt, welches Raum und Zeit gur 5 Form seines Erscheinens hat. Aber auch diese Formen selbst sind wieder gang subjektiven Ursprungs: denn sie sind die Art und Beise unsers Anschauungsvermögens. Jener Uebergang von der Sinnesempfindung zu ihrer Ursache, der, wie ich wiederholentlich bargethan habe, aller Sinnesanschauung zum Grunde 10 liegt, ist zwar hinreichend, uns die empirische Gegenwart, in Raum und Zeit, eines empirischen Objekts anzuzeigen, also völlig genügend für das praftische Leben; aber er reicht keineswegs hin, uns Aufschluß zu geben über das Dasenn und Wesen an sich der auf solche Beise für uns entstehenden Erscheinungen, oder 15 vielmehr ihres intelligibeln Substrats. Daß also auf Anlaß gewisser, in meinen Sinnesorganen eintretender Empfindungen, in meinem Ropfe eine Unich auung von räumlich ausgedehnten. zeitlich beharrenden, und ursächlich wirkenden Dingen entsteht, berechtigt mich durchaus nicht zu der Annahme, daß auch an sich 20 selbst. d. h. unabhängig von meinem Ropfe und außer demselben bergleichen Dinge mit solchen ihnen schlechthin angehörigen Eigenschaften existiren. - Dies ist das richtige Ergebnig der Ranti= ichen Philosophie. Dasselbe fnüpft sich an ein früheres, eben so richtiges, aber fehr viel leichter fakliches Resultat Lode's. Wenn 25 nämlich auch, wie Lode's Lehre es guläßt, gu den Sinnesem= pfindungen äußere Dinge als ihre Ursachen schlechthin angenommen werden: so kann doch zwischen der Empfindung, in welder die Wirkung besteht, und der objektiven Beschaffenheit ber sie veranlassenden Ursache gar feine Aehnlichkeit senn; 30 weil die Empfindung, als organische Funktion, zunächst bestimmt ist durch die sehr künstliche und tomplicirte Beschaffenheit unserer Sinneswerkzeuge, baber fie von der äußern Ursache blok angeregt. bann aber gang ihren eigenen Gefeken gemäß vollzogen wird. also völlig subjektiv ist. - Lode's Philosophie war die Rritik 35 der Sinnesfunttionen; Rant aber hat die Rritit der Gehirnfunttionen geliefert. — Run aber ist diesem Allen noch das Bertelen'iche, von mir erneuerte Resultat unterzubreiten, daß namlich alles Objekt, welchen Ursprung es auch haben möge, schon

als Objekt durch das Subjekt bedingt, nämlich wesentlich bloß dessen Borstellung ist. Der Zielpunkt des Realismus ist eben das Objekt ohne Subjekt: aber ein solches auch nur klar zu densken ist unmöglich.

Aus dieser ganzen Darstellung geht sicher und deutlich hers over, daß die Absicht, das Wesen an sich der Dinge zu ersfassen, schlechthin unerreichbar ist auf dem Wege der bloßen Erstenntniß und Vorstellung; weil diese stets von außen zu den Dingen kommt und daher ewig draußen bleiben muß. Jene Absicht könnte allein dadurch erreicht werden, daß wir 10 selbst uns im Innern der Dinge besänden, wodurch es uns unsmittelbar bekannt würde. Inwiesern dies nun wirklich der Fall sei, betrachtet mein zweites Buch. So lange wir aber, wie in diesem ersten Buche, bei der objektiven Auffassung, also bei der Erkenntniß, stehen bleiben, ist und bleibt uns die Welt eine 15 bloße Vorstellung, weil hier kein Weg möglich ist, der darüber hinausführte.

Ueberdies nun aber ist das Festhalten des idealistischen Gesichtspunktes ein nothwendiges Gegengewicht gegen den materialistischen. Die Rontroverse über das Reale und Ideale lätt 20 sich nämlich auch ansehen als betreffend die Existeng der Ma= terie. Denn die Realität, oder Idealität dieser ist es gulegt, um die gestritten wird. Ist die Materie als solche blok in unserer Vorstellung vorhanden, oder ist sie es auch unabhängig davon? Im lekteren Kalle ware sie das Ding an sich, und wer eine an 25 sich existirende Materie annimmt, muß, konsequent, auch Materialist senn, d. h. sie gum Erklärungsprincip aller Dinge machen. Wer sie hingegen als Ding an sich leugnet, ist eo ipso Idealist. Geradezu und ohne Umweg die Realität der Materie behauptet hat, unter den Neueren, nur Lode: daher hat seine Lehre, unter 80 Condillac's Bermittelung, zum Sensualismus und Materialismus der Frangosen geführt. Geradezu und ohne Modifikationen geleugnet hat die Materie nur Bertelen. Der burchgeführte Gegensat ift also Ibeglismus und Materialismus, in seinen Extremen repräsentirt durch Bertelen und die frangösischen 85 Materialisten (Sollbach). Fichte ist hier nicht zu erwähnen: er verdient feine Stelle unter ben wirklichen Philosophen, unter diesen Auserwählten der Menschheit, die mit hohem Ernst nicht

ihre Sache, sondern die Wahrheit suchen und daher nicht mit Solchen verwechselt werden durfen, die unter diesem Borgeben blok ihr persönliches Fortkommen im Auge haben. Fichte ift ber Bater ber Schein-Philosophie, ber unredlichen Methode, 5 welche durch Zweideutigfeit im Gebrauch der Worte, durch unverständliche Reden und durch Sophismen zu täuschen, dabei burch einen vornehmen Ion ju imponiren, also den Lernbegierigen ju übertolpeln sucht; ihren Gipfel hat biefe, nachdem auch Schelling sie angewandt hatte, befanntlich in Begeln erreicht, 10 als woselbst sie zur eigentlichen Scharlatanerie herangereift war. Wer aber felbst nur jenen Fichte gang ernsthaft neben Rant nennt, beweist, daß er keine Ahndung davon hat, was Rant sei. - Singegen hat auch der Materialismus seine Berechtigung. Es ist eben so wahr, daß das Erkennende ein Produkt der Ma-15 terie sei, als daß die Materie eine bloße Vorstellung des Erfennenden sei: aber es ift auch eben so einseitig. Denn ber Materialismus ist die Philosophie des bei seiner Rechnung sich selbst vergessenden Subjetts. Darum eben muß der Behauptung, daß ich eine bloße Modifikation der Materie sei, gegenüber, diese 20 geltend gemacht werden, daß alle Materie blok in meiner Vorstellung existire: und sie hat nicht minder Recht. Gine noch dunkle Erkenntnif dieser Berhältnisse icheint den Blatonischen Ausspruch Eln alndivor yeudos (materia mendacium verax) hervorgerufen zu haben.

Der Realismus führt, wie gesagt, nothwendig zum Masterialismus. Denn liefert die empirische Anschauung die Dinge an sich, wie sie unabhängig von unserm Erkennen da sind; so liefert auch die Ersahrung die Ordnung der Dinge an sich, d. h. die wahre und alleinige Weltordnung. Dieser Weg aber so führt zu der Annahme, daß es nur ein Ding an sich gebe, die Materie, deren Modisitation alles Uebrige sei; da hier der Naturslauf die absolute und alleinige Weltordnung ist. Um diesen Konsequenzen auszuweichen, wurde, so lange der Realismus in unangesochtener Geltung war, der Spiritualismus ausgestellt, so also die Annahme einer zweiten Substanz, außer und neben der Materie, einer immateriellen Substanz. Dieser von Ersfahrung, Beweisen und Begreisslichkeit gleich sehr verlassene Dualismus und Spiritualismus wurde von Spinoza ges

leuanet und von Rant als falsch nachgewiesen, der dies durfte, weil er zugleich ben Ibealismus in seine Rechte einsetzte. Denn mit dem Realismus fällt der Materialismus, als bessen Gegengewicht man den Spiritualismus ersonnen hatte, von selbst weg, indem alsdann die Materie, nebst dem Natur- n lauf, gur bloken Erich einung wird, welche durch den Intellett bedingt ist, indem sie in deffen Borftellung allein ihr Dasenn hat. Sonach ist gegen den Materialismus das scheinbare und faliche Rettungsmittel der Spiritualismus, das wirkliche und wahre aber der Idealismus, der dadurch, daß er die 10 objektive Welt in Abhängigkeit von uns sent, das nöthige Gegengewicht giebt zu der Abhängigkeit, in welche der Naturlauf uns von ihr fest. Die Welt, aus der ich durch den Tod scheibe, war andrerseits nur meine Borstellung. Der Schwerpunkt bes Dasenns fällt ins Subjekt gurud. Nicht, wie im Spiritualismus, 15 die Unabhängigkeit des Erkennenden von der Materie, sondern die Abhängigkeit aller Materie von ihm wird nachgewiesen. Freilich ist das nicht so leicht fahlich und bequem zu handhaben, wie der Spiritualismus mit seinen zwei Substanzen: aber xalena τα καλα. 20

Allerdings nämlich steht dem su bjektiven Ausgangspunkt "bie Welt ist meine Borstellung" vorläufig mit gleicher Berechtigung gegenüber der objektive "die Welt ist Materie", oder "die Materie allein ist schlechthin" (da sie allein bem Werben und Bergehen nicht unterworfen ist), oder "alles Existirende ist 25 Materie". Dies ist der Ausgangspunkt des Demokritos, Leukippos und Epikuros. Näher betrachtet aber bleibt dem Ausgehen vom Subjekt ein wirklicher Vorzug: es hat einen völlig berechtigten Schritt voraus. Nämlich das Bewuftsenn allein ist das Unmittelbare: dieses aber überspringen wir, wenn wir gleich 20 zur Materie gehen und sie zum Ausgangspunkt machen. Andererseits mußte es möglich senn, aus der Materie und den rich= tig, vollständig und erschöpfend erkannten Gigenschaften berfelben (woran uns noch viel fehlt) die Welt zu tonstruiren. Denn alles Entstandene ist durch Urfachen wirklich geworden, welche nur 35 vermöge der Grundfräfte der Materie wirken und zusammenfommen tonnten: diese aber muffen wenigstens objective pollständig nachweisbar senn, wenn wir auch subjective nie dahin

fommen werden, sie zu erfennen. Immer aber wurde einer folden Erklärung und Ronftruktion der Welt nicht nur die Boraus= setzung eines Dasenns an sich der Materie (während es in Wahr= heit durch das Subjekt bedingt ist) zum Grunde liegen; sondern 5 sie mußte auch noch an dieser Materie alle ihre ursprüng= lichen Eigenschaften als schlechthin unerklärliche, also als qualitates occultae, gelten und stehen lassen. (Siehe §. 26, 27 des ersten Bandes.) Denn die Materie ist nur der Träger dieser Rräfte, wie das Gesek der Rausalität nur der Ordner ihrer 10 Erscheinungen. Mithin wurde eine solche Erklärung ber Welt boch immer nur eine relative und bedingte senn, eigentlich das Werk einer Physik, die sich bei jedem Schritte nach einer Metaphnsik sehnte. — Andererseits hat auch der subjektive Ausgangspunkt und Ursak "bie Welt ist meine Borstellung" sein 15 Inadäquates: theils sofern er einseitig ist, da die Welt doch außer= dem noch viel mehr ist (nämlich Ding an sich, Wille), ja, das Borstellungsenn ihr gewissermaaken accidentell ist; theils aber auch, sofern er bloß das Bedingtsenn des Objekts durch das Gubjekt ausspricht, ohne zugleich zu besagen, daß auch das Subjekt 20 als solches durch das Objekt bedingt ist. Denn eben so falsch wie der Sat des roben Berftandes, "die Welt, das Objekt, ware doch da, auch wenn es fein Subjekt gabe", ift biefer: "das Subjekt ware boch ein Erkennendes, wenn es auch fein Objekt, b. h. gar teine Borftellung hatte". Ein Bewußtsenn ohne Gegen-25 stand ist fein Bewuftsenn. Gin denkendes Subjekt hat Be= griffe zu seinem Objett, ein sinnlich anschauendes hat Objette mit den seiner Organisation entsprechenden Qualitäten. Berauben wir nun das Subjett aller näheren Bestimmungen und Formen seines Erkennens; so verschwinden auch am Objekt alle 30 Eigenschaften, und nichts bleibt übrig, als die Materie ohne Form und Qualität, welche in der Erfahrung so wenig vortommen tann, wie das Subjett ohne Formen seines Ertennens, jedoch dem nadten Subjekt als foldem gegenüber ftehen bleibt. als sein Reflex, der nur mit ihm zugleich verschwinden kann. 25 Wenn auch der Materialismus nichts weiter als diese Materie, etwan Atome, zu postuliren wähnt; so setzt er doch unbewußt nicht nur das Subjekt, sondern auch Raum, Zeit und Rausalität hingu, die auf speciellen Bestimmungen des Subjekts beruhen.

Die Welt als Vorstellung, die objektive Welt, hat also gleichsam zwei Rugel-Pole: nämlich das erkennende Subjekt Schlechthin, ohne die Formen seines Erkennens, und dann die rohe Materie ohne Form und Qualität. Beide sind durchaus unerkennbar: das Subjekt, weil es das Erkennende ist; die Ma= 5 terie, weil sie ohne Form und Qualität nicht angeschaut werden fann. Dennoch sind Beide die Grundbedingungen aller empiriichen Anschauung. So steht der roben, formlosen, gang todten (b. i. willenslosen) Materie, die in feiner Erfahrung gegeben, aber in jeder vorausgesett wird, als reines Widerspiel gegenüber 10 das erkennende Subjekt, bloß als solches, welches ebenfalls Voraussehung aller Erfahrung ist. Dieses Subjekt ist nicht in ber Reit: denn die Reit ist erst die nähere Form alles seines Borftellens; die ihm gegenüberstehende Materie ist, dem entsprechend, ewig unvergänglich, beharrt durch alle Zeit, ist aber eigentlich 15 nicht ein Mal ausgedehnt, weil Ausdehnung Form giebt, also nicht räumlich. Alles Andere ist in beständigem Entstehen und Bergehen begriffen, mährend jene beiden die ruhenden Rugel-Bole der Welt als Vorstellung darstellen. Man kann daher die Beharrlichkeit der Materie betrachten als den Reflex der Zeitlosiakeit des 20 reinen, schlechthin als Bedingung alles Objekts angenommenen Subjekts. Beide gehören ber Erscheinung an, nicht dem Dinge an sich: aber fie find das Grundgeruft der Erscheinung. Beide werden nur durch Abstraktion herausgefunden, sind nicht unmittel= bar rein und für sich gegeben.

Der Grundsehler aller Systeme ist das Verkennen dieser Wahrheit, daß der Intellekt und die Materie Korrelata sind, d. h. Eines nur für das Andere da ist, Beide mit einander stehen und fallen, Eines nur der Reslex des Andern ist, ja, daß sie eigentlich Eines und dasselbe sind, von zwei entgegengesetzen 30 Seiten betrachtet; welches Eine, was ich hier anticipire, — die Erscheinung des Willens, oder Dinges an sich ist; daß mithin beide setundär sind: daher der Ursprung der Welt in keinem von Beiden zu suchen ist. Aber in Folge jenes Verkennens suchten alle Systeme (den Spinozismus etwan ausgenommen) den Urs 35 sprung aller Dinge in einem jener Beiden. Sie sehen nämlich entweder einen Intellekt, vovs, als schlechthin Erstes und dywovgyos, lassen demnach in diesem eine Vorstellung der Dinge

und der Welt vor der Wirklichkeit derselben vorhergeben: mithin unterscheiden sie die reale Welt von der Welt als Vorstellung: welches falsch ift. Daher tritt jest als Das, wodurch Beide unterschieden sind, die Materie auf, als ein Ding an sich. 5 Hieraus entsteht die Verlegenheit, diese Materie, die ύλη, herbeis zuschaffen, damit sie zur bloken Vorstellung der Welt hinzukommend, dieser Realität ertheile. Da muß nun entweder jener ursprüngliche Intellekt sie vorfinden: dann ist sie, so gut wie er, ein absolut Erstes, und wir erhalten zwei absolut Erste, den 10 δημιουργός und die ύλη. Oder aber er bringt sie aus nichts hervor; eine Annahme, der unser Verstand sich widersett, da er nur Beränderungen an der Materie, nicht aber ein Entstehen oder Vergehen derselben zu fassen fähig ist; welches im Grunde gerade darauf beruht, daß die Materie sein wesentliches Korrelat 15 ist. — Die diesen Snstemen entgegengesetten, welche das andere ber beiden Korrelate, also die Materie, zum absolut Ersten machen, seken eine Materie, die damare, ohne vorgestellt zu werden, welches, wie aus allem oben Gesagten genugsam erhellt, ein gerader Widerspruch ift; da wir im Dasenn der Materie stets 20 nur ihr Vorgestelltwerden denken. Danach aber entsteht ihnen die Verlegenheit, zu dieser Materie, die allein ihr absolut Erstes ift, den Intellett hingugubringen, der endlich von ihr erfahren soll. Diese Blöße des Materialismus habe ich §. 7 des ersten Bandes geschildert. - Bei mir hingegen sind Materie und Intellett un-25 zertrennliche Korrelata, nur für einander, daher nur relativ, da: die Materie ist die Borstellung des Intellekts; der Intellekt ist das, in dessen Vorstellung allein die Materie existirt. Beide gusammen machen die Welt als Borstellung aus, welche eben Rants Erscheinung, mithin ein sekundares ift. Das Primare 30 ift das Erscheinende, das Ding an sich selbst, als welches wir nachher den Willen kennen lernen. Dieser ift an sich weder Borstellendes, noch Borgestelltes; sondern von seiner Erscheinungs= weise völlig verschieden.

Jum nachdrücklichen Schluß dieser so wichtigen, wie schwiestigen Betrachtung will ich jetzt jene beiden Abstrakta ein Mal personificirt und im Dialog auftreten lassen, nach dem Borgang des Prabodha Tschandro Dana: auch kann man damit einen ähnlichen Dialog der Materie mit der Form in des Rais

mund Lullius Duodecim principia philosophiae, c. 1 et 2, vergleichen.

Das Subjett.

Ich bin, und außer mir ist nichts. Denn die Welt ist meine Borstellung.

#### Die Materie.

Vermessener Wahn! Ich, ich bin: und außer mir ist nichts. Denn die Welt ist meine vorübergehende Form. Du bist ein bloßes Resultat eines Theiles dieser Form und durchaus zufällig.

### Das Subjekt.

10

Welch thörichter Dünkel! Weber du noch deine Form wären vorhanden ohne mich: ihr seid durch mich bedingt. Wer mich wegdenkt und dann glaubt euch noch denken zu können, ist in einer groben Täuschung begriffen: denn euer Dasenn außershalb meiner Vorstellung ist ein gerader Widerspruch, ein Sideros 15 xylon. Ihr send heißt eben nur, ihr werdet von mir vorsgestellt. Meine Vorstellung ist der Ort eures Daseyns: daher bin ich die erste Bedingung dessehen.

#### Die Materie.

Jum Glüd wird die Vermessenheit deiner Behauptung bald oas eine reale Weise widerlegt werden und nicht durch bloße Worte. Noch wenige Augenblide, und du — bist wirklich nicht mehr, bist mit sammt deiner Großsprecherei ins Nichts versunken, hast, nach Schatten-Weise, vorübergeschwebt und das Schicksal seder meiner vergänglichen Formen erlitten. Ich aber, ich bleibe, 25 unverletzt und unvermindert, von Jahrtausend zu Jahrtausend, die unendliche Zeit hindurch, und schaue unerschüttert dem Spiel des Wechsels meiner Formen zu.

### Das Gubjett.

Diese unendliche Zeit, welche zu durchleben du dich rühmst, 30 ist, wie der unendliche Raum, den du füllst, bloß in meiner Vorstellung vorhanden, ja, ist bloße Form meiner Vorstellung, die ich sertig in mir trage, und in der du dich darstellst, die dich

ausnimmt, wodurch du allererst dabist. Die Vernichtung aber, mit der du mir drohest, trifft nicht mich; sonst wärst du mit vernichtet: vielmehr trifft sie bloß das Individuum, welches auf kurze Zeit mein Träger ist und von mir vorgestellt wird, wie alles Andere.

#### Die Materie.

Und wenn ich dir dies zugestehe und darauf eingehe, dein Dasenn, welches doch an das dieser vergänglichen Individuen unzertrennlich geknüpft ist, als ein für sich bestehendes zu bestrachten; so bleibt es dennoch von dem meinigen abhängig. Denn du bist Subjekt nur sofern du ein Objekt hast: und dieses Objekt bin ich. Ich die dessen und Gehalt, das Bleibende darin, welches es zusammenhält und ohne welches es so unszusammenhängend wäre und so wesenlos verschwebte, wie die Träume und Phantasien deiner Individuen, die selbst ihren Scheingehalt doch noch von mir geborgt haben.

### Das Subjekt.

Du thust wohl, mein Dasenn mir deshalb, daß es an die Individuen geknüpft ist, nicht abstreiten zu wollen: denn so unsertrennlich, wie ich an diese, bist du an deine Schwester, die Form, gekettet, und bist noch nie ohne sie erschienen. Dich, wie mich, hat nacht und isolirt noch kein Auge gesehen: denn beide sind wir nur Abstraktionen. Ein Wesen ist es im Grunde, das sich selbst anschaut und von sich selbst angeschaut wird, dessen sen an sich aber weder im Anschauen noch im Ansgeschautwerden bestehen kann, da diese zwischen uns Beide verstheilt sind.

#### Beide.

So sind wir denn unzertrennlich verknüpft, als nothwensodige Theile eines Ganzen, das uns Beide umfaßt und durch uns besteht. Nur ein Migverständniß kann uns Beide einander seindlich gegenüber stellen und dahin verleiten, daß Eines des Andern Dasenn bekämpst, mit welchem sein eigenes steht und fällt.

Dieses Beide umfassende Ganze ist die Welt als Vorstellung, oder die Erscheinung. Nach deren Wegnahme bleibt nur noch das rein Metaphysische, das Ding an sich, welches wir im zweisten Buche als den Willen erkennen werden.

## Rapitel 2.

Zur Lehre von der anschauenden, oder Berstandes.

Bei aller transscendentalen Idealität behält die objettive Welt empirische Realität: das Objekt ist zwar nicht Ding an sich; aber es ist als empirisches Objekt real. Zwar ist der 10 Raum nur in meinem Ropf; aber empirisch ist mein Ropf im Raum. Das Rausalitätsgesetz tann zwar nimmermehr dienen, den Joealismus zu beseitigen, indem es nämlich zwischen den Dingen an sich und unserer Erkenntnig von ihnen eine Brude bildete und sonach der in Folge seiner Anwendung sich darstellen= 15 den Welt absolute Realität zusicherte: allein Dies hebt keines= wegs das Rausalverhältniß der Objekte unter einander, also auch nicht das auf, welches zwischen dem eigenen Leibe jedes Ertennenden und den übrigen materiellen Objekten unstreitig Statt hat. Aber das Rausalitätsgesek verbindet blok die Erscheinungen, führt 20 hingegen nicht über sie hinaus. Wir sind und bleiben mit demsel= ben in der Welt der Objekte, d. h. der Erscheinungen, also eigent= lich der Borstellungen. Jedoch bleibt das Ganze einer solchen Erfahrungswelt gunächst durch die Erkenntnik eines Subjekts überhaupt, als nothwendige Boraussehung derselben, und sodann 25 durch die speciellen Formen unserer Anschauung und Apprehension bedingt, fällt also nothwendig ber bloken Erscheinung anheim und hat keinen Anspruch, für die Welt der Dinge an sich selbst zu gelten. Sogar das Subjekt selbst (sofern es bloß Erkennen= des ist) gehört der blogen Erscheinung an, deren erganzende an= 30 dere Sälfte es ausmacht.

Ohne Anwendung des Gesehes der Kausalität könnte es inzwischen nie zur Anschauung einer objektiven Welt kommen:

benn diese Anschauung ist, wie ich oft auseinandergesett habe, wesentlich intellektual und nicht bloß sensual. Die Sinne geben bloke Empfindung, die noch lange feine Unichauung ift. Den Antheil der Sinnesempfindung an der Anschauung son-5 derte Lode aus, unter dem Ramen der fefundaren Qualitaten, welche er mit Recht den Dingen an sich felbst absprach. Aber Rant, Lode's Methode weiter führend, sonderte überdies aus und sprach den Dingen an sich ab was der Berarbeitung ienes Stoffes (ber Sinnesempfindung) durch das Gehirn an-10 gehört, und da ergab sich, daß hierin alles Das begriffen war, was Lode, als primare Qualitäten, den Dingen an sich gelassen hatte, nämlich Ausbehnung, Gestalt, Solidität u. s. w., wodurch bei Rant das Ding an sich zu einem völlig Unbekann= ten = x wird. Bei Lode ist bemnach bas Ding an sich zwar 15 ein Farbloses, Rlangloses, Geruchloses, Geschmadloses, ein weder Warmes noch Raltes, weder Weiches noch Kartes, weder Glattes noch Rauhes; jedoch bleibt es ein Ausgedehntes, Gestaltetes, Undurchdringliches, Ruhendes oder Bewegtes, und Maak und Zahl Habendes. Hingegen bei Rant hat es auch diese let-20 teren Eigenschaften sämmtlich abgelegt; weil sie nur mittelst Reit. Raum und Rausalität möglich sind, diese aber aus unserm Intellett (Gehirn) eben so entspringen, wie Karben, Tone, Gerüche u. s. w. aus den Nerven der Sinnesorgane. Das Ding an sich ist bei Rant ein Raumloses, Unausgedehntes, Unförperliches 25 geworden. Was also zur Anschauung, in der die objektive Welt balteht, die bloken Sinne liefern, verhält sich zu Dem, was dazu die Gehirnfunktion liefert (Raum, Zeit, Rausalität), wie die Masse der Sinnesnerven zur Masse des Gehirns, nach Abzug desjenigen Theiles von dieser, der überdies zum eigentlichen 30 Denten, d. h. dem abstrakten Borstellen, verwendet wird und daher den Thieren abgeht. Denn, verleihen die Nerven der Sinnespragne den erscheinenden Obiekten Karbe, Rlang, Geschmad. Geruch. Temperatur u. s. w.; so verleiht das Gehirn denselben Ausdehnung, Form, Undurchdringlichkeit, Beweglichkeit 35 u. s. w., furz Alles, was erst mittelst Zeit, Raum und Rausalität porstellbar ist. Wie gering bei der Anschauung der Antheil der Sinne ist, gegen den des Intellekts, bezeugt also auch der Bergleich zwischen dem Nervenapparat zum Empfangen der Gindrücke mit dem zum Verarbeiten derselben; indem die Masse der Empfindungsnerven sämmtlicher Sinnesorgane sehr gering ist, gegen die des Gehirns, selbst noch bei den Thieren, deren Geshirn, da sie nicht eigentlich, d. h. abstrakt, denken, bloß zur Sersvorbringung der Anschauung dient und doch, wo diese vollkommen sist, also bei den Säugethieren, eine bedeutende Masse hat; auch nach Abzug des kleinen Gehirns, dessen Funktion die gesregelte Leitung der Bewegungen ist.

Von der Unzulänglichkeit der Sinne gur Servorbringung der objektiven Anschauung der Dinge, wie auch vom nichtempi= 10 rischen Ursprung der Anschauung des Raumes und der Zeit, erhält man, als Bestätigung der Kantischen Wahrheiten, auf ne= gativem Wege, eine fehr gründliche Ueberzeugung durch Tho= mas Reids vortreffliches Buch: Inquiry into the human mind, first edition 1764, 6th edition 1810. Dieser wider= 15 legt die Lode'sche Lehre, daß die Anschauung ein Produkt der Sinne sei, indem er gründlich und icharffinnig barthut, bag fämmtliche Sinnesempfindungen nicht die mindeste Aehnlichkeit haben mit der anschaulich erkannten Welt, besonders aber die fünf primären Qualitäten Lode's (Ausdehnung, Gestalt, Soli- 20 dität, Bewegung, Zahl) durchaus von keiner Sinnesempfindung uns geliefert werden können. Er giebt sonach die Frage nach der Entstehungsart und dem Ursprung der Anschauung als völlig unlösbar auf. So liefert er, obwohl mit Ranten völlig unbekannt, gleichsam nach der regula falsi, einen gründlichen Be= 25 weis für die (eigentlich von mir, in Folge der Kantischen Lehre, zuerst dargelegte) Intellektualität der Anschauung und für den von Kant entdeckten apriorischen Ursprung der Grundbestandtheile derselben, also des Raumes, der Reit und der Rausalität, aus welchen jene Lode'schen primären Eigenschaften allererst hervor- 30 geben, mittelst ihrer aber leicht zu tonstruiren sind. Thomas Reids Buch ift fehr lehrreich und lesenswerth, gehn Mal mehr. als Alles was seit Rant Philosophisches geschrieben worden qu= sammengenommen. Einen andern indirekten Beweis für die selbe Lehre liefern, wiewohl auf dem Wege des Jrrthums, die fran- 85 gösischen Sensualphilosophen, welche, seitdem Condillac in Die Fußstapfen Lode's trat, sich abmühen, wirklich darzuthun, daß unfer ganges Borftellen und Denten auf bloke Sinnesempfin=

dungen zurücklaufe (penser c'est sentir), welche sie, nach Lode's Vorgang, idées simples nennen, und durch deren blokes Busammentreten und Verglichenwerden die gange objektive Welt sich in unserm Ropfe aufbauen soll. Diese herren haben wirt-5 lich des idées bien simples: es ist belustigend zu sehen, wie sie, denen sowohl die Tiefe des Deutschen, als die Redlichkeit des Englischen Philosophen abgieng, jenen armlichen Stoff der Sinnesempfindung bin und ber wenden und ihn wichtig au machen suchen, um das so bedeutungsvolle Phänomen der Vor-10 stellungs= und Gedanken=Welt daraus ausammenzuseken. Aber der von ihnen konstruirte Mensch mußte, anatomisch zu reden, ein Anencephalus, eine Tête de crapaud senn, mit bloken Sinneswerkzeugen, ohne Gehirn. Um aus unzähligen nur ein Paar der besseren Versuche dieser Art beispielsweise anzuführen, 15 nenne ich Condorcet im Anfang seines Buches: Des progrès de l'esprit humain, und Tourtual über das Sehen, im zweiten Bande der Scriptores ophthalmologici minores: edidit Justus Radius (1828).

Das Gefühl der Unzulänglichkeit einer blok sensualistischen 20 Erklärung der Anschauung zeigt sich gleichfalls in der, turg por dem Auftreten der Kantischen Philosophie ausgesprochenen Behauptung, dak wir nicht bloke, durch Sinnesempfindung erregte Borftellungen von den Dingen hätten, sondern unmittelbar Die Dinge felbst mahrnähmen, obwohl sie außer uns lägen; 25 welches freilich unbegreiflich sei. Und dies war nicht etwan idea= listisch gemeint, sondern vom gewöhnlichen realistischen Standpunkt aus gesagt. Gut und bündig drüdt jene Behauptung der berühmte Euler aus, in seinen "Briefen an eine Deutsche Pringessin", Bd. 2, S. 68. "Ich glaube daher, daß die Empfindun-30 gen (der Sinne) noch etwas mehr enthalten, als die Philosophen sich einbilden. Sie sind nicht bloß leere Wahrnehmungen von gewissen im Gehirn gemachten Gindruden: sie geben ber Seele nicht blok Ideen von Dingen; sondern sie stellen ihr auch wirklich Gegenstände vor, die außer ihr existiren, ob man 35 gleich nicht begreifen kann, wie dies eigentlich zugehe." Diese Meinung erklärt sich aus Folgendem. Obwohl, wie ich hinlanglich bewiesen habe, die Anwendung des uns a priori bewuften Rausalitätsgesekes die Anschauung vermittelt; so tritt bennoch.

beim Sehen, der Verstandesatt, mittelst dessen wir von der Wirfung gur Urfache übergeben, feineswegs ins beutliche Bewuftsenn: daher sondert sich die Sinnesempfindung nicht von der aus ihr, als dem roben Stoff, erft vom Berftande gebildeten Borstellung. Noch weniger tann ein, überhaupt nicht Statt habenber. Unterschied awischen Gegenstand und Borftellung ins Bewußtsenn treten; sondern wir nehmen gang unmittelbar bie Dinge felbst mahr, und zwar als außer uns gelegen; obwohl gewiß ift, daß das Unmittelbare nur die Empfindung fenn fann, und diese auf das Gebiet unterhalb unserer Saut beschränkt 10 ift. Dies ist daraus erklärlich, daß das Außer uns eine ausichlichlich raumliche Bestimmung, der Raum felbst aber eine Form unsers Anschauungsvermögens, d. h. eine Funktion unsers Gehirns ist: daher liegt das Auker uns, wohin wir, auf Anlak ber Gesichtsempfindung, Gegenstände verseken, selbst innerhalb 15 unsers Ropfes: benn da ist sein ganzer Schauplag. Ungefähr wie wir im Theater Berge, Wald und Meer sehen, aber doch Alles im Sause bleibt. Sieraus wird begreiflich, daß wir die Dinge mit der Bestimmung Außerhalb und doch gang unmittelbar anschauen, nicht aber eine von den Dingen, die außer= 20 halb lägen, verschiedene Borftellung berfelben innerhalb. Denn im Raume und folglich auch auker uns find die Dinge nur sofern wir sie porstellen: daher sind diese Dinge, die wir solchermaaken unmittelbar selbst, und nicht etwan ihr blokes Ubbild, anschauen, eben selbst auch nur unsere Borstellungen, 25 und als solche nur in unserm Ropfe vorhanden. Also nicht so= wohl, wie Euler saat, schauen wir die aukerhalb gelegenen Dinge unmittelbar selbst an; als vielmehr: die von uns als außerhalb gelegen angeschauten Dinge sind nur unsere Borstellungen und deshalb ein von uns unmittelbar Wahrgenommenes. 30 Die gange oben in Eulers Worten gegebene und richtige Bemerkung liefert also eine neue Bestätigung der Kantischen trans= scendentalen Aesthetif und meiner barauf gestütten Theorie ber Anschauung, wie auch des Idealismus überhaupt. Die oben erwähnte Unmittelbarteit und Bewußtlosigkeit, mit der wir, bei der 35 Unschauung, den Uebergang von der Empfindung gu ihrer Urfache machen, läßt sich erläutern burch einen analogen Bergang beim abstratten Borftellen, ober Denten. Beim Lefen

und Hören nämlich empfangen wir blohe Worte, gehen aber von diesen so unmittelbar zu den durch sie bezeichneten Begriffen über, daß es ist, als ob wir unmittelbar die Begriffe empfingen: denn wir werden uns des Uebergangs zu diesen gar nicht bes wußt. Daher wissen wir bisweilen nicht, in welcher Sprache wir gestern etwas, dessen wir uns erinnern, gelesen haben. Daß ein solcher Uebergang dennoch jedes Mal Statt hat, wird bemerklich, wenn er ein Mal ausbleibt, d. h. wenn wir, in der Zerstreuung, gedankenlos lesen und dann inne werden, daß wir zwar alle Worte, aber keinen Begriff empfangen haben. Bloh wenn wir von abstrakten Begriffen zu Bildern der Phantasie übergehen, werden wir uns der Umsekung bewußt.

Uebrigens findet, bei der empirischen Wahrnehmung, die Bewußtlosigkeit, mit welcher der Uebergang von der Empfindung 15 zur Ursache derselben geschieht, eigentlich nur bei der Anschauung im enaften Sinn, alfo beim Geben Statt; hingegen geschieht er bei allen übrigen sinnlichen Wahrnehmungen mit mehr oder min= ber deutlichem Bewußtsenn, daher, bei der Apprehension durch Die gröberen vier Sinne seine Realität sich unmittelbar fattisch 20 konstatiren läßt. Im Finstern betaften wir ein Ding so lange von allen Seiten, bis wir aus deffen verschiedenen Wirkungen auf die Sände die Ursache derselben als bestimmte Gestalt konstruiren können. Ferner, wenn etwas sich glatt anfühlt, so be= sinnen wir uns bisweilen, ob wir etwan Fett ober Del an den 25 Händen haben: auch wohl, wenn es uns falt berührt, ob wir fehr warme Sande haben. Bei einem Ion zweifeln wir biswei-Ien, ob er eine bloß innere, oder wirklich eine von Außen tom= mende Affektion des Gehörs war, sodann, ob er nah und ichwach. ober fern und stark erscholl, dann, aus welcher Richtung er tam. 30 endlich, ob er die Stimme eines Menschen, eines Thieres, oder eines Instruments war: wir forschen also, bei gegebener Wir= fung, nach der Ursache. Beim Geruch und Geschmad ist die Ungewißheit über die Art der objektiven Ursache der empfundenen Wirkung alltäglich: so beutlich treten sie hier auseinander. Daß 35 beim Sehen ber Uebergang von der Wirfung gur Urfache gang unbewukt geschieht, und badurch ber Schein entsteht, als ware diese Art der Wahrnehmung eine völlig unmittelbare, in der sinnlichen Empfindung allein, ohne Berftandesoperation, bestehende,

dies hat seinen Grund theils in der hohen Vollkommenheit des Organs, theils in der ausschlieflich geradlinigen Wirkungsart des Lichts. Bermöge dieser lettern leitet der Eindruck selbst schon auf den Ort der Ursache hin, und da das Auge alle Rüancen von Licht, Schatten, Farbe und Umrift, wie auch die Data, nach 5 welchen der Verstand die Entfernung schätzt, auf das Feinste und mit Ginem Blid zu empfinden die Fähigkeit hat; fo geschieht, bei Eindrüden auf diesen Sinn, die Berftandesoperation mit einer Schnelligkeit und Sicherheit, welche sie so wenig gum Bewußtsenn kommen läßt, wie das Buchstabiren beim Lesen; wodurch 10 also der Schein entsteht, als ob icon die Empfindung selbst un= mittelbar die Gegenstände gabe. Dennoch ift, gerade beim Seben, die Operation des Berstandes, bestehend im Erkennen der Ur= sache aus der Wirkung, am bedeutendesten: vermöge ihrer wird das doppelt, mit zwei Augen, Empfundene einfach angeschaut; 15 vermöge ihrer wird der Eindruck, welcher auf der Retina, in Folge der Kreuzung der Strahlen in der Pupille, verkehrt, das Oberste unten, eintrifft, bei Berfolgung ber Ursache desselben auf dem Rudwege in gleicher Richtung, wieder gurechtgestellt, oder, wie man sich ausdrüdt, sehen wir die Dinge aufrecht, obgleich 20 ihr Bild im Auge verkehrt steht; vermöge jener Verstandesoperation endlich werden, aus fünf verschiedenen Datis, die Th. Reid fehr deutlich und ichon beschreibt. Groke und Entfernung in unmittelbarer Anschauung von uns abgeschäht. Ich habe dies Alles, wie auch die Beweise, welche die Intellektualität der 25 Unschauung unwiderleglich darthun, schon 1816 auseinandergesett in meiner Abhandlung "Ueber das Gehn und die Farben" (in zweiter Auflage 1854), mit bedeutenden Bermehrungen aber in der funfgehn Jahre spätern und verbesserten Lateinischen Bearbeitung derselben, welche, unter dem Titel Theoria colorum physio- 30 logica eademque primaria, im dritten Bande der von Justus Radius 1830 herausgegebenen Scriptores ophthalmologici minores steht, am aussührlichsten und gründlichsten jedoch in ber zweiten Auflage meiner Abhandlung "Ueber ben Sat vom Grunde", §. 21. Dahin also verweise ich über diesen wichtigen 35 Gegenstand, um gegenwärtige Erläuterungen nicht noch mehr anzuschwellen.

Singegen mag eine ins Aesthetische einschlagende Bemer-

fung hier ihre Stelle finden. Bermöge der bewiesenen Intellektualität der Anschauung ist auch der Anblick schöner Gegenftande, 3. B. einer iconen Aussicht, ein Gehirnphanomen. Die Reinheit und Bollkommenheit desselben hängt daher nicht 5 bloß vom Dbjekt ab, sondern auch von der Beschaffenheit des Gehirns, nämlich von der Form und Größe deffelben, von der Feinheit seiner Textur und von der Belebung seiner Thätigkeit durch die Energie des Bulses der Gehirnadern. Demnach fällt gewiß das Bild der selben Aussicht in verschiedenen Röpfen, auch 10 bei gleicher Schärfe ihrer Augen, so verschieden aus, wie etwan ber erste und legte Abdrud einer start gebrauchten Rupferplatte. Sierauf beruht die große Berschiedenheit der Rähigkeit gum Genusse der schönen Natur und folglich auch zum Nachbilden der= selben, d. h. zum hervorbringen des gleichen Gehirnphänomens 15 mittelst einer ganz anderartigen Ursache, nämlich der Karben= flede auf einer Leinwand.

Uebrigens hat die auf der gänzlichen Intellektualität der Anschauung beruhende scheinbare Unmittelbarkeit derselben, vermöge welcher wir, wie Euler saat, die Dinge selbst und als außer, 20 uns gelegen apprehendiren, ein Analogon an der Art, wie wir die Theile unsers eigenen Leibes empfinden, zumal wenn sie schmerzen, welches, sobald wir sie empfinden, meistens der Fall ist. Wie wir nämlich wähnen, die Dinge unmittelbar bort wo sie sind, wahrzunehmen, während es doch wirklich im Gehirn 25 geschieht; so glauben wir auch den Schmerz eines Gliedes in Diesem selbst zu empfinden, mahrend dieser ebenfalls im Gehirn empfunden wird, wohin ihn der Nerv des affizirten Theiles leitet. Daher werden nur die Affektionen solcher Theile, deren Nerven gum Gehirn geben, empfunden, nicht aber die, deren Nerven dem 30 Ganglieninstem angehören; es sei benn, daß eine überaus starke Affektion derselben auf Umwegen bis ins Gehirn dringe, wo sie sich doch meistens nur als dumpfes Unbehagen und stets ohne genaue Bestimmung ihres Ortes zu erkennen giebt. Daher auch werden die Berlegungen eines Gliedes, deffen Nervenstamm durch-85 schnitten oder unterbunden ist, nicht empfunden. Daher endlich fühlt wer ein Glied verloren hat, doch noch bisweilen Schmerz in bemselben, weil die gum Gehirn gehenden Nerven noch dasind. -Also in beiden hier verglichenen Phanomenen wird was im

Gehirn vorgeht als außer demselben apprehendirt: bei der Ansschauung, durch Bermittelung des Berstandes, der seine Fühlsfäden in die Außenwelt streckt; bei der Empfindung der Glieder, durch Bermittelung der Nerven.

## Kapitel 3.

5

Ueber die Sinne.

Von Anderen Gesagtes zu wiederholen ist nicht der Zweck meiner Schriften: daher gebe ich hier nur einzelne, eigene Bestrachtungen über die Sinne.

Die Sinne sind bloß die Ausläufe des Gehirns, durch 10 welche es von außen den Stoff empfängt (in Gestalt der Empfindung), den es zur anschaulichen Borstellung verarbeitet. Diejenigen Empfindungen, welche hauptsächlich zur objektiven Auffassung der Außenwelt dienen sollten, mußten an sich selbst weder angenehm noch unangenehm senn: dies besagt eigentlich, daß sie 15 ben Willen gang unberührt lassen mußten. Außerdem nämlich würde die Empfindung selbst unsere Aufmerksamkeit fesseln und wir bei der Wirkung stehen bleiben, statt, wie hier bezwedt war, sogleich zur Ursach überzugehen: so nämlich bringt es der entschiedene Borrang mit sich, ben, für unsere Beachtung, ber 20 Wille überall vor der bloken Vorstellung hat, als welcher wir uns erst bann zuwenden, wann jener schweigt. Demgemäß sind Farben und Tone an sich selbst und so lange ihr Eindrud das normale Maag nicht überschreitet, weder schmerzliche, noch angenehme Empfindungen; sondern treten mit derjenigen Gleich= 25 gultigkeit auf, die sie jum Stoff rein objektiver Unschauungen eignet. Dies ist nämlich so weit der Fall, als es an einem Leibe, der an sich selbst durch und durch Wille ift, überhaupt möglich senn konnte, und ist eben in dieser Sinsicht bewunderungs= werth. Physiologisch beruht es darauf, daß in den Organen der 30 edleren Sinne, also des Gesichts und Gehors, diejenigen Rerven, welche den specifischen außern Eindrud aufzunehmen haben, gar feiner Empfindung von Schmerg fähig find, sondern feine andere

Empfindung, als die ihnen specifisch eigenthümliche, der bloken Wahrnehmung dienende, tennen. Demnach ist die Retina, wie auch der optische Nerv, gegen jede Berletung unempfindlich, und eben so ist es der Gehörnerv: in beiden Organen wird Schmerg 5 nur in den übrigen Theilen derselben, den Umgebungen des ihnen eigenthümlichen Sinnesnerven, empfunden, nie in diesem selbst: beim Auge hauptsächlich in der conjunctiva; beim Ohr im meatus auditorius. Sogar mit dem Gehirn verhält es sich eben so, indem dasselbe, wenn unmittelbar selbst, also von oben, an-10 geschnitten, feine Empfindung davon hat. Also nur vermöge dieser ihnen eigenen Gleichgültigkeit in Bezug auf den Willen werden die Empfindungen des Auges geschidt, dem Berftande die so mannigfaltigen und so fein nüancirten Data zu liefern, aus benen er, mittelst Anwendung des Rausalitätsgesetzes und auf 15 Grundlage der reinen Anschauungen Raum und Zeit, die wundervolle objektive Welt in unserm Ropfe aufbaut. Eben jene Wirfungslosigkeit der Farbenempfindungen auf den Willen befähigt sie, wann ihre Energie durch Transparenz erhöht ist, wie beim Abendroth, gefärbten Fenstern u. dal., uns sehr leicht in 20 den Zustand der rein objektiven, willenslosen Anschauung zu verseken, welche, wie ich im dritten Buche nachgewiesen habe, einen Sauptbestandtheil des afthetischen Eindrucks ausmacht. Eben diese Gleichgültigkeit in Bezug auf den Willen eignet die Laute, ben Stoff der Bezeichnung für die endlose Mannigfaltigkeit der 25 Begriffe der Vernunft abzugeben.

Indem der äußere Sinn, d. h. die Empfänglichkeit für äußere Eindrüde als reine Data für den Berstand, sich in fünf Sinne spaltete, richteten diese sich nach den vier Elementen, d. h. den vier Uggregationszuständen, nebst dem der Imponderabilität. 30 So ist der Sinn für das Feste (Erde) das Getast, für das Flüssige (Wasser) der Geschmack, für das Dampfförmige, d. h. Berssse (Luft) das Gehör, für das Imponderabile (Feuer, Licht) das Gesicht. Das zweite Imponderabile, Wärme, ist eigentlich kein 35 Gegenstand der Sinne, sondern des Gemeingefühls, wirkt daher auch stets direkt auf den Willen, als angenehm oder unansgenehm. Aus dieser Klassissischer Eigentlich fein Dignität der Sinne. Das Gesicht hat den ersten Rang, sosern

seine Sphare die am weitesten reichende, und seine Empfänglichfeit die feinste ist; was darauf beruht, daß sein Anregendes ein Imponderabile, d. h. ein taum noch Körperliches, ein quasi Geistiges, ist. Den zweiten Rang hat das Gehör, entsprechend der Luft. Inzwischen bleibt das Getast ein gründlicher und vielseitiger Gelehrter. Denn während die anderen Sinne uns jeder nur eine gang einseitige Beziehung des Objekts, wie seinen Rlang, ober sein Berhältniß zum Licht, angeben, liefert das, mit dem Gemeingefühl und der Mustelfraft fest verwachsene Getast dem Berstande die Data zugleich für die Form, Größe, Särte, Glätte, 10 Textur, Festigkeit, Temperatur und Schwere ber Körper, und dies Alles mit der geringsten Möglichkeit des Scheines und der Täuschung, denen alle anderen Sinne weit mehr unterliegen. Die beiden niedrigsten Sinne, Geruch und Geschmad, sind schon nicht mehr frei von einer unmittelbaren Erregung des Wil= 15 Iens, d. h. sie werden stets angenehm oder unangenehm affizirt, sind daher mehr subjektiv als objektiv.

Die Wahrnehmungen des Gehörs sind ausschließlich in der Zeit: daher das ganze Wesen der Musik im Zeitmaaß besteht, als worauf sowohl die Qualität oder Höhe der Töne, mittelst voer Vibrationen, als die Quantität oder Dauer derselben, mittelst des Taktes, beruht. Die Wahrnehmungen des Gesichts hingegen sind zunächst und vorwaltend im Raume; sekundär, mittelst ihrer Dauer, aber auch in der Zeit.

Das Gesicht ist der Sinn des Verstandes, welcher ans 25 schaut, das Gehör der Sinn der Vernunft, welche denkt und vernimmt. Worte werden durch sichtbare Zeichen nur unvollkoms men vertreten: daher zweisse ich, daß ein Taubstummer, der lesen kann, aber vom Laute der Worte keine Vorstellung hat, in seis nem Denken mit den bloß sichtbaren Begriffszeichen so behende 30 operirt, wie wir mit den wirklichen, d. h. hörbaren Worten. Wenn er nicht lesen kann, ist er bekanntlich fast dem unvernünfstigen Thiere gleich; während der Blindgeborene, von Anfang an, ein ganz vernünftiges Wesen ist.

Das Gesicht ist ein aktiver, das Gehör ein passiver 35 Sinn. Daher wirken Töne störend und feindlich auf unsern Geist ein, und zwar um so mehr, je thätiger und entwickelter dieser ist: sie zerreißen alle Gedanken, zerrütten momentan die Denkkraft.

Hingegen giebt es keine analoge Störung durch das Auge, keine unmittelbare Einwirfung des Gesehenen, als folchen, auf die benkende Thätigkeit (benn natürlich ist hier nicht die Rede von bem Ginfluß ber erblidten Gegenstände auf den Willen); sondern 5 die bunteste Mannigfaltigfeit von Dingen, vor unseren Augen, läßt ein gang ungehindertes, ruhiges Denken gu. Demzufolge lebt der denkende Geist mit dem Auge in ewigem Frieden, mit bem Dhr in ewigem Rrieg. Diefer Gegensat der beiden Ginne bewährt sich auch darin, daß Taubstumme, wenn durch Galva-10 nismus hergestellt, beim ersten Ton, den sie hören, vor Schreden todtenblaß werden (Gilberts "Unnalen der Physit", Bd. 10, S. 382), operirte Blinde dagegen das erste Licht mit Entguden erbliden, und nur ungern die Binde sich über die Augen legen lassen. Alles Angeführte aber ist baraus erklärlich, 15 daß das Hören vermöge einer mechanischen Erschütterung des Gehörnervens vor sich geht, die sich sogleich bis ins Gehirn fortpflangt, mahrend hingegen das Gehn eine wirkliche Aftion ber Retina ist, welche durch das Licht und seine Modifikationen blok erregt und hervorgerufen wird: wie ich dies in meiner phy-20 siologischen Karbentheorie ausführlich gezeigt habe. Im Wider= streit hingegen steht dieser gange Gegensak mit der jekt überall so unverschämt aufgetischten kolorirten Aether=Trommelichlag= Theorie, welche die Lichtempfindung des Auges zu einer mechani= schen Erschütterung, wie die des Gehörs gunächst wirklich ist, ernie-25 drigen will, während nichts heterogener senn kann, als die stille, fanfte Wirkung des Lichts und die Allarmtrommel des Gehörs. Geken wir hiemit noch den besondern Umstand in Berbindung, daß wir, obwohl mit zwei Ohren, deren Empfindlichkeit oft fehr verschieben ist, hörend, doch nie einen Ton doppelt vernehmen, wie wir mit 30 zwei Augen oft doppelt seben ; so werden wir zu der Bermuthung ge= führt, daß die Empfindung des Hörens nicht im Labyrinth, oder ber Schnede entsteht, sondern erst da, wo, tief im Gehirn, beide Gehörnerven gusammentreffen, wodurch der Gindrud einfach wird : dies aber ist da, wo der pons Varolii die medulla oblongata 35 umfaßt, also an der absolut letalen Stelle, durch deren Berlehung jedes Thier augenblidlich getödtet wird, und von wo der Gehör= nerv nur einen turgen Berlauf hat gum Labnrinth, dem Sige ber atustischen Erschütterung. Eben dieser sein Ursprung, an jener

gefährlichen Stelle, von welcher auch alle Gliederbewegung ausgeht, ift Ursache, daß man bei einem plöglichen Knall zusammen= fährt: welches bei einer plöklichen Erleuchtung, 3. B. einem Blig, feineswegs Statt findet. Der Sehnerv hingegen tritt viel weiter nach vorn aus seinen thalamis (wenn auch vielleicht sein 5 erster Ursprung hinter diesen liegt) hervor, ist in seinem Fortgang überall von den porderen Gehirn-lobis bedeat, wiewohl stets von ihnen gesondert, bis er, gang aus dem Gehirn hinaus= gelangt, sich in die Retina ausbreitet, auf welcher nun allererst die Empfindung, auf Anlaß des Lichtreizes, entsteht und daselbst 10 wirklich ihren Sik hat; wie dieses meine Abhandlung über das Sehn und die Karben beweist. Aus jenem Ursprung des Gehörnervens erklärt sich denn auch die große Störung, welche die Denkkraft durch Tone erleidet, wegen welcher denkende Ropfe und überhaupt Leute von vielem Geist, ohne Ausnahme, durchaus kein 15 Geräusch vertragen können. Denn es stört den beständigen Strom ihrer Gedanken, unterbricht und lähmt ihr Denken, eben weil die Erschütterung des Gehörnervens sich so tief ins Gehirn fortpflangt, deffen gange Maffe daber die durch den Gehörnerven erregten Schwingungen dröhnend mit empfindet, und weil das 20 Gehirn solcher Leute viel leichter beweglich ist, als das der ge= wöhnlichen Röpfe. Auf der selben großen Beweglichkeit und Leitungskraft ihres Gehirns beruht es gerade, daß bei ihnen jeder Gedanke alle ihm analogen, oder verwandten, so leicht hervor= ruft, wodurch eben ihnen die Aehnlichkeiten, Analogien und Be= 25 giehungen der Dinge überhaupt, so schnell und leicht in den Sinn tommen, daß der selbe Unlaß, den Millionen gewöhnlicher Röpfe por ihnen gehabt, sie auf den Gedanken, auf die Entdedung bringt, welche nicht gemacht zu haben die Anderen, weil sie wohl nach=, aber nicht vor=denken können, sich nachher verwundern: 30 so schien die Sonne auf alle Säulen; aber nur Memnons Säule klang. Demgemäß waren Kant, Goethe, Jean Paul höchst empfindlich gegen jedes Geräusch, wie ihre Biographien bezeugen. Goethe kaufte, in seinen letten Jahren, ein in Berfall gerathenes Haus, neben dem seinigen, bloß damit er nicht den Lerm bei 35 bessen Ausbesserung anzuhören hätte. Bergebens also war er, schon in seiner Jugend, der Trommel nachgegangen, um sich gegen Geräusch abzuhärten. Es ist nicht Sache ber Gewohnheit.

Dagegen ist die wahrhaft stoische Gleichgültigkeit gewöhnlicher Röpfe gegen das Geräusch bewunderungswürdig: sie stört tein Lerm in ihrem Denken, oder beim Lefen, Schreiben u. dal.; während der vorzügliche Ropf dadurch völlig unfähig gemacht 5 wird. Aber eben Das, was sie so unempfindlich macht gegen Lerm jeder Art, macht sie auch unempfindlich gegen bas Schone in den bildenden, und das tief Gedachte oder fein Ausgedrückte in den redenden Rünsten, kurz, gegen Alles, was nicht ihr persönliches Interesse angeht. Auf die paralysirende Wirkung, welche 10 hingegen das Geräusch auf die Geistreichen ausübt, findet folgende Bemerfung Lichtenbergs Anwendung: "Es ist alle Mal ein gutes Zeichen, wenn Rünftler von Rleinigkeiten gehindert werden können, ihre Runft gehörig auszuüben. F ..... stedte seine Finger in Bexenmehl, wenner Rlavier spielen wollte. ---15 Den mittelmäßigen Ropf hindern solche Sachen nicht: - - er führt gleichsam ein grobes Sieb." (Bermischte Schriften, Bb. 1, S. 398.) Ich hege wirklich längst die Meinung, daß die Quantität Lerm, die Jeder unbeschwert vertragen fann, in umgekehrtem Berhältniß ju seinen Geisteskräften steht, und daher 20 als das ungefähre Maak derselben betrachtet werden fann. Wenn ich daher auf dem Sofe eines Saufes die Sunde stundenlang unbeschwichtigt bellen höre; so weiß ich schon, was ich von den Geistesfräften der Bewohner zu halten habe. Wer habituell die Stubenthuren, statt sie mit der Sand gu schliegen, zuwirft, oder 25 es in seinem Sause gestattet, ist nicht bloß ein ungezogener, sonbern auch ein rober und bornirter Mensch. Daß im Englischen sensible auch "verständig" bedeutet, beruht demnach auf einer richtigen und feinen Beobachtung. Gang civilifirt werden wir erst senn, wann auch die Ohren nicht mehr vogelfrei senn werden 20 und nicht mehr Jedem das Recht zustehen wird, das Bewuftsenn jedes denkenden Wesens, auf tausend Schritte in die Runde, gu durchschneiden mittelft Pfeifen, Seulen, Brullen, Sämmern, Beitichenklatschen, Bellenlassen u. dgl. Die Sybariten hielten die lermenden Sandwerke außerhalb der Stadt gebannt: die ehrwür-25 dige Sette der Shakers in Nordamerika duldet kein unnöthiges Geräusch in ihren Dörfern: von den Herrnhutern wird das Gleiche berichtet. - Ein Mehreres über diefen Gegenstand findet man im breifigsten Rapitel bes zweiten Bandes der Barerga.

Aus der dargelegten passiven Natur des Gehörs erklärt sich auch die so eindringende, so unmittelbare, so unfehlbare Wir= fung der Musik auf den Geist, nebst der ihr bisweilen folgenden. in einer besondern Erhabenheit der Stimmung bestehenden Nachwirfung. Die in tombinirten, rationalen Bahlenverhältnissen er- 6 folgenden Schwingungen der Tone versehen nämlich die Gehirnfibern selbst in gleiche Schwingungen. Singegen wird aus ber bem Boren gang entgegengesetten aftiven Ratur des Sehns begreiflich, warum es kein Anglogon der Musik für das Auge geben fann und das Farbenklavier ein lächerlicher Miggriff 10 war. Eben auch wegen der aftiven Natur des Gesichtssinnes ist er bei den verfolgenden Thieren, also den Raubthieren, ausgezeichnet icharf, wie umgefehrt ber passive Sinn, das Gehör, bei den verfolgten, den fliehenden, furchtsamen Thieren; damit es von selbst ihnen den herbeieilenden, oder heranschleichenden 15 Verfolger zeitig verrathe.

Wic wir im Gesicht den Sinn des Verstandes, im Gehör den der Vernunft erkannt haben, so könnte man den Geruch den Sinn des Gedächtnisses nennen; weil er unmittelbarer, als irgend etwas Anderes, den specifischen Eindruck eines Vorganges, 20 oder einer Umgebung, selbst aus der fernsten Vergangenheit, uns zurückruft.

# Rapitel 4.

## Von ber Erkenntniß a priori.

Aus der Thatsache, daß wir die Gesehe der Berhältnisse im 25 Raume, ohne hiezu der Erfahrung zu bedürfen, aus uns selbst angeben und bestimmen können, folgerte Plato (Meno, p. 353. Bip.), daß alles Lernen bloß ein Erinnern sei; Rant hingegen, daß der Raum subjektiv bedingt und bloß eine Form des Erstenntnisvermögens sei. Wie hoch steht in dieser Hinsicht Rant 30 über Plato!

Cogito, ergo sum ist ein analytisches Urtheil: Parmenides hat es sogar für ein identisches gehalten: το γας αυτο νοειν εστι τε και ειναι (nam intelligere et esse idem est. Clem. Alex.

Strom. VI, 2, §. 23). Als ein solches aber, oder auch nur als analytisches, tann es feine besondere Weisheit enthalten; wie auch nicht, wenn man, noch gründlicher, es, als einen Schluß, aus bem Obersat non-entis nulla sunt praedicata ableiten wollte. 5 Eigentlich aber hat Kartesius damit die große Wahrheit aus= bruden wollen, daß nur dem Gelbstbewuftsenn, also dem Gubjektiven, unmittelbare Gewißheit gutommt; bem Objektiven, alfo allem Andern, hingegen, als dem durch jenes erst Bermittel= ten, blog mittelbare; daber dieses, weil aus zweiter Sand, 10 als problematisch zu betrachten ist. Hierauf beruht der Werth bes so berühmten Sates. Als seinen Gegensat können wir, im Sinne der Rantischen Philosophie, aufstellen: cogito, ergo est, - b. h. wie ich gewisse Berhältnisse (die mathematischen) an den Dingen bente, genau so muffen fie in aller irgend möglichen 15 Erfahrung stets ausfallen, — dies war ein wichtiges, tiefes und spätes Apperçu, welches im Gewande des Problems von ber Möglichkeit innthetischer Urtheile a priori auftrat und wirklich den Weg zu tiefer Erkenntnig eröffnet hat. Dies Problem ist die Parole der Kantischen Philosophie, wie der er-20 stere Sak die der Kartesischen, und zeigt, et olwe eis ola.

Sehr passend stellt Kant seine Untersuchungen über Zeit und Raum an die Spihe aller anderen. Denn dem spekulativen Geiste drängen sich vor allen diese Fragen auf: was ist die Zeit? was ist dies Wesen, das aus lauter Bewegung besteht, ohne etwas, das sich bewegt? — und was der Raum? dieses allgegenwärtige Richts, aus welchem kein Ding herauskann, ohne aufzuhören Etwas zu sen? —

Daß Zeit und Raum dem Subjekt anhängen, die Art und Weise sind, wie der Proceß objektiver Apperception im Gehirn vollzogen wird, hat schon einen genügenden Beweis an der gänzelichen Unmöglichkeit Zeit und Raum hinwegzudenken, während man Alles, was in ihnen sich darstellt, sehr leicht hinwegdenkt. Die Hand kann Alles fahren lassen; nur sich selbst nicht. Indessen will ich die von Kant gegebenen näheren Beweise jener Wahrheit hier durch einige Beispiele und Ausführungen erläuztern, nicht zur Widerlegung alberner Einwendungen, sondern zum Gebrauch Derer, die künstig Kants Lehren vorzutragen has ben werden.

"Ein rechtwinklichter gleichseitiger Triangel" enthält feinen logischen Widerspruch: denn die Prädikate heben einzeln keines= wegs das Subjett auf, noch sind sie mit einander unvereinbar. Erst bei der Konstruftion ihres Gegenstandes in der reinen Unschauung tritt ihre Unvereinbarkeit an ihm hervor. Wollte man 5 Diese eben deshalb für einen Widerspruch halten; so ware auch jede physische und erst nach Jahrhunderten entdedte Unmöglich= feit ein solcher: 3. B. die Zusammensehung eines Metalles aus seinen Bestandtheilen, oder ein Säugethier mit mehr, ober weniger als sieben Salswirbeln\*), oder Sorner und obere Schneidegahne 10 am selben Thier. Allein bloß die logische Unmöglichkeit ist ein Widerspruch, nicht aber die physische, und eben so wenig die mathematische. Gleichseitig und rechtwinklicht widersprechen ein= ander nicht (im Quadrat sind fie beisammen), noch widerspricht jedes von ihnen dem Dreied. Daher kann die Unvereinbar= 15 feit obiger Begriffe nie durch blokes Denten erkannt werden. sondern ergiebt sich erst aus der Anschauung, welche nun aber eine solche ist, zu der es feiner Erfahrung, feines realen Gegenstandes bedarf, eine bloß mentale. Auch gehört hieher der Sak des Jordanus Brunus, der wohl auch beim Aristoteles zu 20 finden senn wird: "ein unendlich großer Körper ist nothwendig unbeweglich", - als welcher weber auf Erfahrung, noch auf bem Sat des Widerspruchs beruhen tann; da er von Dingen redet, die in keiner Erfahrung vorkommen können, und die Begriffe "unendlich groß" und "beweglich" einander nicht wider= 25 sprechen; sondern bloß die reine Anschauung ergiebt, daß die Bewegung einen Raum außerhalb des Körpers erfordert, seine unendliche Größe aber feinen übrig läßt. - Wollte man nun gegen das erstere mathematische Beispiel einwenden: es tame nur darauf an, wie vollständig der Begriff sei, den der Urtheilende vom 30 Triangel habe; wenn es ein gang vollständiger ware, so enthielte er auch die Unmöglichkeit, daß ein Triangel rechtwinklicht und doch gleichseitig sei; so ist die Antwort: angenommen, sein Begriff vom Dreied sei nicht so vollständig; so kann er, ohne Sin=

<sup>\*)</sup> Daß das dreizehige Faulthier deren neun hätte, soll als Jrrthum er 25 kannt worden senn: jedoch führt Owen, Ostéologie comp., p. 405, es noch an.

zuziehung der Erfahrung, durch die bloke Konstruktion desselben in seiner Phantasie ihn erweitern und sich von der Unmöglichkeit jener Begriffsverbindung für alle Ewigkeit überzeugen: eben bie= fer Proces aber ist ein sonthetisches Urtheil a priori, d.h. ein sol-5 des, durch welches wir, ohne alle Erfahrung und doch mit Gül= tigfeit für alle Erfahrung, unsere Begriffe bilden und vervollstän= digen. — Denn überhaupt, ob ein gegebenes Urtheil analytisch oder synthetisch sei, wird, im einzelnen Fall, erst bestimmt werden können, je nachdem im Ropfe des Urtheilenden der Begriff 10 des Subjekts mehr oder weniger Vollständigkeit hat: der Begriff "Rage" enthält im Ropfe Cüviers hundert Mal mehr, als in dem seines Bedienten: daher die selben Urtheile darüber für Diesen synthetisch, für Jenen bloß analytisch senn werden. Nimmt man aber die Begriffe objektiv, und will nun entscheiden, ob ein 15 gegebenes Urtheil analytisch, oder synthetisch sei; so verwandle man das Prädikat desselben in sein kontradiktorisches Gegentheil und lege dieses, ohne Ropula, dem Subjekt bei: giebt nun dies eine Contradictio in adjecto; so war das Urtheil analytisch, aukerdem aber innthetisch.

Daß die Arithmetik auf der reinen Anschauung der Zeit beruhe, ist nicht so augenfällig, wie daß die Geometrie auf der des Raums basirt sei\*). Man kann es aber auf folgende Art

<sup>\*)</sup> Dies entschuldigt jedoch nicht einen Professor der Philosophie, welcher, auf Rants Stuhle sigend, sich also vernehmen läßt: "Daß die Mathematik als 25 solche die Arithmetit und Geometrie enthält, ist richtig; unrichtig jedoch die Arithmetit als die Wissenschaft der Zeit zu fassen, in der That aus keinem andern Grunde, als um der Geometrie, als der Wissenschaft des Raumes, einen Pendanten (sic) zu geben." (Rosenkranz, im "Deutschen Museum", 1857, 14. Mai, Nr. 20.) Dies sind die Früchte der Hegelei: ist durch 30 deren sinnlosen Gallimathias der Ropf ein Mal gründlich verdorben; so geht ernsthafte Kantische Philosophie nicht mehr hinein; und von dem Meister hat man die Dreistigkeit ererbt, in den Tag hinein zu reden über Dinge, die man nicht versteht: so kommt man endlich dahin, die Grundschren eines großen Geistes ohne Umstände im peremtorisch entscheidenden Tone zu ver-35 urtheilen, als wären es eben Segel'sche Narrenspossen. Wir dürfen es aber nicht hingehen lassen, daß die kleinen Leutchen da unten die Spur der großen Denter auszutreten sich bemühen. Sie thaten daher besser, sich an Rant nicht zu reiben, sondern sich damit zu begnügen, ihrem Publito über Gott,

beweisen. Alles Bahlen besteht im wiederholten Segen ber Gin= heit: bloß um stets zu wissen, wie oft wir schon die Ginbeit geseht haben, martiren wir sie jedes Mal mit einem andern Wort: dies sind die Zahlworte. Nun ist Wiederholung nur möglich durch Succession: diese aber, also das Nacheinander, be- s ruht unmittelbar auf der Anschauung der Zeit, ist ein nur mit= telst dieser verständlicher Begriff: also ist auch bas Zählen nur mittelst der Zeit möglich. - Dieses Beruhen alles Zählens auf ber Zeit verräth sich auch badurch, bag in allen Sprachen die Multiplikation durch "Mal" bezeichnet wird, also durch einen Zeit= 10 begriff: sexies, Exams, six fois, six times. Nun aber ist das einfache Bahlen ichon ein Multipliciren mit Eins, weshalb auch in Bestaloggi's Lehranstalt die Rinder stets so multipliciren muß= ten: "2 Mal 2 ist 4 Mal Eins." — Auch Aristoteles hat schon die enge Verwandtschaft der Zahl mit der Zeit erkannt und dar= 15 gelegt, im vierzehnten Rapitel des vierten Buches der Physik. Die Zeit ist ihm "die Zahl der Bewegung" (6 x00005 aqiduos εστι κινησεως). Tiefsinnia wirft er die Frage auf, ob die Zeit senn könnte, wenn die Seele nicht ware, und verneint sie.

Obwohl die Zeit, wie der Raum, die Erkenntnißform des 20 Subjekts ist; so stellt sie sich gleichwohl, eben wie auch der Raum, als von demselben unabhängig und völlig objektiv vorshanden dar. Wider unsern Willen, oder ohne unser Wissen, eilt oder zögert sie: man frägt nach der Uhr, man forscht nach der Zeit, als nach einem ganz Objektiven. Und was ist dieses Obsiektive? Nicht das Fortschreiten der Gestirne, oder der Uhren, als welche bloß dienen, den Lauf der Zeit selbst daran zu messen: sondern es ist etwas von allen Dingen Berschiedenes, doch aber wie diese, von unserm Wollen und Wissen Unabhängiges. Es existirt nur in den Röpfen der erkennenden Wesen; aber die 30 Gleichmäßigkeit seines Ganges und seine Unabhängigkeit vom Willen giebt ihm die Berechtigung der Objektivität.

Die Zeit ist zunächst die Form des innern Sinnes. Das

vie Seele, die thatsächliche Freiheit des Willens und was sonst dahin einschlägt, nähere Auskunft zu ertheilen und sodann in ihrer finstern Hinters soutique, dem philosophischen Journal, sich ein Privatvergnügen zu machen: va können sie ungenirt thun und treiben was sie wollen, kein Mensch sieht hin.

folgende Buch anticipirend, bemerke ich, daß der alleinige Gegenstand des innern Sinnes der eigene Wille des Erkennenden ist. Die Zeit ist daher die Form, mittelst welcher dem ursprünglich und an sich selbst erkenntnißlosen individuellen Willen die Selbsts erkenntniß möglich wird. In ihr nämlich erscheint sein an sich einfaches und identisches Wesen auseinandergezogen zu einem Lebenslauf. Aber eben wegen jener ursprünglichen Einfachheit und Identität des sich so Darstellenden bleibt sein Charakter stets genau derselbe; weshalb auch der Lebenslauf selbst durchweg denselben Grund ton beibehält, ja, die mannigfaltigen Vorgänge und Scenen desselben sich im Grunde doch nur wie Variationen zu einem und demselben Thema verhalten. —

Die Apriorität des Rausalitätsgesetes ist von den Engländern und Frangosen theils noch gar nicht ein gesehen. 15 theils nicht recht begriffen: daher Einige von ihnen die früheren Bersuche, für dasselbe einen empirischen Ursprung zu finden, fortseken. Maine de Biran sett diesen in die Erfahrung, daß dem Willensakt als Ursache die Bewegung des Leibes als Wirfung folge. Aber diese Thatsache selbst ist falich. Reineswegs 20 erkennen wir den eigentlichen unmittelbaren Willensaft als ein von der Aftion des Leibes Berschiedenes und Beide als durch das Band der Rausalität verknüpft: sondern Beide sind Gins und untheilbar. Zwischen ihnen ist teine Succession: sie sind zugleich. Sie sind Eins und das Selbe, auf doppelte Beise wahrgenom= 25 men: was nämlich der innern Wahrnehmung (dem Selbstbewußt= senn) sich als wirklicher Willensakt kund giebt, das Selbe stellt sich in der äußern Anschauung, in welcher der Leib ob= jektiv dasteht, sofort als Aktion desselben dar. Daß physiolo= gisch die Aftion des Nerven der des Muskels vorhergeht, kommt so hier nicht in Betracht; da es nicht ins Selbstbewuhtsenn fällt. und hier nicht die Rede ist vom Berhältniß zwischen Mustel und Nerv, sondern von dem zwischen Willensaft und Leibesaktion. Dieses nun giebt sich nicht als Rausalitätsverhältnik fund. Wenn diese beiden sich uns als Ursach und Wirkung darstellten: 25 so wurde ihre Verbindung uns nicht so unbegreiflich senn, wie es wirklich der Kall ist: denn was wir aus seiner Ursache ver= stehen, das verstehen wir so weit es überhaupt für uns ein Ver= ständniß der Dinge giebt. Singegen ist die Bewegung unserer

Glieder vermöge bloker Willensakte zwar ein so alltägliches Bunder, daß wir es nicht mehr bemerken: richten wir aber ein Mal die Aufmerksamkeit darauf, so tritt das Unbegreifliche der Sache uns fehr lebhaft ins Bewuftsenn; eben weil wir hier etwas vor uns haben, was wir nicht als Wirkung seiner Ur= 5 sache perstehen. Nimmermehr also könnte diese Wahrnehmung uns auf die Vorstellung der Rausalität führen, als welche darin gar nicht vorkommt. Maine de Biran felbst erkennt die vollige Gleichzeitigkeit des Willensakts und der Bewegung an. (Nouvelles considérations des rapports du physique au mo-10 ral, p. 377, 78.) — In England hat schon Th. Reid (On the first principles of contingent truths. Ess. VI, c. 5) ausgesprochen, daß die Erkenntniß des Rausalitätsverhältnisses in der Beschaffenheit unsers Erfenntnikvermögens selbst ihren Grund habe. In neuester Zeit lehrt Th. Brown in seinem höchst 15 weitschweifig abgefaßten Buch: Inquiry into the relation of cause and effect, 4th edit., 1835, ziemlich das Selbe, nämlich daß jene Erkenntniß aus einer uns angeborenen, intuitiven und instinktiven Ueberzeugung entspringe: er ist also im Wesentlichen auf dem rechten Wege. Unverzeihlich jedoch ist die krasse Igno= 20 rang, vermöge welcher, in diesem 476 Seiten starten Buche, Da= von 130 der Widerlegung Sum e's gewidmet sind, Rants, der schon vor siebzig Jahren die Sache ins Reine gebracht hat, gar feine Erwähnung geschieht. Wäre das Lateinische die ausschließliche Sprache ber Wissenschaft geblieben; so wurde bergleichen 25 nicht vorkommen. Trot der im Ganzen richtigen Auseinander= sekung Browns hat in England eine Modifikation jener von Maine de Biran aufgestellten Lehre vom empirischen Ursprung der Grunderkenntniß des Rausalverhältnisses dennoch Eingang gefunden; da sie nicht ohne einige Scheinbarkeit ist. Es ist diese, 30 daß wir das Gesetz der Rausalität abstrahirten aus der empirisch wahrgenommenen Einwirkung unsers eigenen Leibes auf andere Rörper. Schon hume hatte sie widerlegt. Ich aber habe die Unstatthaftigkeit derselben in meiner Schrift .. Ueber den Willen in ber Natur" (S. 75 der zweiten Auflage) dargethan, daraus daß, 35 damit wir sowohl unsern eigenen, als die anderen Rörper objettiv in räumlicher Anschauung wahrnehmen, die Ertenntniß der Rausalität, weil sie Bedingung solcher Anschauung ist, bereits

dasenn muß. Wirklich liegt eben in der Nothwendigkeit eines von der, empirisch allein gegebenen, Sinnesempfindung gur Ur= Sache derselben zu machenden Ueberganges, damit es zur Anschauung der Aukenwelt tomme, der einzige achte Beweisgrund 5 davon, daß das Gesek der Rausalität vor aller Erfahrung uns bewußt ist. Daher habe ich diesen Beweis dem Ranti-Schen substituirt, deffen Unrichtigkeit ich dargethan hatte. Die ausführlichste und gründlichste Darstellung des ganzen hier nur berührten, wichtigen Gegenstandes, also der Apriorität des Rau-10 falitätsgesetes und der Intellettualität der empirischen Anschauung. findet man in der zweiten Auflage meiner Abhandlung über den Sak vom Grunde, §. 21, wohin ich verweise, um nicht alles dort Gesagte hier zu wiederholen. Daselbst habe ich den mächti= gen Unterschied nachgewiesen zwischen ber bloken Sinnesempfin= 15 dung und der Anschauung einer objektiven Welt, und habe die weite Rluft, die zwischen beiden liegt, aufgededt: über diese führt allein das Gesek der Rausalität, welches aber zu seiner Unwendung die beiden anderen ihm verwandten Kormen, Raum und Reit, poraussekt. Allererst mittelst dieser drei im Berein fommt 20 es gur objettiven Borftellung. Db nun die Empfindung, von welcher ausgehend wir zur Wahrnehmung gelangen, entsteht durch den Widerstand, den die Rraftäukerung unserer Muskeln erleidet, oder ob sie durch Lichteindruck auf die Reting, oder Schalleindrud auf den Gehörnerven u. f. f. entsteht, ist im We-25 sentlichen einerlei: immer bleibt die Empfindung ein bloßes Datum für den Berftand, welcher allein fähig ift, fie als Wirkung einer von ihr verschiedenen Urfache aufzufassen, die er nunmehr als ein Aeußerliches anschaut, d. h. in die ebenfalls por aller Erfahrung dem Intellett einwohnende Form, Raum 20 versekt, als ein diesen Einnehmendes und Ausfüllendes. Ohne diese intellektuelle Operation, zu welcher die Formen fertig in uns liegen muffen, fonnte nimmermehr aus einer bloken Em= pfindung innerhalb unserer Haut die Anschauung einer objet= tiven Aukenwelt entstehen. Wie fann man sich nur denken, daß 85 das bloke, bei einer gewollten Bewegung, Sich=gehindert-fühlen. welches übrigens auch bei Lähmungen Statt hat, dazu hinreichte? Siegu tommt noch, daß, damit ich auf äußere Dinge gu wirken versuche, diese nothwendig vorher auf mich gewirkt haben

muffen, als Motive: dieses aber sett ichon die Apprehension der Aukenwelt voraus. Nach der in Rede stehenden Theorie mußte (wie ich am oben angeführten Ort bereits bemerkt habe) ein ohne Arme und Beine geborener Mensch gar nicht zur Borftellung der Rausalität und folglich auch nicht zur Wahrnehmung 5 ber Außenwelt gelangen können. Daß nun aber dem nicht so ist, belegt eine in Frorieps Notizen, 1838, Juli, Nr. 133, mitgetheilte Thatsache, nämlich der ausführliche und von einer Abbildung begleitete Bericht über eine Efthin, Eva Lauf, da= mals 14 Jahr alt, gang ohne Urme und Beine geboren, wel- 10 der mit folgenden Worten schließt: "Nach den Aussagen der Mutter hat sie sich geistig eben so schnell entwickelt, wie ihre Geschwister: namentlich ist sie eben so bald zu einem richtigen Urtheil über Größe und Entfernung sichtbarer Gegenstände ge= langt, ohne sich doch der Sande bedienen zu können. - Dorpat 15 ben 1. Märg 1838. Dr. A. Sued."

Auch Sume's Lehre, der Begriff der Raufalität entstehe bloß aus der Gewohnheit zwei Zustände konstant auf einander folgen zu sehen, findet eine faktische Widerlegung an der ältesten aller Successionen, nämlich der von Tag und Nacht, welche noch 20 Niemand für Ursach und Wirkung von einander gehalten hat. Und eben diese Succession widerlegt auch Rants falsche Behauptung, daß die objektive Realität einer Succession allererst erkannt würde, indem man beide Succedentia in dem Verhältnik von Ursach und Wirkung zu einander auffaßte. Bon dieser Lehre 25 Rants ist sogar das Umgefehrte wahr: nämlich, welcher von zwei verknüpften Buftanden Urfach und welcher Wirkung fei, erkennen wir, empirisch, allein an ihrer Succession. Undererseits wieder ist die absurde Behauptung mancher Philosophie= Professoren unserer Tage, daß Ursach und Wirkung gugleich 30 seien, daraus zu widerlegen, daß in Källen, wo die Succession. wegen ihrer großen Schnelligkeit, gar nicht wahrgenommen werden tann, wir sie bennoch, und mit ihr das Berstreichen einer gewissen Zeit, a priori sicher voraussetzen: so 3. B. wissen wir. daß zwischen dem Abdruden der Flinte und dem Heraussahren 35 der Rugel eine gewisse Zeit verstreichen muß, obwohl wir sie nicht wahrnehmen, und daß dieselbe wiederum vertheilt senn muß unter mehrere in streng bestimmter Succession eintretende Zustände.

nämlich das Abdrüden, das Funkenschlagen, das Zünden, das Fortpflanzen des Feuers, die Explosion und den Austritt der Rugel. Wahrgenommen hat diese Succession ber Bustande noch fein Menich: aber weil wir wiffen, welcher ben andern bewirtt, 5 so wissen wir eben badurch auch, welcher bem andern in der Reit porhergeben muß, folglich auch, daß während des Berlaufs ber gangen Reihe eine gewisse Zeit verstreicht, obwohl sie fo furg ift, daß sie unserer empirischen Wahrnehmung entgeht: benn Riemand wird behaupten, daß das Herausfliegen der Rugel mit dem 10 Abdrüden wirklich gleichzeitig sei. Also ist uns nicht bloß das Gefet der Rausalität, sondern auch dessen Beziehung auf die Beit, und die Nothwendigfeit der Succession von Ursach und Wirfung a priori befannt. Wenn wir wissen, welcher von zweien Zuständen Ursach und welcher Wirkung ift; so wissen wir 15 auch, welcher dem andern in der Zeit vorhergeht: ist, im Gegentheil, uns jenes nicht bekannt, wohl aber ihr Rausalverhältnik überhaupt; so suchen wir die Succession empirisch auszumachen und bestimmen banach, welcher von beiden die Ursach und welder die Wirfung sei. - Die Falschheit der Behauptung, daß 20 Urfach und Wirkung gleichzeitig wären, ergiebt gubem fich auch aus folgender Betrachtung. Eine ununterbrochene Rette von Urfachen und Wirkungen füllt bie gesammte Beit. (Denn ware sie unterbrochen, fo ftande die Welt stille, ober es mußte, um sie wieder in Bewegung zu seben, eine Wirkung ohne Ursache ein= 25 treten.) Wäre nun jede Wirkung mit ihrer Ursache gugleich, so wurde jede Wirkung in die Beit ihrer Ursache hinaufgerudt und eine noch so vielgliederige Rette von Ursachen und Wirkungen wurde gar feine Reit, viel weniger eine endlose, ausfüllen: fondern alle zusammen wären in Einem Augenblid. Alfo schrumpft. 30 unter der Unnahme Ursache und Wirfung seien gleichzeitig, der Weltlauf zur Sache eines Augenblids gusammen. Diefer Beweis ift dem analog, daß jedes Blatt Papier eine Dide haben muk, weil sonst bas gange Buch feine hatte. Anzugeben, wann bie Ursache aufhört und die Wirtung anfängt, ist in fast allen 35 Fällen ichwer und oft unmöglich. Denn bie Beränderungen (b. h. die Succession der Bustande) sind ein Rontinuum, wie Die Zeit, welche sie füllen, also auch wie diese ins Unendliche theilbar. Aber ihre Reihenfolge ist so nothwendig bestimmt und

unverkennbar, wie die der Zeitmomente selbst: und jede von ihnen heißt in Beziehung auf die ihr vorhergegangene "Wirkung", auf die ihr nachfolgende "Arsach".

Jede Beränderung in der materiellen Welt kann nur eintreten, sofern eine andere ihr unmittelbar vor- 5 hergegangen ist: dies ist der wahre und ganze Inhalt des Gesekes der Rausalität. Allein fein Begriff ist in der Philoso= phie mehr gemißbraucht worden, als der der Ursache, mittelft des so beliebten Runftgriffs oder Miggriffs, ihn, durch das Denfen in abstracto, zu weit zu fassen, zu allgemein zu nehmen. 10 Seit der Scholastif, ja eigentlich seit Plato und Aristoteles, ist die Philosophie großentheils ein fortgesekter Mikbrauch all= gemeiner Begriffe. Solche find g. B. Substang, Grund, Ursache, das Gute, die Vollkommenheit, Nothwendigkeit, und gar viele andere. Eine Neigung der Röpfe gum Operiren mit sol= 15 den abstratten und zu weit gefagten Begriffen hat sich fast zu allen Zeiten gezeigt: sie mag zulegt auf einer gewissen Trägheit des Intellektes beruhen, dem es zu beschwerlich ist, das Denken stets durch die Anschauung zu kontroliren. Solche zu weite Begriffe werden dann allmälig fast wie algebraische Zeichen ge= 20 braucht und wie diese hin und her geworfen, wodurch das Phi= losophiren zu einem bloken Rombiniren, zu einer Art Rechnerei ausartet, welche (wie alles Rechnen) nur niedrige Fähigkeiten beschäftigt und erfordert. Ja, zulegt entsteht hieraus ein bloßer Wortkram: von einem solchen liefert uns das scheuklichste Bei= 25 spiel die topfverderbende Hegelei, als in welcher er bis zum baaren Unfinn getrieben wird. Aber auch icon die Scholaftit ift oft in Wortfram ausgeartet. Ja, sogar die Topi des Aristoteles, - gang allgemein gefakte, sehr abstratte Grundsäke, die man, zum pro oder contra disputiren, auf die verschiedenartigsten mo Gegenstände anwenden und überall ins Feld stellen konnte, haben ichon ihren Ursprung in jenem Migbrauch allgemeiner Begriffe. Bon dem Verfahren der Scholaftifer mit solchen Abstraktis findet man ungählige Beispiele in ihren Schriften, vorzüglich im Thomas Aquinas. Auf der von den Scholastikern gebrochenen 35 Bahn ist aber eigentlich die Philosophie fortgegangen, bis auf Lode und Rant, welche endlich sich auf den Ursprung der Begriffe besannen. Ja, wir treffen Ranten felbit, in seinen früheren

Jahren, noch auf jenem Wege an, in seinem "Beweisgrund des Dasenns Gottes" (S. 191 des ersten Bandes der Rosenkrangi= ichen Ausgabe), wo die Begriffe Gubitang, Grund, Reali= tät, in solcher Art gebraucht werden, wie sie es nimmermehr 5 könnten, wenn man auf den Ursprung und den durch diesen bestimmten wahren Gehalt jener Begriffe gurudgegangen ware: benn da hätte man gefunden, als Ursprung und Gehalt von Substang allein die Materie, von Grund (wenn von Dingen der realen Welt die Rede ist) allein Ursache, d. h. die frühere 10 Beränderung, welche die spätere herbeiführt, u. f. w. Freilich hatte das hier nicht zum beabsichtigten Resultat geführt. Aber überall, wie hier, entstanden aus solchen gu weit gefaften Begriffen, unter welche sich daher mehr subsumiren ließ, als ihr wahrer Inhalt gestattet haben wurde, falsche Sage und aus diesen 15 faliche Sniteme. Auch Spinoza's ganze Demonstrirmethode beruht auf solchen ununtersuchten und zu weit gefaften Begriffen. Sier nun liegt das eminente Berdienst Lode's, der, um allem jenem dogmatischen Unwesen entgegenzuwirken, auf Untersuchung des Ursprungs ber Begriffe drang, wodurch 20 er auf das Unichauliche und die Erfahrung gurudführte. In gleichem Sinn, doch mehr es auf Physik, als auf Metaphysik absehend, hatte vor ihm Bato gewirkt. Rant verfolgte die von Lode gebrochene Bahn, in höherm Sinne und viel weiter; wie bereits oben erwähnt. Den Männern des blogen Scheines bin-25 gegen, denen es gelang, die Aufmerksamkeit des Publikums von Rant auf sich zu lenken, waren die Lode'ichen und Rantischen Resultate beschwerlich. Allein in solchem Kall verstehen sie so aut die Todten, wie die Lebenden zu ignoriren. Gie verließen alfo, ohne Umftande, ben von jenen Weisen endlich gefundenen 30 allein richtigen Weg, philosophirten in den Tag hinein, mit allerlei aufgerafften Begriffen, unbefümmert um ihren Urfprung und Ge= halt, so daß zulekt die Segelsche Afterweisheit darauf hinauslief. daß die Begriffe gar keinen Ursprung hätten, vielmehr selbst der Ursprung der Dinge waren. - Inzwischen hat Rant darin ge-35 fehlt, daß er über der reinen Anschauung zu sehr die empirische vernachlässigte, wovon ich in meiner Rritit seiner Philosophie ausführlich geredet habe. Bei mir ist durchaus die Unschauung die Quelle aller Erkenntniß. Das Berfängliche und Insidiose ber

Abstratta früh erkennend, wies ich schon 1813, in meiner Abhandlung über den Sat vom Grunde, die Berichiedenheit der Berhältnisse nach, die unter biesem Begriffe gedacht werden. Allgemeine Begriffe sollen zwar der Stoff fenn, in welchen die Philosophie ihre Erkenntnik absett und niederlegt; jedoch nicht s die Quelle, aus der sie solche schöpft: der terminus ad quem, nicht a quo. Sie ist nicht, wie Rant sie befinirt, eine Wissenichaft aus Begriffen, sondern in Begriffen. — Auch der Begriff ber Raufalität alfo, von bem wir hier reden, ist von ben Philosophen, zum Vortheil ihrer dogmatischen Absichten, stets viel 10 ju weit gefaßt worden, wodurch hineinkam, was gar nicht darin liegt: daraus entstanden Sage wie: "Alles was ist hat seine Ursache", - "die Wirkung kann nicht mehr enthalten, als die Ursache, also nichts, das nicht auch in dieser wöre". — "causa est nobilior suo effectu" - und viele andere eben so un= 15 besugte. Ein ausführliches und besonders lukulentes Beispiel giebt folgende Bernünftelei des faden Schwähers Brotlus, in seiner Institutio theologica, §. 76. Har to and anuntou γιγνομενον αιτιας, αμεταβλητον εχει την ύπαοξιν παν δε το απο κινουμένης, μεταβλητην ει γαρ ακινητον εστι παντη το 20 ποιουν, ου δια κινησεως, αλλ' αυτώ τω ειναι παραγει το δευτερον αφ' ξαυτου. (Quidquid ab immobili causa manat, immutabilem habet essentiam [substantiam]. Quidquid vero a mobili causa manat, essentiam habet mutabilem. Si enim illud. quod aliquid facit, est prorsus immobile, non per motum, 25 sed per ipsum Esse producit ipsum secundum ex se ipso.) Schon recht! aber zeige mir ein Mal eine unbewegte Ursache: sie ist eben unmöglich. Allein die Abstraktion hat hier, wie in so vielen Fällen, alle Bestimmungen weggedacht, bis auf die eine, welche man eben brauchen will, ohne Rüdficht darauf, daß diese ohne jene 30 nicht existiren kann. — Der allein richtige Ausdruck für das Gesetz der Rausalität ist dieser: jede Beränderung hat ihre Ursache in einer andern, ihr unmit telbar vorhergängigen. Wenn etwas geschieht, d.h. ein neuer Zustand eintritt, d.h. etwas sich verändert; so muß gleich vorher etwas Anderes sich per= 85 ändert haben; vor diesem wieder etwas Anderes, und so aufwärts ins Unendliche: benn eine erste Ursache ift so unmöglich gu benfen, wie ein Anfang der Zeit, oder eine Granze des Raums. Mehr.

als das Angegebene, besagt das Gesek der Rausalität nicht: also treten seine Anspruche erft bei Beranderungen ein. Go lange sich nichts verändert, ist nach feiner Ursache zu fragen: benn es giebt feinen Grund a priori, vom Dasenn vorhandener 5 Dinge, d. h. Zustände der Materie, auf deren vorheriges Nicht= basenn und von diesem auf ihr Entstehen, also auf eine Ber= änderung, ju ichließen. Daber berechtigt bas bloße Dafenn eines Dinges nicht, ju schließen, daß es eine Ursache habe. Gründe a posteriori, b.h. aus früherer Erfahrung geschöpft, 10 fann es jedoch geben, zu der Boraussehung, daß der vorliegende Buftand nicht von jeher bagewesen, sondern erft in Folge eines andern, also durch eine Beränderung, entstanden sei, von welcher dann die Ursache ju suchen ift, und von dieser eben fo: hier find wir alsdann in dem endlosen Regressus begriffen, 15 zu welchem die Anwendung des Gesetzes der Rausalität allemal führt. Dben wurde gesagt: "Dinge, b. h. Buftande ber Materie"; benn nur auf Bustande bezieht sich die Beran= derung und die Raufalität. Diese Bustande sind es, welche man unter Form, im weitern Ginn, versteht: und nur die For-20 men wechseln; die Materie beharrt. Also ist auch nur die Form dem Geset der Rausalität unterworfen. Aber auch die Form macht bas Ding aus, b. h. begründet die Berichiedenheit der Dinge; mahrend die Materie als in allen gleichartig gedacht werden muß. Daher sagten die Scholastifer: forma dat esse rei; 25 genauer wurde dieser Sak lauten: forma dat rei essentiam, materia existentiam. Daher eben betrifft die Frage nach ber Ursache eines Dinges stets nur bessen Form, b. h. Bustand, Beschaffenheit, nicht aber bessen Materie, und auch jene nur, sofern man Grunde hat, anzunehmen, daß sie nicht von jeher 30 gewesen, sondern durch eine Beranderung entstanden fei. Die Berbindung der Form mit der Materie, oder der Essertia mit der Existentia, giebt das Ronfrete, welches stets ein Gin= zelnes ift, also das Ding: und die Formen sind es, deren Berbindung mit der Materie, d. h. deren Eintritt an dieser, 35 mittelft einer Beränderung, dem Gefete der Raufalität unterliegt. Durch die ju weite Fassung des Begriffes in abstracto also schlich sich der Migbrauch ein, daß man die Rausalität auf das Ding schlechthin, also auf sein ganzes Wesen und Dalenn, mithin auch auf die Materie ausdehnte, und nun am Ende sich berechtigt hielt, sogar nach einer Ursache ber Welt zu fragen. hieraus entstand der tosmologische Beweis. Dieser geht eigentlich davon aus, daß er, ohne alle Berechtigung, 5 vom Dasenn der Welt auf ihr Nichtsenn schlieft, welches näm= lich dem Dasenn vorhergegangen ware: zu seinem Endpunkt aber hat er die fürchterliche Inkonsequenz, daß er eben das Gesetz der Rausalität, von welchem allein er alle Beweiskraft entlehnt, geradezu aufhebt, indem er bei einer ersten Ursache stehen bleibt 10 und nicht weiter will, also gleichsam mit einem Batermord en= bigt; wie die Bienen die Drohnen tödten, nachdem diese ihre Dienste geleistet haben. Auf einen verschämten und daher verlarvten kosmologischen Beweis läuft aber all das Gerede vom Absolutum gurud, welches, im Angesicht ber Rritik ber reinen 15 Bernunft, seit sechzig Jahren in Deutschland für Philosophie gilt. Was bedeutet nämlich das Absolutum? — Etwas das nun einmal ift, und davon man (bei Strafe) nicht weiter fragen barf, woher und warum es ist. Ein Rabinetstud für Philosophie-Brofessoren! - Beim ehrlich dargelegten fosmologischen Beweis 20 nun aber wird überdies, durch Annahme einer ersten Ursache, mithin eines ersten Anfangs in einer schlechterdings anfangs= losen Zeit, dieser Anfang durch die Frage: warum nicht früher? immer höher hinaufgerudt und fo hoch, daß man nie von ihm zur Gegenwart herabgelangt, sondern stets sich wundern 25 muß, daß diese nicht icon vor Millionen Jahren gewesen. Ueberhaupt also findet das Geset der Rausalität auf alle Dinge in der Welt Anwendung, jedoch nicht auf die Welt selbst: benn es ist ber Welt immanent, nicht transscendent: mit ihr ist es gesett und mit ihr aufgehoben. Dies liegt zulett baran, 30 daß es zur bloßen Form unsers Berstandes gehört und, mit sammt der objektiven Welt, die deshalb bloke Erscheinung ift, burch ihn bedingt ift. Also auf alle Dinge in der Welt, ver= steht sich ihrer Form nach, auf den Wechsel Dieser Formen, also auf ihre Beränderungen, findet das Gesetz der Rausalität 35 volle Anwendung und leidet keine Ausnahme: es gilt vom Thun des Menschen, wie vom Stoße des Steines; jedoch, wie gesagt, immer nur in Bezug auf Borgange, auf Beranderungen.

Wenn wir aber vom Ursprung desselben im Verstande abstrahiren und es rein objektiv auffassen wollen; so beruht es im tiefsten Grunde darauf, daß jedes Wirkende vermöge seiner ursprünglichen und daher ewigen, d. h. zeitlosen Kraft wirkt, 5 daher seine jezige Wirkung schon unendlich früher, nämlich vor jeder denkbaren Zeit, eingetreten senn müßte, wenn nicht die zeitliche Bedingung dazu gesehlt hätte: diese ist der Anlaß, d. h. die Ursach, vermöge welcher allein die Wirkung erst jetzt, jezt aber nothwendig eintritt: sie ertheilt ihr ihre Stelle in 10 der Zeit.

Allein in Folge der oben erörterten, zu weiten Fassung bes Begriffes Ursache, im abstratten Denten, hat man mit bemselben auch den Begriff der Rraft verwechselt: Diese, von ber Ursache völlig verschieden, ist jedoch Das, was jeder Ursache 15 ihre Rausalität, d. h. die Möglichkeit zu wirken, ertheilt; wie ich dies im zweiten Buche des ersten Bandes, sodann im "Wil-Ien in der Natur", endlich auch in der zweiten Auflage der Abhandlung "Ueber den Sat vom Grunde", §. 20, S. 44, ausführlich und gründlich bargethan habe. Um plumpesten findet 20 man biese Berwechselung im oben erwähnten Buche von Maine be Biran, worüber bas Rähere am zuleht angeführten Orte: jedoch ist sie auch außerdem häufig, 3. B. wenn nach ber Ursache irgend einer ursprünglichen Rraft, 3. B. ber Schwerfraft, gefragt wird. Nennt boch Rant selbst (über ben einzig möglichen Be-25 weisgrund, Bb. I, S. 211 und 215 ber Rosenkrangischen Ausgabe) die Naturfräfte "wirfende Ursachen" und sagt: "die Schwere ist eine Ursache". Es ist jedoch unmöglich, mit seinem Denken im Rlaren zu senn, so lange barin Kraft und Ursache nicht als völlig verschieden deutlich erkannt werden. Bur Ber-30 wechselung derselben führt aber sehr leicht der Gebrauch abstrafter Begriffe, wenn die Betrachtung ihres Ursprungs bei Seite geseht wird. Man verläkt die auf der Form des Berftandes beruhende, stets anschaulich e Erkenntnig ber Ursachen und Wirkungen, um sich an das Abstraftum Urfache zu halten: bloß dadurch ift der 35 Begriff ber Rausalität, bei aller seiner Ginfachheit, so fehr häufig falld gefakt worden. Daber finden wir felbit beim Aristoteles (Metaph., IV, 2) die Ursachen in vier Rlassen getheilt, welche

grundfalsch, ja wirklich roh aufgegriffen sind. Man vergleiche damit meine Eintheilung der Ursachen, wie ich sie in meiner Abhandlung über das Sehen und die Farben, Rap. 1, zuerft aufgestellt, in §. 6 unsers ersten Bandes (erste Auflage, S. 29) furz berührt, ausführlich aber in der Breisschrift "Ueber Die Frei= 5 heit des Willens", S. 30-33 [2. Aufl. S. 29 32] dargelegt have. Bon der Rette der Rausalität, welche vorwärts und rüdwärts end= Ios ist, bleiben in der Natur zwei Wesen unberührt: die Materie und die Naturfräfte. Diese beiden nämlich sind die Bedingungen ber Rausalität, mährend alles Andere durch diese bedingt ist. Denn 10 das Eine (die Materie) ist Das, an welchem die Zustände und ihre Beränderungen eintreten ; das Andere (die Naturfräfte) Das, vermöge dessen allein sie überhaupt eintreten können. Siebei aber sei man eingebent, daß im zweiten Buche und später, auch gründlicher, im "Willen in der Natur", die Naturfräfte als 15 identisch mit dem Willen in uns nachgewiesen werden, die Materie aber sich als die bloke Sichtbarkeit des Willens ergiebt; so daß auch sie zulett, in gewissem Sinne, als identisch mit dem Willen betrachtet werden fann.

Andererseits bleibt nicht minder wahr und richtig, was §. 4 20 bes ersten Bandes, und noch besser in der zweiten Auflage ber Abhandlung "Ueber den Sag vom Grunde", am Schluß des §. 21, S. 77, auseinandergesett ist, daß nämlich die Materie die objektiv aufgefaßte Rausalität selbst sei, indem ihr ganges Wesen im Wirken überhaupt besteht, sie selbst also die Wirk- 25 Samkeit (ereoxeia = Wirklichkeit) der Dinge überhaupt ist, gleich= sam das Abstraktum alles ihres verschiedenartigen Wirkens. Da bemnach das Wesen, Essentia, der Materie im Wirken überhaupt besteht, die Wirklichkeit, Existentia, der Dinge aber eben in ihrer Materialität, die also wieder mit dem Wirken über= 30 haupt Eins ist; so läßt sich von der Materie behaupten, daß bei ihr Existentia und Essentia zusammenfallen und Gins seien: benn sie hat keine andern Attribute als das Dasenn selbst überhaupt und abgesehen von aller näheren Bestimmung deffelben. Singegen ist jede empirisch gegebene Materie, also der Stoff 35 (ben unsere heutigen unwissenden Materialisten mit der Materie verwechseln) schon in die Sulle der Formen eingegangen und

manifestirt sich allein durch deren Qualitäten und Accidenzien; weil in der Erfahrung jedes Wirken gang bestimmter und beson= berer Art ist, nie ein blok allgemeines. Daher eben ist die reine Materie ein Gegenstand des Dentens allein, nicht der An= 5 schauung; welches den Plotinos (Enneas II, lib. 4, c. 8 u. 9) und den Jordanus Brunus (Della causa. dial. 4) ju dem paradoxen Ausspruch gebracht hat, daß die Materie keine Ausbehnung, als welche von der Form unzertrennlich sei, habe und baber unförperlich fei; hatte boch ichon Aristoteles gelehrt, 10 dak sie kein Körper sei, wiewohl körperlich: σωμα μεν ουκ αν ειη, σωματικη δε (Stob. Ecl., lib. I, c. 12, §. 5). Wirflich denken wir unter reiner Materie das bloke Wirken in abstracto, gang abgesehen von der Art dieses Wirkens, also die reine Raufalität selbst: und als solche ist sie nicht Gegen= 15 ft and, sondern Bedingung der Erfahrung, eben wie Raum und Zeit. Dies ist der Grund, warum auf der hier beigegebenen Tafel unserer reinen Grunderkenntnisse a priori die Materie die Stelle der Rausalität hat einnehmen können, und neben Beit und Raum, als das dritte rein Formelle und daher unserm 20 Intellett Anhängende figurirt.

Diese Tafel nämlich enthält sämmtliche in unserer anschauen= den Erkenntnig a priori wurzelnden Grundwahrheiten, ausgesprochen als oberfte, von einander unabhängige Grundsäke: nicht aber ist hier das Specielle aufgestellt, was den Inhalt der 25 Arithmetif und Geometrie ausmacht, noch Dasjenige, was sich erst durch die Berknüpfung und Anwendung jener formellen Erfenntnisse ergiebt, als welches eben den Gegenstand der von Rant dargelegten "Metaphysischen Anfangsgründe der Naturwissen-Schaft" ausmacht, zu welchen diese Tafel gewissermaaßen die Bro-30 pabeutik und Einleitung bildet, sich also unmittelbar daran schließt. Ich habe bei dieser Tafel gunächst den fehr merkwürdigen Baral= lelismusunserer, das Grundgeruft aller Erfahrung bildenden, Erkenntnisse a priori im Auge gehabt, besonders aber auch dies. daß, wie ich §. 4 des ersten Bandes auseinandergesett habe, die 35 Materie (wie eben auch die Rausalität) als eine Bereinigung, wenn man will, Berschmelzung des Raumes mit der Zeit zu betrachten ist. In Uebereinstimmung hiemit finden wir dies: was die Geometrie für die reine Anschauung des Raumes, die Arith=

metik für die der Zeit ist, das ist Rants Phoronomie für die reine Anschauung beider im Berein: denn die Materie allererst ist das Bewegliche im Raum. Der mathematische Punkt läßt sich nämlich nicht ein Mal als beweglich denken; wie schon Aristoteles dargethan hat: Phys., VI, 10. Dieser Philosoph selbst hat auch schon das erste Beispiel einer solchen Wissenschaft geliefert, indem er im fünsten und sechsten Buch seiner Physik, die Gesetze der Ruhe und Bewegung a priori bestimmt.

Nun fann man diese Tafel nach Belieben betrachten entweder als eine Zusammenstellung der ewigen Grundgesetze der 10 Welt, mithin als die Basis einer Ontologie; oder aber als ein Rapitel aus der Physiologie des Gehirnes; je nachdem man den realistischen, ober ben idealistischen Gesichtspunkt faßt; wiewohl ber zweite in letter Instang Recht behält. Sierüber haben wir zwar uns schon im ersten Rapitel verständigt: doch will ich es 15 noch speciell durch ein Beispiel erläutern. Das Buch des Ari= stoteles de Xenophane etc. hebt an mit diesen gewichtigen Worten des Xenophanes: Αϊδιον ειναι φησιν, ει τι εστιν, ειπερ μη ενδεχεται γενεσθαι μηδεν εκ μηδενος (Aeternum esse, inquit, quicquid est, siquidem fieri non potest, ut ex nihilo 20 quippiam existat). Sier urtheilt also Xenophanes über ben Ursprung der Dinge, seiner Möglichkeit nach, über welchen er feine Erfahrung haben tann, nicht ein Mal eine analoge: auch beruft er sich auf teine: sondern er urtheilt apodittisch, mithin a priori. Wie kann er Dieses, wenn er von außen und fremd 25 hineinschaut in eine rein objektiv, d. h. unabhängig von seinem Erkennen, vorhandene Welt? Wie fann Er, ein vorübereilendes Ephemer, bem nur ein flüchtiger Blid in eine solche Welt ge= stattet ist, über sie, über die Möglichkeit ihres Dasenns und Ur= sprungs, zum voraus, ohne Erfahrung, apodittisch urtheilen? - 30 Die Lösung dieses Räthsels ist, daß der Mann es blok mit seinen eigenen Borstellungen zu thun hat, die als solche das Werk seines Gehirnes sind, deren Gesehmäßigfeit baber nur die Art und Weise ist, wie seine Gehirnfunktion allein vollzogen werden fann, d. h. die Form seines Borstellens. Er urtheilt also nur 35 über sein eigenes Gehirnphanomen und saat aus, was in bessen Formen, Zeit, Raum und Rausalität, hineingeht und was nicht: da ist er vollkommen zu Sause und redet apodiftisch. In

# Praedicabilia a priori

## der Zeit.

- 1) Es giebt nur eine Zeit, und alle verschiedenen Reiten sind Theile berselben.
- 2) Berschiedene Zeiten sind nicht zugleich, sondern nach einander.
- 3) Die Zeit läßt sich nicht wegdenken, jedoch Alles aus ihr.
- 4) Die Zeit hat drei Abschnitte: Bergangen= heit, Gegenwart und Zufunft, welche zwei Richtungen mit einem Indifferengpunkt bilden.
  - 5) Die Zeit ist ins Unendliche theilbar.
- 6) Die Zeit ist homogen und ein Continuum: d. h. kein Theil derselben ist vom andern verschieden, noch durch etwas, das nicht Zeit wäre, getrennt.
- 7) Die Zeit hat keinen Anfang noch Ende, sondern aller Anfang und Ende ist in ihr.
  - 8) Vermöge der Zeit gahlen wir.
  - 9) Der Rhythmus ist allein in der Zeit.
  - 10) Wir erkennen die Gesete der Zeit a priori.
- 11) Die Zeit ist a priori, wiewohl nur unter bem Bilde einer Linie, anschaubar.
- 12) Die Zeit hat keinen Bestand, sondern vergeht sobald sie da ist.
  - 13) Die Zeit ist rastlos.
- 14) Alles was in der Zeit ist hat eine Dauer.
- 15) Die Zeit hat keine Dauer, sondern alle Dauer ist in ihr, und ist das Beharren des Bleibenden, im Gegensat ihres raftlosen Laufes.
  - 16) Alle Bewegung ist nur in der Zeit möglich.

#### des Raumes.

- 1) Es giebt nur einen Raum, und alle verschiedenen Räume sind Theile desselben.
- 2) Verschiedene Räume sind nicht nach einander, sondern zugleich.
- 3) Der Raum läßt sich nicht wegbenken, jedoch Alles aus ihm.
- 4) Der Raum hat drei Dimensionen: Sobe, Breite und Länge.
  - 5) Der Raum ist ins Unendliche theilbar.
- 6) Der Raum ist homogen und ein Continuum: d. h. kein Theil desselben ist vom andern verschieden, noch durch etwas, das nicht Raum wäre, getrennt.
- 7) Der Raum hat feine Gränzen, sondern alle Gränzen sind in ibm.
  - 8) Vermöge des Raumes messen wir.
  - 9) Die Symmetrie ist allein im Raume.
- 10) Wir erkennen die Gesetze des Raumes a priori.
- 11) Der Raum ist a priori unmittelbar anschaubar.
- 12) Der Raum fann nie vergehen, sondern besteht allezeit.
- 13) Der Raum ist unbeweglich.
- 14) Alles was im Raum ist hat einen Ort.
- 15) Der Raum hat keine Bewegung, sondern alle Bewegung ist in ihm, und ist der Ortwechfel des Beweglichen, im Gegensatz seiner unerschütterlichen Ruhe.

#### der Materie.

- 1) Es giebt nur eine Materie, und alle verschiedenen Stoffe sind verschiedene Bustande derselben: als solche heißt sie Gubstang.
- 2) Berichiedenartige Materien (Stoffe) find es nicht durch die Substanz, sondern durch die Accidenzien.
- 3) Vernichtung der Materie läßt sich nicht denken, jedoch die aller ihrer Formen und Qua= litäten.
- 4) Die Materie existirt, d. i. wirkt, nach allen Dimensionen des Raumes und durch die ganze Länge der Zeit, wodurch sie beide vereinigt und dadurch erfüllt: hierin besteht ihr Wesen: sie ist also durch und durch Rausalität.
  - 5) Die Materie ist ins Unendliche theilbar.
- 6) Die Materie ist homogen und ein Continuum: d. h. sie besteht nicht aus ursprünglich ver= schiedenartigen (Homoiomerien), noch ursprünglich getrennten Theilen (Atome); ist also nicht zusam= mengesett aus Theilen, die wesentlich durch etwas, bas nicht Materie ware, getrennt waren.
- 7) Die Materie hat keinen Ursprung noch Untergang, sondern alles Entstehen und Bergeben ist an ihr.
  - 8) Bermöge ber Materie wägen wir.
  - 9) Das Aequilibrium ist allein in der Materie.
- 10) Wir erkennen die Gesete ber Gubstana aller Accidenzien a priori.
  - 11) Die Materie wird a priori bloß gebacht.
- 12) Die Accidenzien wechseln, die Substanz beharrt.
- 13) Die Materie ist gleichgültig gegen Rube und Bewegung, b. h. zu feinem von beiden ursprünglich geneigt.
- 14) Alles Materielle hat eine Wirksamkeit.
- 15) Die Materie ist das Beharrende in der Zeit und das Bewegliche im Raum: durch ben Bergleich des Ruhenden mit dem Bewegten melsen wir die Dauer.
- 16) Alle Bewegung ist nur im Raum möglich. 16) Alle Bewegung ist nur ber Materie möglich.

- 17) Die Geschwindigfeit ift, bei gleichem Raum, im umgefehrten Berhaltniß ber Beit.
- 18) Megbar ist die Zeit nicht dirette, burch sich selbst, sondern nur indirekte, durch die Bewegung, als welche im Raum und Zeit zugleich ist: so mißt die Bewegung der Sonne und ber Uhr die Reit.
- 19) Die Zeit ist allgegenwärtig: jedes Zeittheil ist überall, d. h. im gangen Raum, zugleich.
- 20) In der Zeit für sich allein ware Alles nach einander.
- 21) Die Zeit macht den Wechsel der Accidenzien möglich.
- 22) Jeder Theil der Zeit enthält alle Theile der Materie.
- 23) Die Zeit ist das Principium individuationis.
  - 24) Das Jekt ist ohne Dauer.
- 25) Die Zeit an sich ist leer und bestimmungslos.
- 26) Jeder Augenblick ist bedingt durch den vorhergegangenen, und ist nur sofern dieser aufgehört hat zu senn. (Sag vom Grunde des Senns in ber Zeit. - Siehe meine Abhandlung über vom Grunde des Senns im Raum.) ben Sat vom Grunde.)
  - 27) Die Zeit macht die Arithmetik möglich.
  - 28) Das Einfache der Arithmetik ist die Einheit.

#### des Raumes.

- 17) Die Geschwindigkeit ist, bei gleicher Zeit, in geradem Berhältnik des Raumes.
- 18) Mekbar ist ber Raum direkte durch sich selbst, und indirekte durch die Bewegung, als welche in Zeit und Raum zugleich ist: daher z. B. eine Stunde Weges, und die Entfernung der Kixsterne ausgedrückt durch so viel Jahre Lauf des Lichts.
- 19) Der Raum ist ewig: jeder Theil desselben ist allezeit.
- 20) Im Raum für sich allein ware Alles que gleich.
- 21) Der Raum macht das Beharren der Substanz möglich.
- 22) Rein Theil des Raumes enthält mit dem andern die selbe Materie.
- 23) Der Raum ist das Principium individuationis.
  - 24) Der Bunkt ist ohne Ausdehnung.
- 25) Der Raum an sich ist leer und bestimmungslos.
- 26) Durch die Lage jeder Granze im Raum gegen irgend eine andere ist auch ihre Lage gegen jede mögliche durchaus streng bestimmt. — (Sak
  - 27) Der Raum macht die Geometrie möglich.
  - 28) Das Einfache der Geometrie ist der Punkt.

## der Materie.

- 17) Die Große ber Bewegung ift, bei gleicher Geschwindigfeit, im geraben geometrischen Berhältniß ber Materie (Masse).
- 18) Mekbar, b. h. ihrer Quantität nach bestimmbar, ist die Materie als solche (die Masse) nur indireft, nämlich allein burch bie Größe ber Bewegung, welche sie empfängt und giebt. indem fie fortgestoßen, ober angezogen wirb.
- 19) Die Materie ist absolut: b. h. sie fann nicht entstehen noch vergeben, ihr Quantum also weder vermehrt noch vermindert werben.
- 20), 21) Die Materie vereint bie bestandlose Flucht ber Reit mit ber starren Unbeweglichkeit des Raumes: daher ist sie bie beharrende Gubftang ber wechselnden Accidengien. Diesen Bechsel bestimmt, für jeden Ort gu jeder Beit, die Raufalitat, welche eben badurch Beit und Raum verbinbet und das gange Wesen ber Materie ausmacht.
- 22) Denn die Materie ist sowohl beharrend, als undurchdringlich.
  - 23) Die Individuen sind materiell.
  - 24) Das Atom ist ohne Realität.
- 25) Die Materie an sich ist ohne Form und Qualität, desgleichen träge, d. h. gegen Ruhe oder Bewegung gleichgültig, also bestimmungslos.
- 26) Jede Beränderung an der Materie kann nur eintreten vermöge einer andern, ihr vorhergegangenen: baber ift eine erfte Beränderung und also auch ein erster Zustand ber Materie so unbentbar, wie ein Anfang der Zeit ober eine Granze bes Raums. — (Sat vom Grunde des Werdens.)
- 27) Die Materie, als das Bewegliche im Raum. macht die Phoronomie möglich.
- 28) Das Einfache ber Phoronomie ist das Atom.

gleichem Sinne also ist die hier folgende Tafel der Praedicabilia a priori der Zeit, des Raumes und der Materie zu nehmen.

## Unmerfungen zur beigefügten Tafel.

#### 5 1) Zu Nr. 4 der Materie.

Das Wesen der Materie besteht im Wirken: sie ist das Wirken selbst, in abstracto, also das Wirken überhaupt, abgesehen von aller Berschiedenheit der Wirkungsart: sie ist durch und durch Rausalität. Eben deshalb ist sie selbst, ihrem Dasenn 10 nach, dem Gesek der Rausalität nicht unterworfen, also unent= standen und unvergänglich: benn sonst wurde das Geset der Rausalität auf sich selbst angewandt werden. Da nun die Rausalität uns a priori bewußt ist, so kann der Begriff der Materie, als der ungerstörbaren Grundlage alles Existirenden, indem er 15 nur die Realisation einer uns a priori gegebenen Form des Er= tennens ist, insofern seine Stelle unter ben Erkenntnissen a priori einnehmen. Denn sobald wir ein Wirkendes anschauen, stellt es sich eo ipso als materiell dar, wie auch umgekehrt, ein Materielles nothwendig als wirtsam: es sind in der That Wechselbegriffe. 20 Daher wird das Wort "wirklich" als Synonym von "materiell" gebraucht: auch das Griechische zar' evegyeiar, im Gegensak von κατα δυναμιν, beurfundet den selben Ursprung, da ενεργεια das Wirfen überhaupt bedeutet: eben fo actu, im Gegensak von potentia: auch das Englische actually für "wirklich". — Was 25 man die Raumerfüllung oder Undurchdringlichkeit nennt und als das wesentliche Merkmal des Körpers (d. i. des Materiellen) an= giebt, ift bloß diejenige Wirkungsart, welche allen Rörpern ohne Ausnahme zukommt, nämlich die mechanische. Diese All= gemeinheit, vermöge beren sie jum Begriff eines Rörpers gehört 30 und aus diesem Begriff a priori folgt, daher auch nicht weggedacht werden tann, ohne ihn selbst aufzuheben, ift es allein,

die sie vor andern Wirkungsarten, wie die elektrische, die che= mische, die leuchtende, die wärmende, auszeichnet. Diese Raum= erfüllung, oder mechanische Wirkungsart, hat Rant sehr richtig zerleat in Repulsions= und Attraktions=Kraft, wie man eine ae= gebene mechanische Rraft, durch das Parallelogramm der Rräfte, 5 in zwei andere zerlegt. Doch ist jenes im Grunde nur die besonnene Analyse des Phanomens in seine Bestandtheile. Beide Rräfte im Berein stellen den Rörper innerhalb seiner Grangen, d. h. in bestimmtem Volumen dar, während die eine allein ihn ins Unendliche zerstreuend auflösen, die andere allein ihn in 10 einen Punkt kontrahiren würde. Dieses gegenseitigen Balance= ments, oder Neutralisation, ungeachtet, wirft der Rörper noch mit der ersten Kraft repellirend auf andere Rörper, die ihm den Raum streitig machen, und mit der andern attrahirend auf alle Rörper überhaupt, in der Gravitation; so daß die zwei Kräfte 15 boch nicht in ihrem Produkt, dem Körper, erlöschen, wie etwan zwei in entgegengesekter Richtung gleich wirkende Stokfräfte, oder + E und - E, oder Oxngen und Hndrogen im Wasser. Dak Undurchdringlichkeit und Schwere wirklich genau gusammenhängen, bezeugt, obwohl wir sie in Gedanken trennen können, 20 ihre empirische Ungertrennlichkeit, indem nie eine ohne die andere auftritt.

Ich darf jedoch nicht unerwähnt lassen, daß die hier angezogene Lehre Rants, welche den Grundgedanken des zweiten Hauptstüds seiner .. Metaphysischen Anfangsgründe der Natur= 25. wissenschaft", also der Dynamik, ausmacht, bereits vor Rant beutlich und ausführlich bargelegt war, von Priestlen, in seinen so vortrefflichen Disquisitions on matter and spirit. Sect. 1 et 2. welches Buch 1777, in der zweiten Auflage 1782, erschien, während jene Metaphysischen Anfangsgründe von 1786 sind. 30 Unbewußte Reminiscenzen lassen sich allenfalls bei Nebengedanken. sinnreichen Einfällen, Gleichnissen u. bal. annehmen, nicht aber bei Saupt- und Grund-Gedanken. Sollen wir also glauben. daß Rant jene so wichtigen Gedanken eines Andern sich still= schweigend zugeeignet habe? Und dies aus einem damals noch 35 neuen Buch? Oder aber, daß dieses Buch ihm unbekannt ge= wesen und der selbe Gedanke binnen furger Zeit in zwei Röpfen entsprungen sei? - Auch die Erklärung, welche Rant in ben

"Metaphysischen Anfangsgründen der Naturwissenschaft" (erste Auflage S. 88, Rosenkranzische Ausgabe S. 384), vom eigent= lichen Unterschiede des Fluffigen vom Festen giebt, ist im Wesent= lichen schon zu finden in Raspar Friedr. Wolffs "Theorie von 5 der Generation". Berlin 1764, S. 132. Was sollen wir aber sagen, wenn wir Rants wichtigste und glänzendeste Grundlehre, die von der Idealität des Raumes und der blok phänomenalen Existeng ber Rörperwelt, icon breißig Jahre früher ausgesprochen finden von Maupertuis? wie Dies des Näheren zu ersehen 10 ist aus Frauenstädt's Briefen über meine Philosophie, Brief 14. Maupertuis spricht diese paradoxe Lehre so entschieden und doch ohne Hinzufügung eines Beweises aus, daß man vermuthen muk, auch er habe sie wo anders hergenommen. Es ware sehr wünschenswerth, daß man der Sache weiter nachforschte; und 15 da dies mühsame und weitläuftige Untersuchungen erfordert, so könnte wohl irgend eine Deutsche Akademie eine Preisfrage darüber aufstellen. Wie Rant hier zu Briestlen, vielleicht auch zu Raspar Wolff, und zu Maupertuis oder dessen Vorder= mann, fo steht zu ihm Laplace, deffen bewunderungswürdige 20 und gewiß richtige Lehre vom Ursprung des Planetensnstems, bargelegt in seiner Exposition du système du monde, Liv. V. c. 2. der Sauptsache und den Grundgedanken nach, ungefähr funfzig Jahr früher, nämlich 1755, vorgetragen war von Rant, in seiner "Naturgeschichte und Theorie des Himmels", und voll= 25 kommener 1763 in seinem "Einzig möglichen Beweisgrund des Dasenns Gottes", Rap. 7; und da er in letterer Schrift auch au verstehen giebt, daß Lambert in seinen "Rosmologischen Briefen", 1761, jene Lehre stillschweigend von ihm entlehnt habe, Diese Briefe aber, um die selbe Beit, auch frangofisch erschienen 20 find (Lettres cosmologiques sur la constitution de l'univers): so muffen wir annehmen, daß Laplace jene Rantische Lehre ge= fannt hat. 3war stellt er, wie es seinen tiefern aftronomischen Renntnissen angemessen ist, die Sache grundlicher, schlagender, ausführlicher und doch einfacher dar, als Rant: aber in der 35 Sauptsache ist fie ichon bei diesem deutlich vorhanden, und wurde, bei der hohen Wichtigkeit der Sache, allein hinreichend senn, seinen Namen unsterblich zu machen. — Es muß uns höchlich betrüben, wenn wir die Röpfe ersten Ranges einer Unredlichkeit verdächtig

finden, die selbst benen des letten gur Schande gereicht; indem wir fühlen, daß einem reichen Mann Diebstahl noch weniger gu verzeihen ware, als einem armen. Wir durfen aber nicht bagu schweigen: benn hier sind wir die Nachwelt und muffen gerecht senn; wie wir hoffen, daß auch gegen uns einst die Nachwelt 1 gerecht senn werde. Daher will ich zu jenen Fällen noch als drittes Seitenstud anführen, daß die Grundgedanken der "Metamorphose der Pflanzen", von Goethe, bereits 1764 ausgesprocen waren von Raspar Friedrich Wolff in seiner "Theorie von ber Generation", S. 148, 229, 243 u. s. w. - Ja, ist es 10 benn anders mit dem Gravitationsinstem? bessen Entdedung, auf dem Europäischen Kestlande, noch immer dem Neuton gugeschrieben wird; während in England wenigstens die Gelehrten sehr wohl wissen, daß sie dem Robert Sooke angehört, welcher sie schon im Jahr 1666, in einer Communication to the Royal 15 Society, zwar nur als Hypothese und ohne Beweis, aber gang deutlich darlegte. Die Hauptstelle aus dieser ist abgedruckt in Dugald Stewart's Philosophy of the human mind, Vol. 2, p. 434, und wahrscheinlich aus R. Hooke's Posthumous works entnommen. Den Hergang der Sache und wie Neuton dabei 20 ins Gedränge fam, findet man auch in der Biographie universelle, article Neuton. Als ausgemachte Sache wird Hoofe's Priorität behandelt in einer furgen Geschichte der Astronomie. Quarterly review, August 1828. Das Ausführlichere über biesen Gegenstand findet man in meinen Parergis, Bd. II, §. 86. 25 Die Geschichte vom Fall eines Apfels ist ein eben so grundloses, als beliebtes Mährchen und ohne alle Autorität.

#### 2) Zu Nr. 18 ber Materie.

Die Größe der Bewegung (quantitas motus, schon bei Cartesius) ist das Produkt der Masse in die Geschwindigkeit.

Dieses Gesetz begründet nicht nur in der Mechanik die Lehre vom Stoh, sondern auch in der Statik die Lehre vom Gleichgewicht. Aus der Stohkraft, welche zwei Körper, bei gleicher Geschwindigkeit, äuhern, läht sich das Berhältnih ihrer Massen zu einander bestimmen: so wird von zwei gleich schnell 35 schlagenden Hämmern der von größerer Masse den Nagel tieser in die Wand, oder den Pfahl tieser in die Erde treiben. 3. B.

ein hammer, dessen Gewicht sechs Pfund ist, wird, bei einer Geschwindigkeit = 6, so viel wirken wie ein hammer von drei Bfund, bei einer Geschwindigkeit = 12: denn in beiden Fällen ist die Größe der Bewegung = 36. Bon zwei gleich ichnell rollen-5 ben Rugeln wird die von größerer Masse eine britte ruhende Rugel weiter fortstoken, als die von fleinerer Masse es fann: weil die Masse der ersteren, multiplicirt mit der gleichen Geichwindigfeit, ein größeres Quantum der Bewegung ergiebt. Die Ranone reicht weiter als die Flinte, weil dort die gleiche 10 Geschwindigkeit, einer viel größern Masse mitgetheilt, ein viel größeres Quantum Bewegung liefert, welches der ermattenben Einwirfung der Schwere langer widersteht. Aus dem namlichen Grunde wird der selbe Arm eine bleierne Rugel weiter werfen, als eine steinerne von gleicher Größe, oder einen größern 15 Stein weiter, als einen gang fleinen. Daher auch reicht ein Rartätschenschuß nicht so weit, wie der Schuß mit der Rugel.

Das selbe Gesetz liegt der Lehre vom Hebel und von der Waage zum Grunde: denn auch hier hat die kleinere Masse, am längern Hebelarm oder Waagebalken, beim Fallen eine grösere Geschwindigkeit, mit welcher multiplicirt sie der, am kürzern Arm besindlichen, größern Masse an Größe der Bewegung gleich kommen, ja, sie übertreffen kann. In dem durch das Gleich gewicht herbeigeführten Zustande der Ruhe ist jedoch diese Geschwindigkeit bloß intentionell, oder virtuell, potentia nicht actu, vorhanden, wirkt jedoch so gut wie actu, welches sehr merkwürdig ist.

Nach diesen in Erinnerung gebrachten Wahrheiten wird die folgende Erklärung leichter faßlich senn.

Die Quantität einer gegebenen Materie kann übers haupt nur nach ihrer Kraft geschätzt und diese nur an ihrer Aeuherung erkannt werden. Diese Aeuherung kann, wo die Materie bloh ihrer Quantität, nicht ihrer Qualität nach in Betracht kommt, nur eine mechanische sein, d. h. nur bestehen in der Bewegung, die sie anderer Materie mittheilt. Denn erst in der Bewegung wird die Kraft der Materie gleichsam lebendig: daher der Ausdruck lebendige Kraft für die Kraftsäuherung der bewegten Materie. Demnach ist für die Quantität gegebener Materie das alleinige Maah die Gröhe ihrer Bes

wegung. In dieser aber, wenn sie gegeben ist, tritt die Quanstität der Materie noch mit dem andern Faktor derselben, der Geschwindigkeit, verseht und verschmolzen auf: dieser andere Faktor also muß ausgeschieden werden, wenn man die Quantität der Materie (die Masse) erkennen will. Nun wird zwar die Ges

schwindigkeit unmittelbar erkannt: denn sie ist  $\frac{S}{m}$ . Allein der andere Kaftor, der durch Ausscheidung dieses übrig bleibt, also die Masse, ist stets nur relativ erkennbar, nämlich im Vergleich mit andern Massen, die aber selbst wieder nur mittelft der Größe ihrer Bewegung, also in ihrer Bersekung mit der Geschwin- 10 bigkeit, erkennbar sind. Man muß also ein Quantum Bewegung mit dem andern vergleichen, dann aus beiden die Geschwindigkeit abrechnen, um zu ersehen wie viel jedes derselben seiner Masse verdankte. Dies geschieht durch das Wägen der Massen gegen einander, in welchem nämlich diejenige Größe der 15 Bewegung, welche, in jeder der beiden Maffen, die auf beide nur nach Maaggabe ihrer Quantität wirkende Anziehungskraft der Erde erregt, verglichen wird. Daher giebt es zwei Arten des Wägens: nämlich entweder ertheilt man den beiden zu verglei= denden Massen gleiche Geschwindigkeit, um zu ersehen, welche 20 von beiden der andern jest noch Bewegung mittheilt, also selbst ein größeres Quantum derselben hat, welches, da die Ge= schwindigkeit auf beiden Seiten gleich ist, dem andern Faktor ber Größe ber Bewegung, also ber Masse, zuzuschreiben ift (Handwage): oder aber man wägt dadurch, daß man unter= 25 sucht, wie viel Geschwindigkeit die eine Masse mehr erhal= ten muß, als die andere hat, um biefer an Groke ber Bemegung gleich zu tommen, mithin von ihr sich feine mehr mittheilen zu lassen; da dann in dem Berhältnig, wie ihre Ge= ich windigkeit die der andern übertreffen muß, ihre Masse, so d. h. die Quantität ihrer Materie, geringer ist, als die der anbern (Schnellmaage). Dieje Schähung ber Maffen burch Bagen beruht auf dem gunftigen Umstand, daß die bewegende Rraft, an sich selbst, auf beibe gang gleichmäßig wirft, und jede von beiden in der Lage ift, ihren Ueberschuß an Größe der 35 Bewegung unmittelbar der andern mitzutheilen, wodurch er sichtbar wird.

Das Wesentliche dieser Lehren ist längst, von Neuton und Rant, ausgesprochen worden, aber durch den Zusammenhang und die Klarheit dieser Darstellung glaube ich denselben eine Fahlichkeit verliehen zu haben, welche Jedem die Einsicht zugängs lich macht, die ich zur Rechtsertigung des Sahes Nr. 18 nöthig erachtete.

# Zweite Hälfte.

Die Lehre von der abstrakten Borstellung, oder dem Denken.

#### Rapitel 5\*).

Bom vernunftlosen Intellett.

Eine vollsommene Kenntniß des Bewußtseyns der Thiere müßte möglich seyn; sofern wir es durch bloße Wegnahme gewisser Eigenschaften des unserigen konstruiren können. Jedoch greift in bdasselbe andererseits der Instinkt ein, welcher in allen Thieren entwickelter, als im Menschen ist, und in einigen bis zum Kunstetriebe geht.

Die Thiere haben Verstand, ohne Vernunst zu haben, mit= hin anschauliche, aber keine abstrakte Erkenntniß: sie apprehen= 10 diren richtig, fassen auch den unmittelbaren Kausalzusammenhang auf, die oberen Thiere selbst durch mehrere Glieder seiner Rette; jedoch denken sie eigentlich nicht. Denn ihnen mangeln die Begriffe, d. h. die abstrakten Vorstellungen. Sievon aber ist die nächste Folge der Mangel eines eigentlichen Gedächtnisses, 15 welchem selbst die klügsten Thiere noch unterliegen, und dieser eben begründet hauptsächlich den Unterschied zwischen ihrem Be= wußtsen und dem menschlichen. Die vollkommene Besonnenheit

<sup>\*)</sup> Dieses Kapitel, mit sammt dem folgenden, steht in Beziehung auf §. 8 und 9 des ersten Bandes.

nämlich beruht auf dem deutlichen Bewußtsenn der Bergangen= heit und der eventuellen Zufunft als folder und im Zusammenhange mit der Gegenwart. Das hiezu erforderte eigentliche Gedächtniß ist daher eine geordnete, gusammenhängende, bentende 5 Rüderinnerung: eine solche aber ist nur möglich mittelst all= gemeiner Begriffe, deren Sulfe fogar bas gang Individuelle bedarf, um in seiner Ordnung und Berkettung gurudgerufen gu werden. Denn die unübersehbare Menge gleichartiger und ahnlicher Dinge und Begebenheiten, in unserm Lebenslauf, läßt 10 nicht unmittelbar eine anschauliche und individuelle Rückerinnerung jedes Einzelnen gu, als für welche weder die Rrafte der um= fassenbesten Erinnerungsfähigkeit, noch unsere Zeit ausreichen wurde: daher fann dies Alles nur aufbewahrt werden mittelst Subsumtion unter allgemeine Begriffe und daraus entstehende 15 Burudführung auf verhältnigmäßig wenige Gage, mittelft welcher wir sodann eine geordnete und genügende Uebersicht unserer Bergangenheit beständig zu Gebote haben. Bloß einzelne Scenen der Bergangenheit können wir uns anschaulich vergegenwärtigen; aber der seitdem verflossenen Zeit und ihres Inhaltes sind wir 20 uns bloß in abstracto bewußt, mittelst Begriffen von Dingen und Bahlen, welche nun Tage und Jahre, nebst deren Inhalt, vertreten. Das Erinnerungsvermögen der Thiere hingegen ift, wie ihr gesammter Intellekt, auf das Unschauliche beschränkt und besteht gunachst bloß darin, daß ein wiederkehrender Eindrud 25 sich als bereits bagewesen anfündigt, indem die gegenwärtige Unschauung die Spur einer frühern auffrischt: ihre Erinnerung ist baber stets durch das jest wirklich Gegenwärtige vermittelt. Diefes regt aber eben beshalb die Empfindung und Stimmung, welche bie frühere Erscheinung hervorgebracht hatte, wieder an. 30 Demnach erkennt der Sund die Befannten, unterscheidet Freunde und Feinde, findet den ein Mal gurudgelegten Weg, Die ichon besuchten Säuser, leicht wieder, und wird durch den Unblid des Tellers, oder ben des Stods, sogleich in die entsprechende Stimmung versett. Auf der Benutung dieses anschauenden Erinne= 25 rungsvermögens und der bei den Thieren überaus ftarten Macht der Gewohnheit beruhen alle Arten der Abrichtung : Diese ist daher pon der menschlichen Erziehung gerade so verschieden, wie Un= ichquen von Denken. Auch wir find, in einzelnen Fällen, wo

das eigentliche Gedächtniß seinen Dienst versagt, auf jene bloß anschauende Rückerinnerung beschränft, wodurch wir den Unterichied beider aus eigener Erfahrung ermessen tonnen: 3. B. beim Anblid einer Person, die uns bekannt vorkommt, ohne daß wir uns erinnern, wann und wo wir sie gesehen haben; besgleichen, 5 wann wir einen Ort betreten, an welchem wir in früher Rindheit, also bei noch unentwickelter Vernunft, gewesen, solches daher gang vergessen haben, jest aber doch den Gindrud des Gegen= wärtigen als eines bereits Dagewesenen empfinden. Dieser Art sind alle Erinnerungen der Thiere. Mur fommt noch hingu, daß, 10 bei den flügsten, dieses blok anschauende Gedächtniß sich bis gu einem gewissen Grade von Phantafie steigert, welche ihm wieder nachhilft und vermöge beren 3. B. dem hunde das Bild des abwesenden Serrn vorschwebt und Verlangen nach ihm erregt, daher er ihn, bei längerem Ausbleiben, überall sucht. Auf dieser Ihan= 15 tasie beruhen auch seine Träume. Das Bewuftsenn der Thiere ist demnach eine bloke Succession von Gegenwarten, deren jede aber nicht vor ihrem Eintritt als Zukunft, noch nach ihrem Verschwinden als Vergangenheit dasteht; als welches das Auszeich= nende des menschlichen Bewuktsenns ist. Daher eben haben die 20 Thiere auch unendlich weniger zu leiden, als wir, weil sie keine andern Schmerzen tennen, als die, welche die Gegenwart unmittelbar herbeiführt. Die Gegenwart ist aber ausdehnungslos: hingegen Butunft und Bergangenheit, welde die meisten Ursachen unserer Leiden enthalten, sind weit ausgedehnt, und zu ihrem 25 wirklichen Inhalt kommt noch der blok mögliche, wodurch dem Wunich und der Furcht sich ein unabsehbares Weld öffnet: von diesen hingegen ungestört genießen die Thiere jede auch nur erträgliche Gegenwart ruhig und heiter. Gehr beschränkte Menichen mögen ihnen hierin nahe tommen. Ferner können die Lei= 30 ben, welche rein der Gegenwart angehören, blog physische sein. Sogar den Tod empfinden eigentlich die Thiere nicht: erst bei seinem Eintritt könnten sie ihn tennen lernen; aber dann sind sie schon nicht mehr. So ist denn das Leben des Thieres eine fort= gesette Gegenwart. Es lebt dahin ohne Befinnung und geht 35 stets gang in der Gegenwart auf: selbst ber große Saufen ber Menschen lebt mit fehr geringer Besinnung. Gine andere Folge der dargelegten Beschaffenheit des Intellekts der Thiere ist der

genaue Zusammenhang ihres Bewußtsenns mit ihrer Umgebung. 3wischen dem Thiere und der Augenwelt steht nichts: awischen uns und dieser stehen aber immer noch unsere Gedanken über Dieselbe, und machen oft uns ihr, oft sie uns unzugänglich. Rur 5 bei Rindern und sehr roben Menschen wird diese Bormauer bisweilen so dunn, daß um zu wissen, was in ihnen vorgeht, man nur zu sehen braucht, was um sie vorgeht. Daber auch sind die Thiere weder des Borsakes, noch der Berstellung fähig: sie haben nichts im Sinterhalt. In dieser Sinsicht verhält sich ber 10 Sund zum Menschen, wie ein gläserner zu einem metallenen Becher, und dies trägt viel bei ihn uns so werth zu machen: benn es gewährt uns ein großes Ergögen, alle unsere Reigungen und Affekte, die wir so oft verhehlen, in ihm bloß und baar qu Tage gelegt zu sehen. Ueberhaupt spielen die Thiere gleichsam 15 stets mit offen hingelegten Karten: daber sehen wir mit so vielem Bergnügen ihrem Thun und Treiben unter einander zu, sowohl wenn sie ber selben, wie wenn sie verschiedenen Species angehören. Ein gewisses Gepräge von Unschuld charafterisirt dasselbe, im Gegensatz des menschlichen Thuns, als welches, durch den 20 Eintritt der Bernunft, und mit ihr der Besonnenheit, der Unschuld der Natur entrudt ist. Dafür aber hat es durchweg das Gepräge der Borfählichkeit, beren Abwesenheit und mithin das Bestimmtwerden durch den augenblidlichen Impuls, den Grundcharakter alles thierischen Thuns ausmacht. Eines eigentlichen 25 Borsakes nämlich ist fein Thier fahig: ihn zu fassen und zu befolgen ist das Borrecht des Menschen, und ein höchst folgenreiches. Zwar fann ein Instinkt, wie ber ber Bugvogel, ober ber der Bienen, ferner auch ein bleibender, anhaltender Wunsch, eine Sehnsucht, wie die des Sundes nach seinem abwesenden 30 herrn, den Schein des Borsages hervorbringen, ist jedoch mit biesem nicht zu verwechseln. — Alles Dieses nun hat seinen legten Grund in dem Berhältniß zwischen dem menschlichen und bem thierischen Intellekt, welches sich auch so ausdrücken läßt: die Thiere haben bloß eine unmittelbare Erfenntniß, wir 25 neben dieser auch eine mittelbare; und der Borzug, den in manchen Dingen, 3. B. in der Trigonometrie und Analnsis, im Wirfen durch Maschinen statt durch Sandarbeit u. f. w., das Mittelbare por bem Unmittelbaren hat, findet auch hier Statt. Diesemnach wieder kann man sagen: die Thiere haben bloß einen einfachen Intellekt, wir einen doppelten; nämlich neben dem anschauenden noch den denkenden; und die Operationen beider gehen oft unabhängig von einander vor sich: wir schauen Eines an und denken an ein Anderes; oft wiederum greisen sie einander. Diese Bezeichnung der Sache macht die oben erwähnte wesentliche Offenheit und Naivetät der Thiere, im Gegensat der menschlichen Berstecktheit, besonders begreisslich.

Inzwischen ist das Gesetz Natura non facit saltus auch in Sinsicht auf den Intellekt der Thiere nicht gang aufgehoben; w wenn gleich ber Schritt vom thierischen gum menschlichen Intellekt wohl der weiteste ist, den die Natur, bei Servorbringung ihrer Wesen, gethan hat. Gine schwache Spur von Reflexion, von Bernunft, von Wortverständnik, von Denken, von Borfak, von Ueberlegung, giebt sich in den porzüglichsten Individuen der 15 oberften Thiergeschlechter allerdings bisweilen fund, zu unserer jedesmaligen Berwunderung. Die auffallendesten Büge ber Art hat der Elephant geliefert, deffen fehr entwidelter Intellett noch durch die Uebung und Erfahrung einer bisweilen zweihundertjährigen Lebensdauer erhöht und unterstütt wird. Bon Bra- 20 meditation, welche uns an Thieren stets am meisten überrascht. hat er öfter unverkennbare Zeichen gegeben, die daher in allbekannten Anekdoten aufbewahrt sind: besonders gehört dahin die von dem Schneider, an welchem er, wegen eines Nadelstiches, Rache nahm. Ich will jedoch ein Seitenstüd zu derselben, weil 25 es den Borzug hat, durch gerichtliche Untersuchung beglaubigt zu senn, hier der Bergessenheit entreißen. Bu Morpeth, in England, wurde, am 27. August 1830, eine Coroners inquest gehalten, über ben von seinem Elephanten getödteten Wärter Baptist Bernhard: aus dem Zeugenverhör ergab fich, daß erzwei Jahre 30 porher den Elephanten gröblich beleidigt und jest dieser ohne Unlaß, aber bei gunstiger Gelegenheit, ihn plöglich gepact und zerschmettert hatte. (Siehe ben Spectator und andere Englische Zeitungen jener Tage.) Bur speciellen Renntniß des Intelletts der Thiere empfehle ich das vortreffliche Buch des Leron, Sur 85 l'intelligence des animaux, nouv. éd. 1802.

#### Rapitel 6.

Zur Lehre von der abstrakten, oder Bernunft= Erkenntnig.

Der äußere Eindrud auf die Sinne, sammt ber Stimmung, 5 die er allein und für sich in uns hervorruft, verschwindet mit ber Gegenwart ber Dinge. Jene Beiden können daher nicht selbst die eigentliche Erfahrung ausmachen, deren Belehrung für die Zukunft unser Sandeln leiten soll. Das Bild jenes Gindruds, welches die Phantasie aufbewahrt, ist schon sogleich 10 schwächer als er selbst, schwächt sich täglich mehr ab und verlischt mit ber Zeit gang. Weder jenem augenblidlichen Berschwinden bes Eindruds, noch dem allmäligen seines Bilbes unterworfen, mithin frei von der Gewalt der Zeit, ift nur Gines: der Begriff. In ihm also muß die belehrende Erfahrung niedergelegt 15 fenn, und er allein eignet sich jum sichern Lenker unserer Schritte im Leben. Daher sagt Seneka mit Recht: Si vis tibi omnia subjicere, te subjice rationi (ep. 37). Und ich füge hinzu, baß, um im wirklichen Leben ben Andern überlegen zu senn, überlegt fenn, b. h. nach Begriffen verfahren, die unerlägliche 20 Bedingung ist. Ein so wichtiges Werkzeug der Intelligenz, wie ber Begriff ift, tann offenbar nicht identisch senn mit dem Mort, diesem blogen Rlang, der als Sinneseindrud mit der Gegenwart, oder als Gehörphantasma mit der Zeit verklänge. Dennoch ist ber Begriff eine Borftellung, beren beutliches Be-25 wuftsenn und deren Aufbewahrung an das Wort gebunden ist: baher benannten die Griechen Wort, Begriff, Berhaltnig, Gedanken und Bernunft mit dem Namen des Ersteren: 6 20705. Dennoch ist der Begriff sowohl von dem Worte, an welches er gefnüpft ist, als auch von den Unschauungen, aus benen er 20 entstanden, völlig verschieden. Er ift gang anderer Natur, als diese Sinneseindrücke. Jedoch vermag er alle Resultate der Anschauung in sich aufzunehmen, um sie, auch nach bem längsten Beitraum, unverändert und unvermindert wieder gurudgugeben: erst hiedurch entsteht die Erfahrung. Aber nicht das Un-25 geschaute, noch das dabei Empfundene, bewahrt der Begriff auf, sondern bessen Wesentliches, Essentielles, in gang veränderter

Gestalt, und doch als genügenden Stellvertreter Jener. So lassen sich Die Blumen nicht aufbewahren, aber ihr atherisches Del, ihre Effenz, mit gleichem Geruch und gleichen Rraften. Das Sandeln, welches richtige Begriffe gur Richtschnur gehabt hat, wird, im Resultat, mit der beabsichtigten Wirklichkeit gusammen- 5 treffen. - Den unichakbaren Werth der Begriffe, und folglich ber Bernunft, fann man ermessen, wenn man auf die unendliche Menge und Berschiedenheit von Dingen und Buftanden, bie nach und neben einander dafind, den Blid wirft und nun bedenkt, daß Sprache und Schrift (die Zeichen der Begriffe) den= 10 noch jedes Ding und jedes Berhältniß, wann und wo es auch gewesen senn mag, zu unserer genauen Runde zu bringen vermögen; weil eben verhältnigmäßig wenige Begriffe eine Unenblichkeit von Dingen und Bustanden befassen und vertreten. -Beim eigenen Nachdenken ist die Abstraktion ein Abwerfen un- 15 nügen Gepädes, zum Behuf leichterer Sandhabung der zu vergleichenden und darum bin und ber zu werfenden Erfenntniffe. Man läft nämlich dabei das viele Unwesentliche, daher nur Berwirrende, der realen Dinge weg, und operirt mit wenigen, aber wesentlichen, in abstracto gedachten Bestimmungen. Aber 20 eben weil die Allgemeinbegriffe nur durch Wegdenken und Auslassen vorhandener Bestimmungen entstehen und daher je allgemeiner, desto leerer find, beschränft ber Nuken jenes Berfahrens sich auf die Verarbeitung unserer bereits erworbenen Erkenntnisse, zu der auch das Schließen aus den in ihnen enthaltenen 25 Brämiffen gehört. Reue Grundeinsichten hingegen find nur aus ber anschaulichen, als der allein vollen und reichen Erkenntnik au ichopfen, mit Sulfe der Urtheilsfraft. - Beil ferner Inhalt und Umfang ber Begriffe in entgegengesettem Berhältnisse steben, also je mehr unter einem Begriff, desto weniger in ihm ge 30 bacht wird; so bilden die Begriffe eine Stufenfolge, eine Sierardie, vom speciellsten bis jum allgemeinsten, an beren unterm Ende der scholastische Realismus, am obern der Nominalismus beinahe Recht behält. Denn ber speciellste Begriff ift schon beinahe bas Individuum, also beinahe real: und der allgemeinste 35 Begriff, 3. B. das Senn (d. i. der Infinitiv der Ropula), beinahe nichts als ein Wort. Daher auch sind philosophische Spsteme, die sich innerhalb solcher fehr allgemeinen Begriffe halten,

ohne auf das Reale herabzukommen, beinahe bloger Wortkram. Denn da alle Abstrattion im bloken Wegdenten besteht; so behalt man, je weiter man fie fortsett, besto weniger übrig. Wenn ich baber solche moderne Philosopheme lese, die sich in lauter 5 sehr weiten Abstrattis fortbewegen; so kann ich bald, trot aller Aufmerksamkeit, fast nichts mehr dabei denken; weil ich eben feinen Stoff gum Denten erhalte, sondern mit lauter leeren Sulfen operiren foll, welches eine Empfindung giebt, ber ähnlich, Die beim Bersuch sehr leichte Rörper zu werfen entsteht: die Rraft 10 nämlich und auch die Anstrengung ist da; aber es fehlt am Objett, sie aufzunehmen, um das andere Moment der Bewegung herzustellen. Wer dies erfahren will, lese die Schriften der Schellingianer und, noch beffer, der Begelianer. - Einfache Begriffe mußten eigentlich solche senn, die unauflösbar wären; dem-15 nach sie nie das Subjekt eines analytischen Urtheils senn könnten: dies halte ich für unmöglich; da, wenn man einen Begriff denkt, man auch seinen Inhalt muß angeben können. Was man als Beispiele von einfachen Begriffen anzuführen pflegt, sind gar nicht mehr Begriffe, sondern theils bloge Sinnesempfindungen, 20 wie etwan die einer bestimmten Farbe, theils die a priori uns bewußten Formen der Unschauung; also eigentlich die letten Elemente der anschauenden Erkenntnig. Diese selbst aber ist für bas System aller unserer Gedanten Das, was in ber Geognosie ber Granit ist, der lette feste Boden, der Alles trägt wund über ben man nicht hinaus fann. Bur Deutlichkeit eines Begriffes nämlich ist erfordert, nicht nur, daß man ihn in seine Mertmale zerlegen, sondern auch daß man diese, falls auch sie Abstratta sind, abermals analysiren tonne, und so immerfort, bis man gur anschauenden Erfenntnig herabgelangt, mithin so auf tonfrete Dinge hinweist, durch beren flare Unschauung man die letten Abstratta belegt und badurch diesen, wie auch allen auf ihnen beruhenden höhern Abstraftionen, Realität gusichert. Daher ist die gewöhnliche Erklärung, der Begriff sei deutlich, sobald man seine Merkmale angeben fann, nicht ausreichend: 25 denn die Berlegung dieser Merkmale führt vielleicht immerfort nur auf Begriffe, ohne daß zulegt Unichauungen zum Grunde lagen, welche allen jenen Begriffen Realität ertheilten. Man nehme 3. B. ben Begriff "Geist" und analysire ihn in seine

Merkmale, "ein benkendes, wollendes, immaterielles, einfaches, keinen Raum füllendes, unzerstördares Wesen"; so ist dabei doch nichts Deutliches gedacht; weil die Elemente dieser Begriffe sich nicht durch Anschauungen belegen lassen: denn ein denkendes Wesen ohne Gehirn ist wie ein verdauendes Wesen ohne Magen. 5 Klar sind eigentlich nur Anschauungen, nicht Begriffe: diese können höchstens deutlich senn. Darum auch hat man, so absurd es war, "klar und verworren" zu einander gestellt und als synonym gebraucht, als man die anschauende Erkenntniß für eine nur verworrene abstrakte erklärte, weil nämlich diese letztere die wallein deutliche wäre. Dies hat zuerst Duns Skotus gethan, aber auch noch Leibnit hat im Grunde diese Ansicht, als auf welcher seine Identitas indiscernibilium beruht: man sehe Rants Widerlegung derselben, S. 275 der ersten Ausgabe der "Kritik der reinen Bernunft".

Die oben berührte enge Berbindung des Begriffs mit dem Wort, also der Sprache mit der Bernunft, beruht im letten Grunde auf Folgendem. Unser ganges Bewuftsenn, mit seiner innern und äußern Wahrnehmung, hat durchweg die Zeit gur Form. Die Begriffe hingegen, als durch Abstraktion entstandene, 20 völlig allgemeine und von allen einzelnen Dingen verschiedene Vorstellungen, haben, in dieser Eigenschaft, ein zwar gewisser= maaken objektives Dasenn, welches jedoch keiner Zeitreibe angehört. Daher muffen sie, um in die unmittelbare Gegenwart eines individuellen Bewuftsenns treten, mithin in eine Reitreihe 25 eingeschoben werden zu können, gemissermaafen wieder gur Natur ber einzelnen Dinge herabgezogen, individualisirt und daher an eine sinnliche Borftellung gefnüpft werden: diese ist das Bort. Es ist demnach das sinnliche Zeichen des Begriffs und als solches das nothwendige Mittel ihn zu fixiren, b. h. ihn dem an 30 die Zeitform gebundenen Bewuftsenn zu vergegenwärtigen und so eine Berbindung herzustellen zwischen ber Bernunft, deren Objette bloß allgemeine, weder Ort noch Zeitpunkt fennende Universalia sind, und dem an die Zeit gebundenen, sinnlichen und insofern bloß thierischen Bewuftsenn. Nur vermöge dieses 35 Mittels ist uns die willfürliche Reproduktion, also die Erinnerung und Aufbewahrung ber Begriffe, möglich und disponibel, und erft mittelft diefer die mit denselben vorzunehmenden Operationen,

also urtheilen, schließen, vergleichen, beschränken u. s.w. Zwar geschieht es bisweilen, daß Begriffe auch ohne ihre Zeichen das Bewußtsenn beschäftigen, indem wir mitunter eine Schlußkette so schnell durchlausen, daß wir in solcher Zeit nicht hätten die Worte denken können. Allein dergleichen sind Ausnahmen, die eben eine große Uebung der Bernunft voraussehen, welche sie nur mittelst der Sprache hat erlangen können. Wie sehr der Gebrauch der Bernunft an die Sprache gebunden ist, sehen wir an den Taubstummen, welche, wenn sie keine Art von Sprache erlernt haben, taum mehr Intelligenz zeigen, als die Orangutane und Elephansten: denn sie haben fast nur potentia nicht actu Bernunft.

Wort und Sprache sind also das unentbehrliche Mittel zum deutlichen Denken. Wie aber jedes Mittel, jede Maschine, zugleich beschwert und hindert; so auch die Sprache: weil sie den 15 unendlich nüancirten, beweglichen und modifikabeln Gedanken in gewisse feste, stehende Formen zwängt und indem sie ihn fixirt, ihn zugleich fesselt. Dieses Sindernig wird durch die Erlernung mehrerer Sprachen gum Theil beseitigt. Denn indem, bei dieser, der Gedanke aus einer Form in die andere gegossen wird, er aber in 20 jeder seine Gestalt etwas verändert, löst er sich mehr und mehr von jeglicher Form und Sulle ab; wodurch sein selbst eigenes Wesen deutlicher ins Bewußtsenn tritt und er auch seine ursprüngliche Modifikabilität wieder erhält. Die alten Sprachen aber leisten diesen Dienst fehr viel besser, als die neuen; weil, ver-25 moge ihrer großen Berschiedenheit von diesen, der selbe Gedanke jest auf gang andere Beise ausgedrudt werden, also eine höchst verschiedene Form annehmen muß; wozu noch tommt, daß die vollkommenere Grammatik ber alten Sprachen eine fünstlichere und vollkommenere Ronstruktion der Gedanken und ihres Zusam= 30 menhanges möglich macht. Daher konnte ein Grieche, ober Römer, allenfalls fich an feiner Sprache genügen laffen. Aber wer nichts weiter, als so einen einzigen modernen Patois verfteht, wird, im Schreiben und Reden, diese Dürftigkeit bald verrathen, indem sein Denken, an so armfälige, stereotypische For-35 men fest gefnüpft, ungelent und monoton ausfallen muß. Genie freilich ersett, wie Alles, so auch bieses, 3. B. im Shakesspeare.

Bon bem, was ich §. 9 des ersten Bandes dargelegt habe, daß nämlich die Worte einer Rede vollkommen verstanden werden,

ohne anschauliche Vorstellungen, Bilder in unserm Ropfe zu veranlassen, hat schon eine ganz richtige und sehr ausführliche Auseinandersetzung Burke gegeben, in seiner Inquiry into the Sublime and Beautiful, P.5, Sect. 4 et 5; allein er zieht baraus ben gang falichen Schluft, daß wir die Worte hören, vernehmen . und gebrauchen, ohne irgend eine Vorstellung (idea) damit zu verbinden; während er hätte schließen sollen, daß nicht alle Borstellungen (ideas) anschauliche Bilber (images) sind, sondern daß gerade die, welche durch Worte bezeichnet werden muffen, bloke Begriffe (abstract notions) und diese, ihrer Natur 3u= 10 folge, nicht anschaulich sind. — Eben weil Worte bloke Allgemeinbegriffe, welche von den anschaulichen Borstellungen durchaus verschieden sind, mittheilen, werden 3. B. bei der Erzählung einer Begebenheit, zwar alle Zuhörer die selben Begriffe erhalten; allein wenn sie nachher sich den Vorgang veranschaulichen wollen, 15 wird jeder ein anderes Bild davon in seiner Phantasie entwerfen, welches von dem richtigen, das allein der Augenzeuge hat, bedeutend abweicht. Sierin liegt der nächste Grund (zu welchem sich aber noch andere gesellen) warum jede Thatsache durch Weiter= erzählen nothwendig entstellt wird: nämlich der zweite Erzähler 20 theilt Begriffe mit, die er aus seinem Phantasiebilde abstrahirt hat und aus denen der Dritte sich wieder ein anderes noch abweichenderes Bild entwirft, welches er nun wieder in Begriffe umseht, und so geht es immer weiter. Wer troden genug ift. bei den ihm mitgetheilten Begriffen stehen zu bleiben und diese 25 weiter zu geben, wird der treueste Berichterstatter senn.

Die beste und vernünftigste Auseinandersetzung über Wesen und Natur der Begriffe, die ich irgendwo habe sinden können, steht in Thom. Reid's Essays on the powers of human mind, Vol. 2, essay 5, ch. 6. — Dieselbe ist seitdem gemißbilligt so worden von Dugald Stewart, in dessen Philosophy of the human mind: über diesen will ich, um kein Papier an ihm zu verschwenden, nur in der Kürze sagen, daß er zu den Vielen geshört hat, die durch Gunst und Freunde einen unverdienten Ruf erlangten; daher ich nur rathen kann, mit den Schreibereien so bieses Flachsopses keine Stunde zu verlieren.

Daß übrigens die Vernunft das Vermögen der abstrakten, der Verstand aber das der anschaulichen Vorstellungen sei, hat

bereits der fürstliche Scholaftiter Bicus de Mirandula eingesehen, indem er in seinem Buche De imaginatione, c. 11, Berftand und Bernunft sorgfältig unterscheibet und biese für bas bisturfive, bem Menschen eigenthumliche Bermögen, jenen aber für bas intuitive, ber Erkenntnikweise ber Engel, ja, Gottes verwandte erklärt. - Auch Spinoga charakterisirt gang richtig bie Bernunft als bas Bermögen allgemeine Begriffe gu bilben: Eth. II, prop. 40, schol. 2. — Dergleichen brauchte nicht erwähnt zu werden, ware es nicht wegen ber Possen, welche in 10 ben legten fünfzig Jahren sämmtliche Philosophaster in Deutschland mit dem Begriffe der Bernunft getrieben haben, indem sie, mit unverschämter Dreistigkeit, unter diesem Ramen ein völlig erlogenes Bermögen unmittelbarer, metaphyfifcher, fogenannter übersinnlicher Erkenntnisse einschwärzen wollten, die wirkliche 15 Bernunft hingegen Berftand benannten, den eigentlichen Berstand aber, als ihnen sehr fremd, gang übersahen, und seine intuitiven Funktionen der Sinnlichkeit guschrieben.

Wie bei allen Dingen dieser Welt jedem Auskunftsmittel, jedem Bortheil, jedem Borzug sich sofort auch neue Rachtheile 20 anhängen; so führt auch die Bernunft, welche dem Menschen so große Borzüge vor den Thieren giebt, ihre besondern Rachtheile mit sich und eröffnet ihm Abwege, auf welche das Thier nie gerathen fann. Durch sie erlangt eine gang neue Art von Motiven, ber bas Thier unzugänglich ift, Macht über seinen 25 Willen; nämlich die abstratten Motive, die blogen Gedanken, welche feineswegs stets aus der eigenen Erfahrung abgezogen sind, sondern oft nur durch Rede und Beispiel Anderer, burch Tradition und Schrift, an ihn tommen. Dem Gedanten guganglich geworden steht er sofort auch dem Grrthum offen. 20 Allein jeder Jrrthum muß, früher oder fpater, Schaden ftiften, und besto größern, je größer er war. Den individuellen Irrthum muß, wer ihn hegt, ein Mal bugen und oft theuer begahlen: bas Selbe wird im Großen von gemeinsamen Jrrthumern ganger Bölker gelten. Daber tann nicht gu oft wiederholt wer-25 den, daß jeder Jrrthum, wo man ihn auch antreffe, als ein Feind der Menschheit zu verfolgen und auszurotten ift, und daß es feine privilegirte, ober gar fanktionirte Irrthumer geben kann. Der Denker foll fie angreifen; wenn auch die Menschheit, gleich

einem Rranten, deffen Geschwür der Argt berührt, laut dabei aufschrie. - Das Thier kann nie weit vom Wege ber Natur abirren: benn seine Motive liegen allein in der anschaulichen Welt, wo nur das Mögliche, ja, nur das Wirkliche Raum findet: hingegen in die abstrakten Begriffe, in die Gedanken und Worte, s geht alles nur Ersinnliche, mithin auch das Falsche, das Unmögliche, das Absurde, das Unsinnige. Da nun Vernunft Allen, Urtheilsfraft Benigen zu Theil geworden; so ist die Folge, daß der Menich dem Wahne offen steht, indem er allen nur erdentlichen Chimaren Preis gegeben ist, die man ihm einredet, und 10 die, als Motive seines Wollens wirkend, ihn zu Berkehrtheiten und Thorheiten jeder Art, zu den unerhörtesten Extravagangen, wie auch zu den seiner thierischen Natur widerstrebendesten Sandlungen bewegen können. Gigentliche Bildung, bei welcher Erkenntniß und Urtheil Sand in Sand gehen, kann nur Wenigen 15 zugewandt werden, und noch Wenigere sind fähig sie aufzunehmen. Für den großen Saufen tritt überall an ihre Stelle eine Art Abrichtung: sie wird bewertstelligt durch Beispiel, Gewohnheit und sehr frühzeitiges, festes Einprägen gewisser Begriffe, ebe irgend Erfahrung, Berstand und Urtheilsfraft dawären, das 20 Wert zu ftoren. Go werden Gedanken eingeimpft, die nachher so fest und durch feine Belehrung ju erschüttern haften, als waren sie angeboren, wofür sie auch oft, selbst von Philoso= phen, angesehen worden sind. Auf diesem Wege tann man, mit gleicher Mühe, den Menschen das Richtige und Bernünftige, oder 25 auch das Absurdeste einprägen, 3. B. sie gewöhnen, sich diesem ober jenem Göken nur von heiligem Schauer burchdrungen qu nähern und beim Nennen seines Namens nicht nur mit bem Leibe, sondern auch mit dem gangen Gemuthe sich in den Staub zu werfen; an Worte, an Namen, an die Bertheidigung der 80 abentheuerlichsten Grillen, willig ihr Eigenthum und Leben gu seken; die größte Ehre und die tiefste Schande beliebig an Dieses ober an Jenes zu knüpfen und danach Jeden mit inniger Ueberzeugung hoch zu schähen, oder zu verachten: aller animalischen Rahrung zu entsagen, wie in Sindustan, oder die dem lebenden 85 Thiere herausgeschnittenen, noch warmen und zudenden Stude zu verzehren, wie in Abnifinien; Menichen zu fressen, wie in Reuseeland, ober ihre Rinder dem Moloch zu opfern: sich selbst

au kaftriren, sich willig in den Scheiterhaufen des Berftorbenen gu sturgen, - mit Ginem Worte, was man will. Daber die Rreuzzüge, die Ausschweifungen fanatischer Setten, daber Chiliaften und Flagellanten, Reherverfolgungen, Autos de Fe, und was 5 immer das lange Register menschlicher Berkehrtheiten noch sonst darbietet. Damit man nicht dente, daß nur finftere Jahrhunderte solche Beispiele liefern, füge ich ein Paar neuere hinzu. Im Jahre 1818 zogen aus dem Würtembergischen 7000 Chiliasten in die Nähe des Ararat; weil das, besonders durch Jung-Stilling 10 angekündigte, neue Reich Gottes daselbst anbrechen sollte\*). Gall erzählt, daß zu seiner Zeit eine Mutter ihr Rind getödtet und gebraten habe, um mit dessen Fett die Rheumatismen ihres Mannes zu furiren \*\*). Die tragische Seite des Jrrthums und Vorurtheils liegt im Praktischen, die fomische ist dem 15 Theoretischen vorbehalten: hätte man 3. B. nur erst drei Menschen fest überredet, daß die Sonne nicht die Ursache des Tages= lichts sei; so durfte man hoffen, es bald als die allgemeine Ueberzeugung gelten zu sehen. Ginen widerlichen, geistlosen Scharlatan und beispiellosen Unfinnschmierer, Begel, tonnte 20 man, in Deutschland, als den größten Philosophen aller Zeiten ausschreien, und viele Tausende haben es, zwanzig Jahre lang, steif und fest geglaubt, sogar außer Deutschland die Danische Atademie, welche für seinen Ruhm gegen mich aufgetreten ist und ihn als einen summus philosophus hat geltend machen 25 wollen. (Siehe hierüber die Borrede zu meinen "Grundproblemen ber Ethit".) - Dies also sind die Nachtheile, welche, wegen der Seltenheit der Urtheilskraft, an das Dasenn der Ber= nunft gefnüpft sind. Bu ihnen tommt nun noch die Möglichfeit des Wahnsinns: Thiere werden nicht wahnsinnig; wiewohl die 30 Fleischfresser der Wuth, die Grasfresser einer Art Raserei ausgesekt sind.

<sup>\*)</sup> Illgens Zeitschrift für historische Theologie, 1839, erstes Heft, S. 182.

<sup>\*\*)</sup> Gall et Spurzheim, Des dispositions innées, 1811, p. 253.

### Rapitel 7\*).

Vom Berhältniß der anschauenden zur abstrakten Erkenntniß.

Da nun, wie gezeigt worden, die Begriffe ihren Stoff von ber anschauenden Erkenntnig entlehnen, und daher das gange s Gebäude unserer Gedankenwelt auf der Welt der Anschauungen ruht; so mussen wir von jedem Begriff, wenn auch durch Mittelstufen, zurückgehen können auf die Anschauungen, aus denen er unmittelbar selbst, oder aus denen die Begriffe, deren Abstraktion er wieder ist, abgezogen worden: d. h. wir mussen ihn mit An- 10 schauungen, die gu den Abstraftionen im Berhaltnig des Beispiels stehen, belegen können. Diese Anschauungen also liefern den realen Gehalt alles unsers Denkens, und überall, wo sie fehlen, haben wir nicht Begriffe, sondern bloge Worte im Ropfe gehabt. In dieser Sinsicht gleicht unser Intellekt einer Zettel= 15 bank, die, wenn sie solide senn soll, Rontanten in Rassa haben muß, um erforderlichenfalls alle ihre ausgestellten Roten einlösen zu können: die Anschauungen sind die Rontanten, die Begriffe Die Zettel. - In diesem Sinne könnten die Anschauungen recht paffend primare, die Begriffe hingegen fetund are Borftellun- 20 gen benannt werden: nicht gang so treffend nannten die Scholastiker, auf Anlaß des Aristoteles (Metaph. VI, 11; XI, 1) die realen Dinge substantias primas, und die Begriffe substantias secundas. — Bucher theilen nur sefundare Borstellungen mit. Bloge Begriffe von einer Sache, ohne Anschauung, geben eine 25 bloß allgemeine Renntniß derselben. Ein durchaus gründliches Berftandniß von Dingen und beren Berhältniffen hat man nur, sofern man fähig ist, sie in lauter deutlichen Anschauungen, ohne Hülfe der Worte, sich porstellig zu machen. Worte durch Worte erklaren, Begriffe mit Begriffen vergleichen, worin bas meifte 30 Philosophiren besteht, ist im Grunde ein spielendes Sin- und Berichieben der Begriffsspharen; um ju feben, welche in die andere geht und welche nicht. Im glüdlichsten Fall wird man badurch zu Schlüssen gelangen: aber auch Schlüsse geben feine

<sup>\*)</sup> Dieses Rapitel steht in Begiehung au §. 12 des ersten Bandes.

durchaus neue Erkenntniß, sondern zeigen uns nur, was Alles in der schon vorhandenen lag und was davon etwan auf den jedesmaligen Fall anwendbar ware. Singegen anschauen, die Dinge felbst zu uns reden laffen, neue Berhaltniffe berfelben 5 auffassen, bann aber dies Alles in Begriffe absehen und niederlegen, um es sicher zu besigen: bas giebt neue Erkenntnisse. Allein, während Begriffe mit Begriffen zu vergleichen so ziemlich Jeder die Fähigkeit hat, ist Begriff mit Unschauungen gu vergleichen eine Gabe der Auserwählten: fie bedingt, je nach dem 10 Grade ihrer Bolltommenheit, With, Urtheilstraft, Scharffinn, Genie. Bei jener erftern Fähigfeit hingegen tommt nie viel mehr heraus, als etwan vernünftige Betrachtungen. — Der innerste Rern jeder achten und wirklichen Erkenntniß ist eine Unschauung; auch ist jede neue Wahrheit die Ausbeute aus einer 15 solchen. Alles Urdenken geschieht in Bildern: darum ist die Phantasie ein so nothwendiges Werkzeug desselben, und werden phantasielose Röpfe nie etwas Großes leisten, - es sei benn in der Mathematik. - Singegen bloß abstrakte Gedanken, die keinen anschaulichen Rern haben, gleichen Wolfengebilden ohne Realität. 20 Selbst Schrift und Rede, sei sie Lehre oder Gedicht, hat gum legten Zwed, den Leser zu derselben anschaulichen Erkenntnig binguleiten, von welcher der Berfasser ausgieng: hat sie den nicht, fo ift fie eben ichlecht. Eben barum ift Betrachtung und Beobachtung jedes Wirklichen, sobald es irgend etwas dem Beobach-25 ter Neues darbietet, belehrender als alles Lesen und Hören. Denn sogar ist, wenn wir auf den Grund gehen, in jedem Wirtlichen alle Wahrheit und Weisheit, ja, das lette Geheimniß der Dinge enthalten, freilich eben nur in concreto, und so wie das Gold im Erze stedt: es kommt darauf an, es herauszuziehen. 30 Aus einem Buche hingegen erhält man, im besten Fall, die Wahrheit doch nur aus zweiter Sand, öfter aber gar nicht.

Bei den meisten Büchern, von den eigentlich schlechten ganz abgesehen, hat, wenn sie nicht durchaus empirischen Inhalts sind, der Berfasser zwar gedacht, aber nicht geschaut: er hat aus der Reflexion, nicht aus der Intuition geschrieben; und dies eben ist es, was sie mittelmäßig und langweilig macht. Denn was Jener gedacht hat, hätte der Leser, bei einiger Bemühung, allenfalls auch denken können: es sind nämlich eben vernünftige Ge-

danken, nähere Auseinandersehungen des im Thema implicite Enthaltenen. Aber badurch tommt teine wirklich neue Erfenntnig in die Welt: diese wird nur im Augenblid ber Anschauung, der unmittelbaren Auffassung einer neuen Seite ber Dinge, erzeugt. Bo baher, im Gegentheil, dem Denken eines Autors ein Schauen 5 sum Grunde lag; da ist es, als schriebe er aus einem Lande, wo der Leser nicht auch schon gewesen ist; da ist Alles frisch und neu: denn es ist aus der Urquelle aller Erkenntnig unmittelbar geschöpft. Ich will den hier berührten Unterschied burch ein gang leichtes und einfaches Beispiel erläutern. Jeder gewöhnliche w Schriftsteller wird leicht das tiefsinnige Sinstarren, oder das versteinernde Erstaunen, badurch ichildern, daß er fagt: "Er stand wie eine Bildsäule"; aber Cervantes fagt: "wie eine bekleidete Bildfaule: benn der Wind bewegte seine Rleider." (D. Quix., B. 6, Rap. 19.) Solchermaaßen haben alle große Röpfe stets 15 in Gegenwart der Unschauung gedacht und den Blid unverwandt auf sie geheftet, bei ihrem Denken. Man erkennt dies, unter Anderm, daran, daß auch die heterogensten unter ihnen doch im Einzelnen so oft übereinstimmen und wieder ausammentreffen; weil sie eben Alle von derselben Sache reden, die 20 sie sammtlich vor Augen hatten: die Welt, die anschauliche Wirklichkeit: ja, gewissermaaken sagen sie sogar alle bas Selbe, und die Andern glauben ihnen nie. Man erkennt es ferner an dem Treffenden, Originellen, und der Sache stets genau Angepakten des Ausdrucks, weil ihn die Anschauung eingegeben hat, an dem 25 Naiven der Aussagen, an der Neuheit der Bilder, und dem Schlagenden der Gleichnisse, welches Alles, ohne Ausnahme, die Werke großer Röpfe auszeichnet, denen der Andern hingegen liets abgeht; weshalb diesen nur banale Redensarten und abgenutte Bilder zu Gebote stehen und sie nie sich erlauben durfen, naip 30 zu senn, bei Strafe ihre Gemeinheit in ihrer traurigen Bloke zu zeigen: statt bessen sind sie prezios. Darum sagte Buffon: le style est l'homme même. Wenn die gewöhnlichen Röpfe dichten, haben sie einige traditionelle, ja konventionelle, also in abstracto überkommene Gesinnungen, Leidenschaften, noble Gen= 35 timents u. dgl., die sie den Selden ihrer Dichtungen unterlegen, welche hiedurch zu einer bloken Bersonififation jener Gesinnungen werden, also gewissermaaken selbst icon Abstrakta und daher fabe

und langweilig sind. Wenn sie philosophiren, haben sie einige weite abstratte Begriffe übertommen, mit denen sie, als gelte es algebraische Gleichungen, bin und her werfen, und hoffen, es werde daraus etwas hervorgehen: höchstens sieht man, daß sie 5 Alle das Selbe gelesen haben. Ein solches Sin- und Berwerfen mit abstratten Begriffen, nach Art ber algebraischen Gleichungen, welches man heut zu Tage Dialektik nennt, liefert aber nicht, wie die wirkliche Algebra, sichere Resultate; weil hier der durch das Wort vertretene Begriff teine fest und genau bestimmte 10 Größe ift, wie die durch den Buchstaben der Algebra bezeichnete, sondern ein Schwankendes, Bieldeutiges, der Ausdehnung und Busammenziehung Fähiges. Genau genommen hat alles Denken, b. h. Rombiniren abstratter Begriffe, höchstens Erinnerungen aus dem früher Angeschauten zum Stoff, und auch noch indirekt, 15 sofern nämlich Dieses die Unterlage aller Begriffe ausmacht: ein wirkliches, d. h. unmittelbares Erkennen hingegen ist allein das Anschauen, das neue frische Percipiren selbst. Nun aber tonnen bie Begriffe, welche die Bernunft gebildet und das Gedächtniß aufbehalten hat, nie alle zugleich dem Bewußtseyn gegenwärtig 20 fenn, vielmehr nur eine fehr fleine Angahl berfelben gur Zeit. Singegen die Energie, mit welcher die anschauliche Gegenwart, in der eigentlich immer das Wesentliche aller Dinge überhaupt virtualiter enthalten und repräsentirt ist, aufgefaßt wird, erfüllt, mit ihrer gangen Macht, das Bewuhtsenn in Ginem Moment. 25 Hierauf beruht das unendliche Ueberwiegen des Genies über die Gelehrsamkeit: sie verhalten sich zu einander wie der Text des alten Rlassiters zu seinem Rommentar. Wirklich liegt alle Wahrheit und alle Weisheit zuleht in der Unschauung. Aber leider läkt diese sich weder festhalten, noch mittheilen: allenfalls lassen 30 sich die objektiven Bedingungen dazu, durch die bildenden Runfte und ichon viel mittelbarer durch die Poesie, gereinigt und verdeutlicht den Andern vorlegen; aber sie beruht eben so sehr auf subjektiven Bedingungen, die nicht Jedem und Reinem jederzeit zu Gebote stehen, ja die, in den höhern Graden der 35 Bolltommenheit, nur die Begünstigung Weniger sind. Unbedingt mittheilbar ist nur die schlechteste Erfenninig, die abstratte, die sekundare, der Begriff, der bloke Schatten eigentlicher Erkenntnik. Wenn Unschauungen mittheilbar waren, da gabe es eine ber

Mühe lohnende Mittheilung: so aber muß am Ende Jeder in seiner Saut bleiben und in seiner Sirnschaale, und Reiner kann dem Andern helfen. Den Begriff aus der Anschauung zu bereidern, sind Boesie und Philosophie unablässig bemuht. - Inawischen sind die wesentlichen Zwede des Menschen prattisch; für diese aber ist es hinreichend, daß das anschaulich Aufgefaßte Spuren in ihm hinterläßt, vermöge beren er es, beim nächsten ähnlichen Fall, wiedererkennt: so wird er weltklug. Daber kann ber Weltmann, in der Regel, seine gesammelte Wahrheit und Weisheit nicht lehren, sondern blog üben: er faßt jedes Bor- 10 fommende richtig auf und beschlieft, was demselben gemäß ist. -Daß Bücher nicht die Erfahrung, und Gelehrsamkeit nicht das Genie ersett, sind zwei verwandte Phanomene: ihr gemeinsamer Grund ift, daß das Abstratte nie das Anschauliche ersegen fann. Bücher ersegen darum die Erfahrung nicht, weil Begriffe stets 15 allgemein bleiben und daher auf das Einzelne, welches doch gerade das im Leben zu Behandelnde ist, nicht herab gelangen: hiezu tommt, daß alle Begriffe eben aus dem Einzelnen und Unschaulichen der Erfahrung abstrahirt sind, daher man dieses schon kennen gelernt haben muß, um auch nur das Allgemeine, 20 welches die Bücher mittheilen, gehörig zu verstehen. Gelehrsamfeit ersett das Genie nicht, weil auch sie bloß Begriffe liesert, die geniale Erkenntniß aber in der Auffassung der (Blatonischen) Ideen der Dinge besteht, daher wesentlich intuitiv ist. Beim ersten Phanomen fehlt demnach die objektive Bedingung zur anschauen- 25 ben Erkenntniß; beim zweiten die subjektive: jene läft sich erlangen; diese nicht.

Weisheit und Genie, diese zwei Gipfel des Parnassus menschslicher Erkenntniß, wurzeln nicht im abstrakten, diskursiven, sondern im anschauenden Bermögen. Die eigentliche Weisheit ist 30 etwas Intuitives, nicht etwas Abstraktes. Sie besteht nicht in Sähen und Gedanken, die Einer als Resultate fremder oder eigener Forschung im Ropfe fertig herumtrüge: sondern sie ist die ganze Art, wie sich die Welt in seinem Ropfe darstellt. Diese ist so höchst verschieden, daß dadurch der Weise in einer andern 35 Welt lebt, als der Thor, und das Genie eine andere Welt sieht, als der Stumpstops. Daß die Werke des Genies die aller Andern himmelweit übertrefsen, kommt bloß daher, daß die Welt,

die es sieht und der es seine Aussagen entnimmt, so viel klärer, gleichsam tieser herausgearbeitet ist, als die in den Köpfen der Andern, welche freilich die selben Gegenstände enthält, aber zu jener sich verhält, wie ein Chinesisches Bild, ohne Schatten und Ferspektive, zum vollendeten Delgemälde. Der Stoff ist in allen Köpsen der selbe; aber in der Bollkommenheit der Form, die er in jedem annimmt, liegt der Unterschied, auf welchem die so vielsache Abstufung der Intelligenzen zuletzt beruht: dieser ist also schon in der Wurzel, in der anschauen den Auffassung, vorhans den und entsteht nicht erst im Abstrakten. Daher eben zeigt die ursprüngliche geistige Ueberlegenheit sich so leicht bei jedem Anslaß, und wird augenblicklich den Andern fühlbar und verhaßt.

Im Praktischen vermag die intuitive Erkenntnig des Berstandes unser Thun und Benehmen unmittelbar zu leiten, mäh= 15 rend die abstrakte der Vernunft es nur unter Vermittelung des Gedächtnisses kann. Sieraus entspringt der Borzug der intuiti= ven Erkenntniß für alle die Fälle, die keine Zeit zur Ueberlegung gestatten, also für den täglichen Berkehr, in welchem eben des= halb die Weiber excelliren. Rur wer das Wesen der Menschen, 20 wie sie in der Regel sind, intuitiv erkannt hat und eben so die Individualität des gegenwärtigen Einzelnen auffaft, wird diesen mit Sicherheit und richtig zu behandeln verstehen. Ein Anderer mag alle dreihundert Klugheitsregeln des Gracian auswendig wissen; dies wird ihn nicht vor Balourdisen und Miggriffen schüken, 25 wenn jene intuitive Erfenntniß ihm abgeht. Denn alle abstrafte Erfenntniß giebt zuvörderst bloß allgemeine Grundsäte und Regeln; aber der einzelne Fall ist fast nie genau nach der Regel zugeschnitten: sodann soll diese nun erst das Gedächtniß zu rechter Reit vergegenwärtigen; was selten punktlich geschieht: bann so soll aus dem vorliegenden Fall die propositio minor gebildet und endlich die Ronklusion gezogen werden. Che das Alles geichehen, wird die Gelegenheit uns meistens schon das table Sinterhaupt zugekehrt haben, und dann dienen jene trefflichen Grundfate und Regeln höchstens, uns hinterher die Große des began-35 genen Fehlers ermessen zu lassen. Freilich wird hieraus, mittelst Beit, Erfahrung und Uebung, die Weltflugheit langfam erwachfen: weshalb, in Berbindung mit diesen, die Regeln in abstracto allerdings fruchtbar werden können. Singegen die intuitive

Erkenntniß, welche stets nur das Gingelne auffaßt, steht in unmittelbarer Beziehung zum gegenwärtigen Fall: Regel, Fall und Anwendung ift für sie Eins, und diesem folgt bas Sandeln auf den Fuß. Sieraus erklärt sich, warum, im wirklichen Leben, der Gelehrte, dessen Borgug im Reichthum abstrafter Erkenntnisse 5 liegt, fo fehr gurudsteht gegen den Weltmann, deffen Borgug in der pollkommenen intuitiven Erkenntnik besteht, die ihm ursprungliche Anlage verliehen und reiche Erfahrung ausgebildet hat. Immer zeigt sich zwischen beiden Erkenntnigweisen das Berhältnig des Paviergeldes zum baaren: wie jedoch für manche Källe und 10 Angelegenheiten jenes diesem porzuziehen ist; so giebt es auch Dinge und Lagen, für welche die abstrakte Erkenntnig brauchbarer ist, als die intuitive. Wenn es nämlich ein Begriff ist, der, bei einer Angelegenheit, unser Thun leitet; so hat er den Vorzug, ein Mal gefaßt, unveränderlich zu senn; daher wir, 15 unter seiner Leitung, mit vollkommener Sicherheit und Westigkeit zu Werke geben. Allein diese Sicherheit, die der Begriff auf der subjektiven Seite verleiht, wird aufgewogen durch die auf der objektiven Seite ihn begleitende Unlicherheit: nämlich der gange Begriff kann falsch und grundlos senn, oder auch das zu behan- 20 belnde Objekt nicht unter ihn gehören, indem es gar nicht, ober doch nicht gang, seiner Art ware. Werden wir nun, im einzelnen Fall, so etwas plöklich inne: so sind wir aus der Falsung gebracht: werden wir es nicht inne; so lehrt es der Erfolg. Daher sagt Vauvenarque: Personne n'est sujet à plus de 25 fautes, que ceux qui n'agissent que par réflexion. - 3st es hingegen unmittelbar die Anschauung der zu behandelnden Objekte und ihrer Berhältnisse, die unser Thun leitet; so schwanfen wir leicht bei jedem Schritt: denn die Anschauung ist durchweg modisitabel, ist zweideutig, hat unerschöpfliche Einzelnheiten 30 in sich, und zeigt viele Seiten nach einander: wir handeln baber ohne volle Zuversicht. Allein diese subjektive Unsicherheit wird burch die objektive Sicherheit kompensirt: benn hier steht kein Begriff zwischen dem Objekt und uns, wir verlieren dieses nicht aus dem Auge: wenn wir daher nur richtig sehen, was wir vor 35 uns haben und was wir thun; so werden wir das Rechte treffen. — Vollkommen sicher ist demnach unser Thun nur dann. wann es von einem Begriffe geleitet wird, beffen richtiger Grund,

Vollständigkeit und Anwendbarkeit auf den vorliegenden Fall völlig gewiß ist. Das Handeln nach Begriffen kann in Pedansterei, das nach dem anschaulichen Eindruck in Leichtfertigkeit und Thorheit übergehen.

Die Unschauung ist nicht nur die Quelle aller Erkennt= niß, sondern sie selbst ist die Erkenntniß κατ' εξοχην, ist allein die unbedingt wahre, die achte, die ihres Namens vollkommen würdige Erkenntniß: denn sie allein ertheilt eigentliche Einsicht, sie allein wird vom Menschen wirklich assimilirt, geht in sein 10 Wefen über und fann mit vollem Grunde fein heißen; während Die Begriffe ihm bloß ankleben. Im vierten Buche sehen wir sogar die Tugend eigentlich von der anschauenden Erkenntniß aus= gehen: benn nur die Sandlungen, welche unmittelbar durch diese hervorgerufen werden, mithin aus reinem Untriebe unserer eigenen 15 Natur geschehen, sind eigentliche Symptome unsers wahren und unveränderlichen Charafters; nicht so die, welche aus der Reflexion und ihren Dogmen hervorgegangen, dem Charafter oft abgezwungen sind, und daher feinen unveränderlichen Grund und Boden in uns haben. Aber auch die Weisheit, die mahre 20 Lebensansicht, der richtige Blid und das treffende Urtheil, geben hervor aus der Art, wie der Mensch die anschauliche Welt auffaßt; nicht aber aus seinem blogen Wissen, d. h. nicht aus abstraften Begriffen. Wie der Fonds oder Grundgehalt jeder Wiffenschaft nicht in den Beweisen, noch in dem Bewiesenen besteht, 25 sondern in dem Unbewiesenen, auf welches die Beweise sich stützen und welches zulett nur anschaulich erfaßt wird; so besteht auch der Fonds der eigentlichen Weisheit und der wirklichen Einsicht jedes Menschen nicht in den Begriffen und dem Wissen in abstracto, sondern in dem Angeschauten und dem Grade der 30 Schärfe, Richtigkeit und Tiefe, mit dem er es aufgefaßt hat. Wer hierin excellirt, erkennt die (Platonischen) Ideen der Welt und des Lebens: jeder Fall, den er gesehen, repräsentirt ihm ungahlige; er faßt immer mehr jedes Wesen seiner wahren Natur nach auf, und sein Thun, wie sein Urtheil, entspricht seiner Gin-25 sicht. Allmälig nimmt auch sein Antlik den Ausdruck des rich= tigen Blides, der wahren Bernünftigkeit und, wenn es weit fommt, der Weisheit an. Denn die Ueberlegenheit in der anichauenden Erfenntnig ift es allein, die ihren Stämpel auch ben

Gesichtszügen aufdrudt; während die in der abstraften dies nicht vermag. Dem Gesagten gemäß finden wir unter allen Ständen Menschen von intellektueller Ueberlegenheit, und oft ohne alle Gelehrsamkeit. Denn natürlicher Berstand tann fast jeden Grad von Bildung ersegen, aber feine Bildung den natürlichen Ber= 5 stand. Der Gelehrte hat vor Solchen allerdings einen Reichthum von Fällen und Thatsachen (historische Renntniß) und Rausalbestimmungen (Naturlehre), Alles in wohlgeordnetem, über= sehbarem Zusammenhange, voraus: aber damit hat er doch noch nicht die richtigere und tiefere Einsicht in das eigentlich We= 10 sentliche aller jener Källe, Thatsachen und Rausalitäten. Der Ungelehrte von Scharfblid und Benetration weiß jenes Reichthums zu entrathen: mit Vielem halt man haus, mit Wenig fommt man aus. Ihn lehrt Ein Fall aus eigener Erfahrung mehr, als manchen Gelehrten taufend Fälle, die er tennt, aber 15 nicht eigentlich versteht: denn das wenige Wissen jenes Ungelehrten ist lebendig; indem jede ihm bekannte Thatsache durch richtige und wohlgefaßte Anschauung belegt ist, wodurch dieselbe ihm tausend ähnliche vertritt. Singegen ist das viele Wissen der gewöhnlichen Gelehrten todt; weil es, wenn auch nicht, wie oft 20 der Kall ist, aus bloken Worten, doch aus lauter abstrakten Erfenntnissen besteht; diese aber erhalten ihren Werth allein durch bie anschauliche Erfenntnig des Individuums, auf die sie sich beziehen, und die zulekt die sämmtlichen Begriffe realisiren muß. Ist nun diese sehr dürftig; so ist ein solcher Ropf beschaffen, wie 3 eine Bank, deren Assignationen den baaren Fonds zehnfach übersteigen, wodurch sie zulest bankrott wird. Daher, während mandem Ungelehrten die richtige Auffassung der anschaulichen Welt ben Stämpel der Ginsicht und Weisheit auf die Stirne gedrudt hat, trägt das Gesicht manches Gelehrten von seinen vielen Stu= 30 bien keine anderen Spuren, als die der Erschöpfung und Abnuhung, durch übermäßige, erzwungene Unstrengung des Gedächt= nisses zu widernatürlicher Anhäufung todter Begriffe: dabei sieht ein solcher oft so einfältig, albern und ichaafmäßig barein, bag man glauben muß, die übermäßige Unstrengung der dem Ab= 35 strakten zugewendeten, mittelbaren Erkenntnißkraft bewirke direkte Schwächung der unmittelbaren und anschauenden, und der natürliche, richtige Blid werde durch das Bücherlicht mehr und

mehr geblendet. Allerdings muß das fortwährende Einströmen fremder Gedanten die eigenen hemmen und erstiden, ja, auf die Lange, die Denkfraft lahmen, wenn sie nicht den hohen Grad von Clasticität hat, welcher jenem unnatürlichen Strom zu wider-5 stehen vermag. Daher verdirbt bas unaufhörliche Lesen und Studiren geradezu den Ropf; zudem auch dadurch, daß das Syftem unserer eigenen Gedanten und Erkenntnisse seine Gangbeit und stetigen Busammenhang einbuft, wenn wir biesen so oft willfürlich unterbrechen, um für einen gang fremden Gedanten-10 gang Raum zu gewinnen. Meine Gedanten verscheuchen, um benen eines Buches Plat zu machen, fäme mir vor, wie was Shakespeare an den Touristen seiner Zeit tadelt, daß sie ihr eigen Land verkaufen, um Anderer ihres zu sehen. Jedoch ist die Lesewuth der meisten Gelehrten eine Art fuga vacui der Gedanken-15 leere ihres eigenen Ropfes, welche nun das Fremde mit Gewalt hereinzieht: um Gedanken zu haben, muffen fie welche lesen, wie die leblosen Rörper nur von außen Bewegung erhalten; mahrend die Gelbstdenker den lebendigen gleichen, die sich von selbst bewegen. Es ift sogar gefährlich, früher über einen 20 Gegenstand zu lesen, als man selbst barüber nachgedacht hat. Denn da Schleicht sich mit bem neuen Stoff zugleich die fremde Unsicht und Behandlung besselben in den Ropf, und zwar um jo mehr, als Trägheit und Apathie anrathen, sich die Muhe des Dentens zu ersparen und das fertige Gedachte anzunehmen und 25 gelten zu lassen. Dies nistet sich jett ein, und fortan nehmen die Gedanten barüber, gleich ben in Graben geleiteten Bachen, stets ben gewohnten Weg: einen eigenen, neuen zu finden, ist bann doppelt schwer. Dies trägt viel bei gum Mangel an Driginglität ber Gelehrten. Dazu tommt aber noch, daß sie per-30 meinen, gleich anderen Leuten, ihre Zeit zwischen Genug und Arbeit theilen zu muffen. Run halten fie bas Lefen für ihre Arbeit und eigentlichen Beruf, überfressen sich also baran, bis zur Unverdaulichkeit. Da spielt nun nicht mehr bloß das Lesen bem Denten das Pravenire, sondern nimmt deffen Stelle gang 35 ein: benn fie benten an die Sachen auch gerade nur fo lange, wie sie barüber lesen, also mit einem fremden Ropf, nicht mit dem eigenen. Ist aber das Buch weggelegt, so nehmen gang andere Dinge ihr Interesse viel lebhafter in Unspruch, nämlich

persönliche Angelegenheiten, sodann Schauspiel, Rartenspiel, Regelsspiel, Tagesbegebenheiten und Geklatsch. Der denkende Kopfist es dadurch, daß solche Dinge kein Interesse für ihn haben, wohl aber seine Probleme, denen er daher überall nachhängt, von selbst und ohne Buch: dies Interesse sich zu geben, wenn sman es nicht hat, ist unmöglich. Daran liegt's. Und daran liegt es auch, daß Jene immer nur von Dem reden, was sie geslesen, er hingegen von Dem, was er gedacht hat, und daß sie sind, wie Pope sagt:

For ever reading, never to be read.\*)

Der Geist ist seiner Natur nach ein Freier, fein Fröhnling: nur was er von selbst und gern thut, geräth. Singegen erzwungene Anstrengung eines Ropfes, ju Studien, denen er nicht gewachsen ist, oder wann er mude geworden, oder überhaupt zu anhaltend und invita Minerva, stumpft das Gehirn so ab, wie 15 Lesen im Mondschein die Augen. Gang besonders thut dies auch die Anstrengung des noch unreifen Gehirns, in den frühen Rinderjahren: ich glaube, daß das Erlernen der Lateinischen und Griedischen Grammatik vom sechsten bis zum zwölften Jahre ben Grund legt zur nachherigen Stumpfheit der meisten Gelehrten. 20 Allerdings bedarf der Geift der Nahrung, des Stoffes von außen. Aber wie nicht Alles was wir essen dem Organismus sofort einverleibt wird, sondern nur sofern es verdaut worden, wobei nur ein kleiner Theil davon wirklich assimilirt wird, das Uebrige wieder abgeht, weshalb mehr effen als man affimiliren kann, unnut, 25 ja schädlich ist; gerade so verhält es sich mit dem was wir lesen: nur sofern es Stoff gum Denten giebt, vermehrt es unsere Einsicht und eigentliches Wissen. Daber sagte ichon Beratleitos πολυμαθια νουν ου διδασκει (multiscitia non dat intellectum): mir aber scheint die Gelehrsamkeit mit einem schweren Sarnisch 30 zu vergleichen, als welcher allerdings den ftarten Mann völlig unüberwindlich macht, hingegen dem Schwachen eine Last ift, unter der er vollends zusammensinkt.

Die in unserm dritten Buch ausgeführte Darstellung der Erfenntniß der (Platonischen) Ideen, als der höchsten dem Menschen 35
erreichbaren und zugleich als einer durchaus anschauenden,

<sup>\*)</sup> Beständig lefend, um nie gelesen gu werden.

ist uns ein Beleg dazu, daß nicht im abstrakten Wissen, sondern in der richtigen und tiesen anschaulichen Auffassung der Welt die Quelle wahrer Weisheit liegt. Daher auch können Weise in jeder Zeit leben, und die der Vorzeit bleiben es für alle kommens den Geschlechter: Gelehrsamkeit hingegen ist relativ: die Gelehrsten der Vorzeit sind meistens Kinder gegen uns und bedürfen der Nachsicht.

Dem aber, der studiert, um Einsicht zu erlangen, sind die Bücher und Studien bloß Sprossen der Leiter, auf der er zum 10 Gipfel der Erkenntniß steigt: sobald eine Sprosse ihn um einen Schritt gehoben hat, läßt er sie liegen. Die Bielen hingegen, welche studiren, um ihr Gedächtniß zu füllen, benutzen nicht die Sprossen der Leiter zum Steigen, sondern nehmen sie ab und laden sie sich auf, um sie mitzunehmen, sich freuend an der zust nehmenden Schwere der Last. Sie bleiben ewig unten, da sie Das tragen, was sie hätte tragen sollen.

Auf der hier auseinandergesetten Wahrheit, daß der Rern aller Erfenntnig die anschauende Auffassung ist, beruht auch die richtige und tiefe Bemerkung des Selvetius, daß die wirk-20 lich eigenthümlichen und originellen Grundansichten, deren ein begabtes Individuum fähig ist, und deren Berarbeitung, Entwidelung und mannigfaltige Benutung alle seine, wenn auch viel später geschaffenen Werke sind, nur bis zum fünfunddreißigsten, spätestens vierzigsten Lebensjahre in ihm entstehen, ja, eigent-25 lich die Folge der in frühester Jugend gemachten Kombinationen sind. Denn sie sind eben nicht bloge Berkettungen abstrafter Begriffe, sondern die ihm eigene, intuitive Auffassung der objekti= ven Welt und des Wesens der Dinge. Dag nun diese bis gu dem angegebenen Alter ihr Werk vollendet haben muß, beruht 80 theils darauf, daß icon bis dahin die Ettypen aller (Platoni= ichen) Ideen sich ihm dargestellt haben, daher später feine mehr mit der Stärke des erften Eindruds auftreten fann; theils ift eben zu dieser Quintesseng aller Erkenntniß, zu diesen Abdruden avant la lettre der Auffassung, die höchste Energie der Gehirn= 25 thätigfeit erfordert, welche bedingt ist durch die Frische und Biegsamteit seiner Fasern und durch die Seftigkeit, mit der das arterielle Blut gum Gehirn ftromt: Diese aber ift am ftartften nur fo lange bas arterielle Snitem über bas venose ein entichiedenes

Uebergewicht hat, welches schon mit den ersten dreißiger Jahren abnimmt, bis endlich nach dem zweiundvierzigsten Jahre bas venöse Snstem das Uebergewicht erhält; wie dies Cabanis vortrefflich und belehrend auseinandergesetht hat. Daher sind die zwanziger und die ersten dreißiger Jahre für den Intellekt was 5 ber Mai für die Bäume ift: nur jest segen sich die Bluthen an, beren Entwidelung alle späteren Früchte sind. Die anschauliche Welt hat ihren Eindrud gemacht und dadurch den Fonds aller folgenden Gedanken des Individuums gegründet. Dieses kann durch Nachdenken das Aufgefaßte sich verdeutlichen, es kann noch 10 viele Renntnisse erwerben, als Nahrung der ein Mal angesetzten Frucht, es tann seine Ansichten erweitern, seine Begriffe und Urtheile berichtigen, durch endlose Rombinationen erst recht Serr des erworbenen Stoffes werden, ja, seine besten Werke wird es meistens viel später produciren: aber neue Arerkenntnisse, aus 15 der allein lebendigen Quelle der Anschauung, hat es nicht mehr au hoffen. Im Gefühl hievon bricht Bnron in die wundericone Rlage aus:

> No more — no more — Oh! never more on me The freshness of the heart can fall like dew, Which out of all the lovely things we see Extracts emotions beautiful and new, Hived in our bosoms like the bag o' the bee: Thinkst thou the honey with those objects grew? Alas! 'twas not in them, but in thy power To double even the sweetness of a flower.\*)

Durch alles Bisherige hoffe ich die wichtige Wahrheit in helles Licht gestellt zu haben, daß alle abstrakte Erkenntniß, wie sie aus der anschaulichen entsprungen ist, auch allen Werth allein durch ihre Beziehung auf diese hat, also dadurch, daß ihre Bes 30

25

35

<sup>\*)</sup> Nicht mehr, — nicht mehr, — o nimmermehr auf mich Kann, gleich dem Thau, des Herzens Frische fallen, Die aus den holden Dingen, die wir sehn, Gefühle auszieht, neu und wonnevoll:
Die Brust bewahrt sie, wie die Zell' den Honig.
Denkt du, der Honig sei der Dinge Werk?
Uch nein, nicht sie, nur deine eig'ne Kraft Kann selbst der Blume Sükigkeit verdoppeln.

griffe, oder deren Theilvorstellungen, durch Anschauungen zu realifiren, b. h. zu belegen find; imgleichen, bag auf bie Qualität dieser Anschauungen das Meiste ankommt. Begriffe und Abstraktionen, die nicht zulegt auf Anschauungen hinleiten, gleichen 5 Wegen im Walde, die ohne Ausgang endigen. Begriffe haben ihren großen Rugen badurch, daß mittelst ihrer der ursprüngliche Stoff der Erfenntniß leichter zu handhaben, zu übersehen und zu ordnen ist: aber so vielfältige, logische und dialektische Operationen mit ihnen auch möglich sind; so wird aus diesen doch nie 10 eine gang ursprüngliche und neue Erkenntniß hervorgehen, d. h. eine solche, beren Stoff nicht schon in der Anschauung läge, ober auch aus dem Gelbitbewußtsenn geschöpft ware. Dies ift ber wahre Sinn der dem Aristoteles zugeschriebenen Lehre nihil est in intellectu, nisi quod antea fuerit in sensu: es ist ebenfalls 15 der Sinn der Lode'ichen Philosophie, welche dadurch, daß sie die Frage nach dem Ursprung unserer Erkenntnisse endlich ein Mal ernstlich gur Sprache brachte, für immer Epoche in der Philosophie macht. Es ist, in der Sauptsache, auch was die Kritik der reinen Bernunft lehrt. Auch sie nämlich will, daß man nicht 20 bei den Begriffen stehen bleibe, sondern auf den Ursprung berselben zurudgehe, also auf die Unichauung; nur noch mit dem wahren und wichtigen Zusat, daß was von der Anschauung felbst gilt, sich auch auf die subjektiven Bedingungen derselben erstredt, also auf die Formen, welche im anschauenden und den-25 kenden Gehirn, als seine natürlichen Funktionen, prädisponirt liegen: obgleich diese wenigstens virtualiter der wirklichen Sinnes= anschauung vorhergängig, d. h. a priori sind, also nicht von dieser abhängen, sondern diese von ihnen: denn auch diese For= men haben ja keinen andern Zwed, noch Tauglichkeit, als auf 30 eintretende Anregung der Sinnesnerven die empirische Anschauung hervorzubringen; wie aus bem Stoffe biefer, andere Formen nachmals Gedanken in abstracto zu bilben bestimmt sind. Die Rritit der reinen Bernunft verhält fich daher gur Lode'ichen Phi-Iosophie wie die Analysis des Unendlichen zur Elementargeometrie; 35 ist jedoch durchaus als Fortsetzung der Lode'ichen Philo-Sophie zu betrachten. - Der gegebene Stoff jeder Philosophie ift bemnach tein anderer, als das empirische Bewußtsenn, welches in das Bewuftsenn des eigenen Selbst (Selbstbewuft-

senn) und in das Bewuktsenn anderer Dinge (äußere Anschauung) gerfällt. Denn dies allein ist das Unmittelbare, das wirklich Gegebene. Jede Philosophie, die, statt hievon auszugehen, beliebig gewählte abstratte Begriffe, wie 3. B. Absolutum, absolute Substanz, Gott, Unendliches, Endliches, absolute Identität, 5 Senn, Wesen u. f. w. u. f. w. zum Ausgangspunkt nimmt, schwebt ohne Anhalt in der Luft, fann daher nie zu einem wirklichen Ergebniß führen. Dennoch haben Philosophen zu allen Zeiten es mit bergleichen versucht; daher sogar Rant bisweilen, nach hergebrachter Weise und mehr aus Gewohnheit, als aus Ronse= 10 queng, die Philosophie als eine Wissenschaft aus bloken Begriffen befinirt. Eine solche aber wurde eigentlich unternehmen, aus bloken Theilvorstellungen (denn das sind die Abstraktionen) herauszubringen, was in den vollständigen Borftellungen (den Anschauungen), daraus jene, durch Weglassen, abgezogen sind, nicht zu fin= 15 ben ist. Die Möglichkeit der Schlusse verleitet hiezu, weil hier die Rusammenfügung der Urtheile ein neues Resultat giebt; wiewohl mehr icheinbar als wirklich, indem ber Schluß nur heraushebt, was in den gegebenen Urtheilen schon lag; da ja die Konklusion nicht mehr enthalten tann, als die Prämissen. Begriffe sind frei= 20 lich das Material der Philosophie, aber nur so, wie der Marmor das Material des Bildhauers ist: sie soll nicht aus ihnen. sondern in sie arbeiten, d. h. ihre Resultate in ihnen niederlegen, nicht aber von ihnen, als dem Gegebenen ausgehen. Wer ein recht grelles Beispiel eines solchen verkehrten Ausgehens von 25 bloken Begriffen haben will, betrachte die Institutio theologica des Proflos, um sich das Nichtige jener ganzen Methode zu verdeutlichen. Da werden Abstrakta, wie έν, πληθος, αγαθον, παραγον και παραγομενον, αυταρκες, αιτιον, κρειττον, κινητον, ακινητον, κινουμένον (unum, multa, bonum, producens 30 et productum, sibi sufficiens, causa, melius, mobile, immobile, motum) u. s. w. aufgerafft, aber die Anschauungen, benen allein sie ihren Ursprung und allen Gehalt verdanken, ignorirt und darüber vornehm weggesehen: dann wird aus jenen Begriffen eine Theologie konstruirt, wobei das Riel, der Beog, verdect ge= 85 halten, also scheinbar gang unbefangen verfahren wird, als wüßte nicht, schon beim ersten Blatt, der Leser, so gut wie der Autor. wo das Alles hinaussoll. Ein Bruchstück davon habe ich

bereits oben angeführt. Wirklich ist dies Produkt des Proklos ganz besonders geeignet, deutlich zu machen, wie ganz untauglich und illusorisch dergleichen Rombinationen abstrakter Begriffe sind, indem sich baraus machen läßt, was Einer will, zumal wenn er 5 noch dazu die Vieldeutigkeit mancher Worte benutt, wie 3. B. xoeittor. Bei persönlicher Gegenwart eines solchen Begriffs= architekten brauchte man nur naiv zu fragen, wo denn alle die Dinge seien, von denen er so Bieles zu berichten hat, und woher er die Gesete, aus denen er seine sie betreffenden Folgerun-10 gen zieht, kenne? Da würde er benn bald genöthigt senn, auf die empirische Anschauung zu verweisen, in der ja allein die reale Welt sich barftellt, aus welcher jene Begriffe geschöpft sind. Als= dann hätte man nur noch zu fragen, warum er nicht gang ehrlich von der gegebenen Anschauung einer solchen Welt ausgienge, 15 wo er bei jedem Schritt seine Behauptungen durch sie belegen könnte, statt mit Begriffen zu operiren, die doch allein aus ihr abgezogen sind und daher weiter feine Gultigfeit haben können, als die, welche sie ihnen ertheilt. Aber freilich, das ist eben sein Runftstud, daß er durch folche Begriffe, in benen, vermöge ber 20 Abstraktion, als getrennt gedacht wird was unzertrennlich, und als vereint was unvereinbar ist, weit über die Anschauung, die ihnen den Ursprung gab und damit über die Gränzen ihrer Unwendbarkeit hinausgeht zu einer gang andern Welt, als die ift, welche den Bauftoff hergab, aber eben deshalb zu einer Welt 25 von Sirngespinnsten. Ich habe hier den Proflos angeführt, weil eben bei ihm dies Verfahren, durch die unbefangene Dreistigfeit, mit der es durchgeführt ift, besonders deutlich wird: aber auch beim Plato findet man einige, wenn gleich minder grelle Beispiele der Art, und überhaupt liefert die philosophische Litte= 20 ratur aller Zeiten eine Menge bergleichen. Die der unserigen ist reich baran: man betrachte 3. B. Die Schriften ber Schelling'= ich en Schule und sehe die Ronstruftionen, welche aufgebaut werden aus Abstraktis wie Endliches, Unendliches, - Senn, Nichtfenn, Anderssenn, - Thätigkeit, hemmung, Produkt, - Be-35 stimmen, Bestimmtwerben, Bestimmtheit, - Grange, Begran-Begrangtsenn, - Ginheit, Bielheit, Mannigfaltigkeit, -Ibentität, Diversität, Indiffereng, - Denten, Genn, Wefen u. f. f. Richt nur gilt von Ronstruktionen aus solchem Material

alles oben Gesagte; sondern, weil durch dergleichen weite Abstrakta unendlich Vieles gedacht wird, kann in ihnen nur äußerst wenig gedacht werden: es sind leere Hülsen. Dadurch aber wird nun der Stoff des ganzen Philosophirens erstaunlich gering und ärmlich, woraus jene unsägliche und marternde Langweiligkeit bentsteht, die allen solchen Schriften eigen ist. Wollte ich nun gar an den Mißbrauch erinnern, den Hegel und seine Gesellen mit dergleichen weiten und leeren Abstraktis getrieben haben; so müßte ich besorgen, daß dem Leser übel würde und mir auch: denn die allerekelhafteste Langweiligkeit schwebt über dem hohlen 10 Wortkram dieser widerlichen Philosophaster.

Daß ebenfalls in der praktischen Philosophie aus blogen abstrakten Begriffen keine Weisheit zu Tage gefördert wird, ift wohl das Einzige, was zu lernen ist aus den moralischen Abhandlungen des Theologen Schleiermacher, mit deren Bor= 15 lefung derfelbe, in einer Reihe von Jahren die Berliner Afademie gelangweilt hat, und die jest fürzlich zusammengebrudt erschienen sind. Da werden zum Ausgangspunkt lauter abstrakte Begriffe genommen, wie Pflicht, Tugend, höchstes Gut, Sittengesek u. bal., ohne weitere Einführung, als daß sie eben in den Moralinstemen 20 vorzukommen pflegen, und werden nun behandelt als gegebene Realitäten. Ueber dieselben wird bann gar spikfindig bin und her geredet, hingegen gar nie auf den Ursprung jener Begriffe. auf die Sache selbst losgegangen, auf das wirkliche Menschenleben, auf welches doch allein jene Begriffe sich beziehen, aus 25 dem sie geschöpft senn sollen, und mit dem es die Moral eigent= lich zu thun hat. Gerade deshalb sind diese Diatriben eben so unfruchtbar und nuklos, wie sie langweilig sind; womit viel gesagt ist. Leute, wie diesen nur gar zu gern philosophirenden Theologen, findet man zu allen Zeiten, berühmt, mahrend sie leben, 30 nachher bald vergessen. Ich rathe hingegen lieber Die zu lesen. welchen es umgekehrt ergangen: denn die Zeit ist furz und kostbar.

Wenn nun, allem hier Gesagten zufolge, weite, abstrakte, zumal aber durch keine Anschauung zu realisirende Begriffe nie die Erkenntnißquelle, der Ausgangspunkt, oder der eigentliche 25 Stoff des Philosophirens senn dürfen; so können doch bisweilen einzelne Resultate desselben so ausfallen, daß sie sich bloß in abstracto denken, nicht aber durch irgend eine Anschauung belegen

lassen. Erkenntnisse dieser Art werden freilich auch nur halbe Erkenntnisse seine gleichsam nur den Ort an, wo das zu Erkennende liegt; aber es bleibt verhüllt. Daher soll man auch nur im äußersten Fall und wo man an den Gränzen der unsern Fähigkeiten möglichen Erkenntniß angelangt ist, sich mit dergleichen Begriffen begnügen. Ein Beispiel der Art wäre etwan der Begriff eines Senns außer der Zeit; desgleichen der Sah: die Unzerstördarkeit unsers wahren Wesens durch den Tod ist keine Fortdauer desselben. Bei Begriffen dieser Art wankt gleichsos Anschauliche. Daher darf zwar bisweilen und im Nothfall das Philosophiren in solche Erkenntnisse auslausen, nie aber mit ihnen anheben.

Das oben gerügte Operiren mit weiten Abstraktis, unter 15 ganglichem Berlassen der anschaulichen Erkenntnig, aus der sie abgezogen worden und welche daher die bleibende, naturgemäße Rontrole berselben ist, war zu allen Zeiten die Sauptquelle der Irrthumer des dogmatischen Philosophirens. Gine Wissenschaft aus der blogen Bergleichung von Begriffen, also aus allgemeinen 20 Sähen aufgebaut, könnte nur dann sicher senn, wenn alle ihre Sage synthetische a priori maren, wie dies in der Mathematik ber Fall ift: benn nur folche leiden feine Ausnahmen. Saben bie Sage hingegen irgend einen empirischen Stoff; so muß man biesen stets gur Sand behalten, um die allgemeinen Sage gu 25 fontroliren. Denn alle irgendwie aus ber Erfahrung geschöpften Wahrheiten sind nie unbedingt gewiß, haben daher nur eine approximative Allgemeingültigkeit; weil hier keine Regel ohne Ausnahme gilt. Rette ich nun bergleichen Gate, vermöge bes Ineinandergreifens ihrer Begriffssphären, an einander; so wird leicht 30 ein Begriff den andern gerade da treffen, wo die Ausnahme liegt: ift aber dies im Berlauf einer langen Schluftette auch nur ein einziges Mal geschehen; so ift bas ganze Gebäude von seinem Fundament losgeriffen und ichwebt in ber Luft. Sage ich 3. B. "bie Wiederfäuer sind ohne vordere Schneibegahne", und wende 25 dies und was daraus folgt auf die Rameele an; so wird Alles falich: benn es gilt nur von den gehörnten Wiedertauern. -Sieher gehört gerade was Rant bas Bernünfteln nennt und fo oft tadelt: benn dies besteht eben in einem Gubsumiren von

Begriffen unter Begriffe, ohne Rudficht auf den Ursprung derselben, und ohne Brufung der Richtigfeit und Ausschlieflichkeit einer solchen Subsumtion, wodurch man dann, auf längerm ober fürzerm Umwege, zu fast jedem beliebigen Resultat, das man sich als Ziel vorgestedt hatte, gelangen kann; daher dieses Ber= 5 nünfteln vom eigentlichen Sophisticiren nur dem Grade nach verschieden ist. Nun aber ift, im Theoretischen, Sophisticiren eben das, was im Praktischen Schikaniren ist. Dennoch hat selbst Plato sich sehr häufig jenes Vernünfteln erlaubt: Proklos hat, wie schon erwähnt, diesen Fehler seines Vorbildes, nach 10 Weise aller Nachahmer, viel weiter getrieben. Dionnsius Areopagita. De divinis nominibus, ist ebenfalls start damit behaftet. Aber auch schon in den Fragmenten des Eleaten Me= Iiss finden wir deutliche Beispiele von solchem Bernunfteln (besonders §§. 2-5 in Brandis Comment. Eleat.): sein Ber= 15 fahren mit den Begriffen, die nie die Reglität, aus der sie ihren Inhalt haben, berühren, sondern, in der Atmosphäre abstrafter Allgemeinheit ichwebend, darüber hinwegfahren, gleicht zum Schein gegebenen Schlägen, die nie treffen. Ein rechtes Muster von solchem Vernünfteln ist ferner des Philosophen Sallustius 20 Büchelchen De Diis et mundo, besonders c. c. 7, 12 et 17. Aber ein eigentliches Rabinetitud von philosophischem Bernünfteln, übergebend in entschiedenes Sophisticiren, ift folgendes Räsonnement des Platonikers Maximus Inrius, welches ich, da es kurz ist, hersehen will. "Jede Ungerechtigkeit ist die Ent= 25 reikung eines Guts: es giebt kein anderes Gut, als die Tugend: die Tugend aber ist nicht zu entreißen: also ist es nicht möglich, daß der Tugendhafte Ungerechtigkeit erleide von dem Bosen. Nun bleibt übrig, daß entweder gar feine Ungerechtigfeit erlitten werben kann, oder daß solche der Bose von dem Bosen erleide. 30 Allein der Bose besitt gar kein Gut; da nur die Tugend ein solches ist: also kann ihm keines genommen werden. Also kann auch er keine Ungerechtigkeit erleiden. Also ist die Ungerechtig= feit eine unmögliche Sache." — Das Original, durch Wiederholungen weniger koncis, lautet so: Adinia eori aquiqeois ayadov 35 το δε αγαθον τι αν ειη αλλο η αρετη; -- ή δε αρετη αναφαιρετον. Ουκ αδικησεται τοινυν ό την αρετην εχων, η ουκ εστιν αδικια αφαιρεσις αγαθου ουδεν γαρ αγαθον αφαιρετον, ουδ'

αποβλητον, ουδ' έλετον, ουδε ληιστον. Ειεν ουν, ουδ' αδικειται δ χρηστος, ουδ' ύπο του μοχθηρου αναφαιρετος γαρ. Λειπεται τοινυν η μηδενα αδικεισθαι καθαπαξ, η τον μοχθηρον ύπο του δμοιου αλλα τω μοχθηρω ουδενος μετεστιν αγαθου ή δε αδικια 5 ην αγαθου αφαιρεσις δ δε μη εχων ό,τι αφαιρεθη, ουδε εις ό,τι αδικηθη, εχει. (Sermo 2.) Auch ein modernes Beispiel von solchen Beweisen aus abstrakten Begriffen, wodurch ein offenbar absurder Sat als Wahrheit aufgestellt wird, will ich noch hinzufügen und nehme es aus den Werken eines großen Mannes, 10 bes Jordanus Brunus. In seinem Buche Del Infinito, universo e mondi (S. 87 der Ausgabe von A. Wagner) läßt er einen Aristoteliker (mit Benuhung und Uebertreibung der Stelle I, 5 De coelo des Aristoteles) beweisen, daß jenseit der Welt fein Raum senn könne. Die Welt nämlich sei eingeschlossen 15 von der achten Sphare des Aristoteles; jenseit dieser aber könne fein Raum mehr fenn. Denn: gabe es jenseit berfelben noch einen Rörper; so ware dieser entweder einfach oder gusammengesett. Nun wird aus lauter erbetenen Principien sophistisch bewiesen, daß fein ein facher Rörper daselbst senn tonne; aber 20 auch tein gufammengefetter: benn biefer mußte aus einfachen bestehen. Also ist daselbst überhaupt kein Körper: — dann aber auch fein Raum. Denn der Raum wird definirt als "das, worin Rörper senn können": nun ist aber eben bewiesen, daß baselbst feine Rörper senn können. Alfo ift auch fein Raum 25 da. Dies Lettere ist der Hauptstreich dieses Beweises aus abstraften Begriffen. Im Grunde beruht er darauf, daß der Sag "wo fein Raum ist, konnen feine Körper senn" als ein allgemein verneinender genommen und demnach simpliciter konvertirt wird: "wo keine Rörper senn können, da ist kein Raum". Aber jener 30 Sat ist, genau betrachtet, ein allgemein bejahender, nämlich diefer: "alles Raumlose ist forperlos": er darf also nicht simpliciter konnertirt werden. Jedoch läßt nicht jeder Beweis aus abstratten Begriffen, mit einem Ergebniß, welches der Unschauung offenbar widerstreitet (wie hier die Endlichkeit des Raumes), 35 fich auf so einen logischen Fehler gurudführen. Denn bas Gophistische liegt nicht immer in ber Form, sondern oft in ber Materie, in den Prämissen und in der Unbestimmtheit der Begriffe und ihres Umfangs. Hiezu finden sich gahlreiche Belege

bei Spinoza, bessen Methode es ja ist, aus Begriffen zu beweisen; man sehe z. B. tie erbärmlichen Sophismen, in seiner Ethica, P. IV, prop. 29—31, mittelst der Bieldeutigkeit der schwankenden Begriffe convenire und commune habere. Doch verhindert Dergleichen nicht, daß den Neo-Spinozisten unserer 5 Tage Alles, was er gesagt hat, als ein Evangesium gilt. Bessonders sind unter ihnen die Hegelianer, deren es wirklich noch einige giebt, besustigend, durch ihre traditionelse Ehrsucht vor seinem Sah omnis determinatio est negatio, bei welchem sie, dem scharlatanischen Geiste der Schule gemäß, ein Gesicht mas 10 chen, als ob er die Welt aus den Angeln zu heben vermöchte; während man keinen Hund damit aus dem Ofen loden kann; indem auch der Einfältigste von selbst begreift, daß wenn ich, durch Bestimmungen, etwas abgränze, ich eben dadurch das jensseit der Gränze Liegende ausschließe und also verneine.

Also an allen Vernünfteleien obiger Art wird recht sichtbar, welche Abwege jener Algebra mit blogen Begriffen, die keine Unschauung kontrolirt, offen stehen, und daß mithin für unsern Intellekt die Anschauung das ist, was für unsern Leib der feste Boben, auf welchem er steht: verlassen wir jene, so ist Alles insta-20 bilis tellus, innabilis unda. Man wird bem Belehrenden biefer Auseinandersekungen und Beispiele die Ausführlichkeit derselben zu Gute halten. Ich habe badurch den großen, bisher zu wenig beachteten Unterschied, ja, Gegensak zwischen dem anschauenden und dem abstratten oder reflettirten Ertennen, deffen Feststellung 25 ein Grundzug meiner Philosophie ift, hervorheben und belegen wollen; da viele Phanomene unsers geistigen Lebens nur aus ihm erklärlich find. Das verbindende Mittelglied zwischen jenen beiden fo verschiedenen Erfenntnigweisen bildet, wie ich §. 14 bes ersten Bandes dargethan habe, die Urtheilskraft. Zwar 30 ift diese auch auf dem Gebiete des bloß abstratten Erfennens thatig, wo sie Begriffe nur mit Begriffen vergleicht: baber ift jedes Urtheil, im logischen Sinn dieses Worts, allerdings ein Werk der Urtheilskraft, indem dabei allemal ein engerer Begriff einem weiteren subsumirt wird. Jedoch ift diese Thätigkeit ber 35 Urtheilstraft, wo sie bloß Begriffe mit einander vergleicht, eine geringere und leichtere, als wo sie ben Uebergang vom gang Einzelnen, dem Anschaulichen, gum wesentlich Allgemeinen. Dem

Begriff, macht. Da nämlich dort durch Analyse der Begriffe in ihre wesentlichen Pradifate, ihre Bereinbarfeit ober Unvereinbarfeit auf rein logischem Wege muß entschieden werden konnen, wozu die Jedem einwohnende bloge Vernunft hinreicht; so ift die 5 Urtheilsfraft dabei nur in der Abfürzung jenes Processes thätig, indem der mit ihr Begabte schnell übersieht, was Andere erft burch eine Reihe von Reflexionen herausbringen. Ihre Thätigkeit im engern Sinn aber tritt allerdings erst da ein, wo das anschaulich Erkannte, also das Reale, die Erfahrung, in das deut-10 liche, abstratte Erkennen übertragen, unter genau entsprechende Begriffe subsumirt und so in das reflektirte Wissen abgesetzt werden foll. Daher ift es dieses Bermögen, welches die festen Grundlagen aller Wissenschaften, als welche stets im unmittel= bar Erfannten, nicht weiter Abzuleitenden bestehen, aufzustellen 15 hat. hier in den Grundurtheilen liegt daher auch die Schwierig= feit derselben, nicht in den Schlussen baraus. Schließen ist leicht, urtheilen schwer. Faliche Schlusse sind eine Seltenheit, faliche Urtheile stets an der Tagesordnung. Nicht weniger hat die Urtheilstraft im prattischen Leben, bei allen Grundbeschlüssen und 20 Hauptentscheidungen, den Ausschlag zu geben; wie denn der richterliche Ausspruch, in ber Sauptsache, ihr Wert ift. Bei ihrer Thätigkeit muß, - auf ähnliche Art, wie bas Brennglas bie Sonnenstrahlen in einen engen Fofus gusammengieht, - ber Intellekt alle Data, die er über eine Sache hat, so eng qu= 25 sammenbringen, daß er sie mit Ginem Blid erfaßt, welchen er nun richtig fixirt und dann mit Besonnenheit das Ergebniß sich beutlich macht. Budem beruht die große Schwierigkeit des Ur= theils in den meisten Fällen darauf, daß wir von der Folge auf ben Grund zu geben haben, welcher Weg stets unsicher ift; ja, 20 ich habe nachgewiesen, daß hier die Quelle alles Irrthums liegt. Dennoch ist in allen empirischen Wissenschaften, wie auch in ben Angelegenheiten des wirklichen Lebens, Diefer Weg meistens ber einzige vorhandene. Das Experiment ist schon ein Bersuch, ihn in umgekehrter Richtung gurudzulegen: baber ist es entscheidend 35 und bringt wenigstens den Jrrthum zu Tage; vorausgesett, daß es richtig gewählt und redlich angestellt sei, nicht aber wie die Neutonischen Experimente in der Farbenlehre: aber auch das Ex= periment muß wieder beurtheilt werden. Die volltommene Sicher=

heit der Wissenschaften a priori, also der Logik und Mathematik, beruht hauptsächlich darauf, daß in ihnen uns der Weg vom Grunde auf die Folge offen steht, der allemal sicher ist. Dies verleiht ihnen den Charakterrein objektiver Wissenschaften, d.h. solcher, über deren Wahrheiten Alle, welche dieselben verstehen, auch übereinstimmend urtheilen müssen; welches um so auffallenzber ist, als gerade sie auf den subjektiven Formen des Intellekts beruhen, während die empirischen Wissenschaften allein es mit dem handgreislich Objektiven zu thun haben.

Aeußerungen der Urtheilstraft sind auch Wit und Scharf= 10 sinn: in jenem ist sie reflettirend, in diesem subsumirend thatig. Bei den meisten Menschen ist die Urtheilstraft bloß nominell vorhanden: es ist eine Art Jronie, daß man sie den normalen Gei= steskräften beizählt, statt sie allein den monstris per excessum auguschreiben. Die gewöhnlichen Röpfe zeigen selbst in den tlein- 11 sten Angelegenheiten Mangel an Zutrauen zu ihrem eigenen Urtheil: eben weil sie aus Erfahrung missen, daß es feines verdient. Seine Stelle nimmt bei ihnen Vorurtheil und Nachurtheil ein; wodurch sie in einem Zustand fortbauernder Unmundigkeit erhalten werden, aus welcher unter vielen Sunderten faum Einer 20 losgesprochen wird. Eingeständlich ist sie freilich nicht; ba sie sogar vor sich selber gum Schein urtheilen, dabei jedoch stets nach ber Meinung Anderer ichielen, welche ihr heimlicher Richtpunkt bleibt. Während Jeber sich ichamen wurde, in einem geborgten Rod, Sut oder Mantel umberzugehen, haben sie Alle keine an= 25 beren, als geborgte Meinungen, die sie begierig aufraffen, wo sie ihrer habhaft werden, und dann, sie für eigen ausgebend, damit herumstolziren. Andere borgen sie wieder von ihnen und machen es damit eben so. Dies erklart die ichnelle und weite Berbreis tung der Jrrthumer, wie auch den Ruhm des Schlechten: denn 20 Die Meinungsverleiher von Profession, also Journalisten u. bgl., geben in der Regel nur faliche Waare aus, wie die Ausleiher der Maskenanzüge nur falsche Juwelen.

## Rapitel 8\*).

Bur Theorie des Lächerlichen.

Auf dem in den vorhergegangenen Rapiteln erläuterten, von mir so nachdrüdlich hervorgehobenen Gegensatzwischen anschaus lichen und abstrakten Vorstellungen beruht auch meine Theorie des Lächerlichen; weshalb das zu ihrer Erläuterung noch Beizubringende seine Stelle hier findet, obgleich es, der Ordnung des Textes nach, erst weiter unten folgen müßte.

Das Problem des überall identischen Ursprungs und damit 10 der eigentlichen Bedeutung des Lachens wurde schon von Cicero erfannt, aber auch sofort als unlösbar aufgegeben. (De orat. II, 58.) Der älteste mir bekannte Bersuch einer psychologischen Erklärung des Lachens findet sich in Hutchesons Introduction into moral philosophy Bk. 1, ch. 1, §. 14. — Eine etwas 15 spätere anonnme Schrift, Traité des causes physiques et morales du rire, 1768, ist als Bentilation des Gegenstandes nicht ohne Berdienst. Die Meinungen der von Some bis gu Rant sich an einer Erklärung jenes ber menschlichen Natur eigenthumlichen Phänomens versuchenden Philosophen hat Platner qu-20 sammengestellt, in seiner Anthropologie, §. 894. — Rants und Jean Pauls Theorien des Lächerlichen sind bekannt. Ihre Unrichtigkeit nachzuweisen halte ich für überflussig; ba Jeder, melder gegebene Fälle des Lächerlichen auf sie gurudguführen versucht, bei den allermeisten die Ueberzeugung von ihrer Unzuläng= 25 lichkeit sofort erhalten wird.

Meiner im ersten Bande ausgeführten Erklärung zusolge ist der Ursprung des Lächerlichen allemal die paradoxe und daher unerwartete Subsumtion eines Gegenstandes unter einen ihm übrigens heterogenen Begriff, und bezeichnet demgemäß das Phä= 30 nomen des Lachens allemal die plötliche Wahrnehmung einer Inkongruenz zwischen einem solchen Begriff und dem durch denselben gedachten realen Gegenstand, also zwischen dem Abstrakten und dem Anschaulichen. Je größer und unerwarteter, in der

<sup>\*)</sup> Dieses Rapitel bezieht sich auf §. 13 des ersten Bandes.

Auffassung des Lachenden, diese Inkongruenz ift, besto heftiger wird sein Lachen ausfallen. Demnach muß bei Allem, was Laden erregt, allemal nachzuweisen senn ein Begriff und ein Gin= gelnes, also ein Ding oder ein Borgang, welcher zwar unter jenen Begriff sich subsumiren, mithin durch ihn sich benten läßt, a jedoch in anderer und vorwaltender Beziehung gar nicht darunter gehört, sondern sich von Allem, was sonst durch jenen Begriff gedacht wird, auffallend unterscheidet. Wenn, wie gumal bei Wikworten oft der Fall ist, statt eines solchen anschaulichen Rea-Ien, ein dem höhern oder Gattungsbegriff untergeordneter Art= 10 beariff auftritt: so wird er doch das Lachen erst dadurch erregen, daß die Phantasie ihn realisirt, d. h. ihn durch einen anschau= lichen Repräsentanten vertreten läßt, und so der Konflikt zwischen bem Gedachten und dem Angeschauten Statt findet. Ja, man tann, wenn man die Sache recht explicite erkennen will, jedes Lächer- 15 liche gurudführen auf einen Schluft in der ersten Figur, mit einer unbestrittenen major und einer unerwarteten, gewissermaaken nur durch Schifane geltend gemachten minor; in Folge welcher Berbindung die Ronflusion die Eigenschaft des Lächerlichen an sich hat. 20

Ich habe, im ersten Bande, für überflüssig gehalten, diese Theorie an Beispielen zu erläutern; da Jeder dies, durch ein wenig Nachdenken über ihm erinnerliche Fälle des Lächerlichen, leicht selbst leisten kann. Um jedoch auch der Geistesträgheit derzienigen Leser, die durchaus im passiven Zustand verharren wols 25 len, zu Hülfe zu kommen, will ich mich hier dazu bequemen. Sogar will ich, in dieser dritten Auflage, die Beispiele vermehzen und anhäusen; damit es unbestritten sei, daß hier, nach so vielen fruchtlosen, früheren Bersuchen, die wahre Theorie des Läzcherlichen gegeben und das schon vom Cicero aufgestellte, aber 30 auch aufgegebene Problem desinitiv gelöst sei.

Wenn wir bedenken, daß zu einem Winkel zwei auf einander treffende Linien erfordert sind, welche, wenn verlängert, einander schneiden, die Tangente hingegen den Kreis nur an einem Punkte streift, an diesem Punkte aber eigentlich mit ihm parallel geht, so und wir demgemäß die abstrakte Ueberzeugung von der Unmögslichkeit eines Winkels zwischen Kreislinie und Tangente gegenwärtig haben; nun aber doch auf dem Papier ein solcher Winkel

uns augenscheinlich vorliegt; so wird dieses uns leicht ein Lächeln abnöthigen. Das Lächerliche in diesem Fall ist zwar außerst schwach: hingegen tritt gerade in ihm der Ursprung desselben aus der Inkongruenz des Gedachten zum Angeschauten ungemein deut-5 lich hervor. - Je nachdem wir, beim Auffinden einer solchen Intongrueng, vom Realen, d.i. Unichaulichen, gum Begriff, ober aber umgekehrt vom Begriff zum Realen übergehen, ist das daburch entstehende Lächerliche entweder ein Wikwort, oder aber eine Ungereimtheit, im höhern Grade, zumal im Praktischen, eine 10 Narrheit; wie im Text auseinandergesett worden. Um nun Bei= spiele des ersten Falles, also des Wiges, zu betrachten, wollen wir zunächst die allbekannte Anekdote nehmen vom Gaskogner, über den der Rönig lachte, als er ihn bei strenger Winterkalte in leichter Sommerfleidung fah, und der darauf gum Rönig 15 sagte: "Hätten Ew. Maj. angezogen, was ich angezogen habe; so murden Sie es fehr warm finden", - und auf die Frage, was er angezogen habe: "meine ganze Garberobe". — Unter diesem lettern Begriff ist nämlich, so gut wie die unübersehbare Garderobe eines Rönigs, auch das einzige Sommerrödchen eines 20 armen Teufels zu benten, dessen Anblid auf seinem frierenden Leibe sich jedoch dem Begriff sehr inkongruent zeigt. — Das Publikum eines Theaters in Paris verlangte einst, daß die Marseillaise gespielt werde, und gerieth, als dies nicht geschah, in großes Schreien und Toben; so daß endlich ein Polizeikommissa= 25 rius in Uniform auf die Bühne trat und erklärte, es sei nicht erlaubt, daß im Theater etwas Anderes vorkomme, als was auf bem Zettel stehe. Da rief eine Stimme: Et vous, Monsieur, êtes-vous aussi sur l'affiche? welcher Einfall das einstimmigste Gelächter erregte. Denn hier ist die Subsumtion des Beteroge= 30 nen unmittelbar beutlich und ungezwungen. — Das Epigramm:

"Bav ist der treue Hirt, von dem die Bibel sprach: Wenn seine Heerde schläft, bleibt er allein noch wach",

subsumirt unter den Begriff eines bei der schlafenden Heerde wachenden Hirten, den langweiligen Prediger, der die ganze Ges meinde eingeschläfert hat und nun ungehört allein fortbelfert. — Analog ist die Grabschrift eines Arztes: "Hier liegt er, wie ein Held, und die Erschlagenen liegen um ihn her": — es subsumirt unter den dem Helden ehrenvollen Begriff des "von Getödteten

umringt Liegens" den Argt, der das Leben erhalten soll. -Gehr häufig besteht das Wihwort in einem einzigen Ausdrud, durch den eben nur der Begriff angegeben wird, unter welchen der vorliegende Fall subsumirt werden fann, welcher jedoch Allem, was sonst darunter gedacht wird, sehr heterogen ist. Go im 5 Romeo, wenn der lebhafte, aber soeben tödtlich verwundete Mertutio seinen Freunden, die ihn Morgen zu besuchen versprechen, antwortet: "Ja, fommt nur, ihr werdet einen stillen Mann an mir finden", unter welchen Begriff hier der Todte subsumirt wird: im Englischen kommt aber noch das Wortspiel 10 hingu, daß a grave man zugleich den ernsthaften, und den Mann des Grabes bedeutet. — Dieser Art ist auch die bekannte Anekbote vom Schauspieler Ungelmann: nachdem auf dem Berliner Theater alles Improvisiren streng untersagt worden war, hatte er zu Pferde auf der Buhne zu erscheinen, wobei, als er gerade 15 auf dem Proscenio war, das Pferd Mist fallen ließ, wodurch das Publikum ichon zum Lachen bewogen wurde, jedoch sehr viel mehr, als Unzelmann zum Pferde sagte: "Was machst denn du? weißt du nicht, daß uns das Improvisiren verboten ist?" Sier ist die Subsumtion des Heterogenen unter den allgemeineren Be= 20 griff sehr deutlich, daher das Wikwort überaus treffend und die dadurch erlangte Wirtung des Lächerlichen außerst start. - Sieher gehört ferner eine Zeitungsnachricht vom März 1851 aus Sall: "Die judische Gaunerbande, deren wir erwähnt haben, wurde wieder bei uns, unter obligater Begleitung, eingeliefert." 25 Diese Subsumtion einer Polizeieskorte unter einen musikalischen Ausdruck ist sehr glüdlich; wiewohl sich schon dem blogen Wortspiel nähernd. - Singegen ist es gang der hier in Rede stehenden Urt, wenn Saphir, in einem Federfrieg gegen den Schauspieler Angeli, diesen bezeichnet als "den an Geist und Rörper gleich 30 großen Angeli" - wo, vermöge der stadtbekannten winzigen Statur des Schauspielers, unter den Begriff ..groß" das ungemein Rleine sich anschaulich stellt: - so auch, wenn berselbe Saphir die Arien einer neuen Oper .. gute alte Bekannte" nennt, also unter einen Begriff, der in andern Källen gur Em= 35 pfehlung bient, gerade die tadelhafte Eigenschaft bringt: - eben jo, wenn man von einer Dame, auf deren Gunft Geschenke Ginfluß hätten, sagen wollte, sie wisse das utile dulci zu vereinigen:

wodurch man unter den Begriff der Regel, welche vom Horaz in afthetischer Sinsicht empfohlen wird, das moralisch Gemeine bringt: - eben so, wenn man, um ein Bordell anzudeuten, es etwan bezeichnete als einen "bescheibenen Wohnsit stiller Freu-5 ben". — Die gute Gesellschaft, welche, um vollkommen fabe zu fenn, alle entschiedenen Aeußerungen und daher alle ftarken Ausbrude verbannt hat, pflegt, um standalose, oder irgendwie anstößige Dinge ju bezeichnen, sich dadurch zu helfen, daß sie folche, gur Milberung, mittelft allgemeiner Begriffe ausdrudt: hiedurch 10 aber wird diesen auch das ihnen mehr oder minder Heterogene subsumirt, wodurch eben, in entsprechendem Grade, die Wirkung des Lächerlichen entsteht. Dahin also gehört das Obige utile dulci: desgleichen: "er hat auf dem Ball Unannehmlichkeiten gehabt", - wenn er geprügelt und herausgeschmissen worden; 15 oder "er hat des Guten etwas zu viel gethan", — wenn er betrunken ist; wie auch "die Frau soll schwache Augenblide ha= ben", - wenn sie ihrem Mann Sorner aufsett; u. s. w. Eben= falls gehören dahin die Aequivoten, nämlich Begriffe, welche an und für sich nichts Unanständiges enthalten, unter die jedoch das 20 Vorliegende gebracht auf eine unanständige Vorstellung leitet. Sie sind in der Gesellschaft sehr häufig. Aber ein vollkommenes Muster der durchgeführten und großartigen Aequivoke ist die un= vergleichliche Grabschrift auf den Justice of peace von Shenstone, als welche, in ihrem hochtrabenden Lapidarstil, von edeln und 25 erhabenen Dingen zu reden scheint, während unter jeden ihrer Begriffe etwas ganz Anderes zu subsumiren ist, welches erst im allerletten Wort, als unerwarteter Schlüssel zum Gangen, hervortritt und der Leser laut auflachend entdedt, daß er bloß eine sehr schmuzige Aequivote gelesen hat. Sie herzusehen und gar noch so zu übersegen ist in diesem glatt gekammten Zeitalter ichlechterdings unzulässig: man findet sie in Shenstone's Poëtical works, über= schrieben Inscription. Die Aequivoten gehen bisweilen in das bloke Wortspiel über, von welchem im Text das Nöthige gesagt worden.

Much wider die Absicht kann die jedem Lächerlichen zum Grunde liegende Subsumtion des in einer Hinsicht Heterogenen unter einen ihm übrigens angemessenen Begriff Statt finden: 3. B. einer der freien Neger in Nordamerika, welche sich bemühen,

in allen Studen den Weißen nachzuahmen, hat gang fürglich seinem gestorbenen Rinde ein Epitaphium gesetzt, welches anhebt: "Liebliche, früh gebrochene Lilie". - Wird hingegen, mit plum= per Absichtlichkeit, ein Reales und Anschauliches geradezu unter den Begriff seines Gegentheils gebracht, so entsteht die platte, s gemeine Fronie. 3. B. wenn bei ftarfem Regen gefagt wird: "das ist heute ein angenehmes Wetter"; — oder, von einer haßlichen Braut: "ber hat sich ein schönes Schähchen ausgesucht": - oder von einem Spigbuben: "dieser Ehrenmann"; u. bgl. m. Nur Kinder und Leute ohne alle Bildung werden über so etwas 10 lachen: denn hier ist die Inkongrueng zwischen bem Gedachten und dem Angeschauten eine totale. Doch tritt, eben bei dieser plumpen Uebertreibung in der Bewerkstelligung des Lächerlichen, ber Grundcharafter besselben, besagte Inkongruenz, sehr deutlich hervor. — Dieser Gattung des Lächerlichen ist, wegen der Ueber= 15 treibung und deutlichen Absichtlichkeit, in etwas verwandt die Barobie. Ihr Berfahren besteht darin, daß sie ben Borgangen und Worten eines ernsthaften Gedichtes oder Dramas unbedeutende, niedrige Bersonen, oder kleinliche Motive und Sandlungen unterschiebt. Sie subsumirt also die von ihr dargestellten 20 platten Realitäten unter die im Thema gegebenen hohen Begriffe, unter welche sie nun in gewisser Sinsicht passen muffen, während sie übrigens benselben sehr inkongruent sind; wodurch dann der Widerstreit zwischen dem Angeschauten und dem Gedachten sehr grell hervortritt. Un bekannten Beispielen fehlt es hier nicht: 25 ich führe baher nur eines an, aus der Bobeide von Carlo Goggi, Att 4, Scene 3, wo zweien Sanswürsten, die sich foeben geprügelt haben und davon ermüdet ruhig neben einander liegen, die berühmte Stanze des Ariosto (Orl. fur. I, 22) oh gran bontà de' cavalieri antichi u. s. w. ganz wörtlich in 30 ben Mund gelegt ist. - Dieser Art ist auch die in Deutschland fehr beliebte Anwendung ernster, besonders Schiller'icher Berse auf triviale Vorfälle, welche offenbar eine Subsumtion des Seterogenen unter den allgemeinen Begriff, welchen der Bers ausspricht, enthält. So 3. B. wann Jemand einen recht charat- 35 teristischen Streich hat ergeben lassen, wird es selten an Einem fehlen, der dazu sagt: "Daran erkenn' ich meine Pappenheimer." Aber originell und sehr wigig war es, als Giner an ein eben

getrautes junges Ehepaar, dessen weibliche Hälfte ihm gefiel, die Schlußworte der Schiller'schen Ballade "Die Bürgschaft" (ich weiß nicht wie laut) richtete:

"Ich sei, erlaubt mir die Bitte, In euerm Bunde der Dritte."

Die Wirkung des Lächerlichen ist hier stark und unausbleiblich, weil unter die Begriffe, durch welche Schiller uns ein moralisch edles Berhältniß zu denken giebt, ein verbotenes und unsittliches, aber richtig und ohne Beränderung subsumirt, also dadurch gesto dacht wird. — In allen hier angeführten Beispielen des Witzes sindet man, daß einem Begriff, oder überhaupt einem abstrakten Gedanken, ein Reales, unmittelbar, oder mittelst eines engern Begriffes, subsumirt wird, welches zwar, nach der Strenge, dars unter gehört, sedoch himmelweit verschieden ist von der eigents lichen und ursprünglichen Absicht und Richtung des Gedankens. Demgemäß besteht der With, als Geistesfähigkeit, ganz allein in der Leichtigkeit, zu sedem vorkommenden Gegenstande einen Begriff zu sinden, unter welchem er allerdings mitgedacht werden kann, jedoch allen andern darunter gehörigen Gegenständen sehr hetes vogen ist.

Die zweite Urt bes Lächerlichen geht, wie erwähnt, in umgetehrter Richtung, vom abstraften Begriff ju dem durch biesen gedachten Realen, ober Anschaulichen, welches nun aber irgend eine Inkongrueng zu bemselben, die übersehen worden, an den 25 Tag legt, wodurch eine Ungereimtheit, mithin in praxi eine närrische Handlung, entsteht. Da das Schauspiel Handlung erforbert, so ist diese Art des Lächerlichen der Romödie wesentlich. Hierauf beruht Boltaire's Bemerkung: J'ai cru remarquer aux spectacles, qu'il ne s'élève presque jamais de ces éclats 30 de rire universels, qu'à l'occasion d'une méprise. (Préface de l'enfant prodigue.) Als Beispiele dieser Gattung des Lächerlichen können die folgenden gelten. Als Jemand geäußert hatte, daß er gern allein spatieren gienge, sagte ein Destreicher gu ihm: "Sie gehn gern allein spatieren; ich halt auch: ba 35 können wir zusammen gehn." Er geht aus von dem Begriff "ein Bergnügen, welches Zwei lieben, konnen sie gemeinschaftlich genießen", und subsumirt bemselben ben Fall, ber gerade bie Gemeinschaft ausschlieft. Ferner ber Bediente, welcher bas

abgeschabte Seehundsfell am Roffer seines Herrn mit Makassaröl bestreicht, damit es wieder behaart werde; wobei er ausgeht von bem Begriff "Mataffarol macht haare wachsen": - bie Soldaten in der Wachtstube, welche dem eben eingebrachten Arrestanten an ihrem Kartenspiel Theil zu nehmen erlauben, weil er aber 5 dabei schiftanirt, wodurch Streit entsteht, ihn hinauswerfen: fie lassen sich leiten durch den allgemeinen Begriff "schlechte Gesellen wirft man hinaus", - vergessen aber, daß er zugleich Arrestant, b. h. Einer, den sie festhalten sollen, ift. - Zwei Bauerjungen hatten ihre Alinte mit grobem Schrot geladen, welches sie, um 10 ihm feines zu substituiren, heraushaben wollten, ohne jedoch das Bulver einzubüßen. Da legte der Eine die Mündung des Laufes in seinen Sut, den er amischen die Beine nahm, und fagte jum Andern: "Jest drude du gang fachte, fachte, fachte los: da kommt zuerst das Schrot." Er geht aus von dem Be- 15 griff "Berlangsamung der Ursache giebt Berlangsamung der Wirfung". - Belege sind ferner die meisten Sandlungen des Don Quijote, welcher unter Begriffe, die er aus Ritterromanen ge= schöpft, die ihm vorkommenden ihnen fehr heterogenen Realitäten subsumirt, 3. B. um die Unterdrudten zu unterstützen, die Ga= 20 leerenstlaven befreit. Eigentlich gehören auch alle Münchhausia= naden hieher: nur sind sie nicht Sandlungen die vollzogen, sonbern unmögliche, die als wirklich geschehen bem Buhörer aufgebunden werden. Bei denselben ist allemal die Thatsache so ge= faßt, daß sie, bloß in abstracto, mithin tomparativ a priori 25 gedacht, als möglich und plausibel erscheint: aber hinterher, wenn man zur Anschauung des individuellen Kalls herabkommt, also a posteriori, thut sich das Unmögliche der Sache, ja, das Abfurde ber Annahme hervor und erregt Lachen, durch die augenfällige Inkongruenz des Angeschauten zum Gedachten: 3. B. wenn 80 die im Bosthorn eingefrorenen Melodien in der warmen Stube aufthauen; - wenn Munchhausen, bei strengem Frost, auf dem Baume sikend, sein herabgefallenes Meffer am gefrierenden Wasserstrahl seines Urins in die Höhe zieht, u. s. w. Dieser Art ist auch die Geschichte von zwei Löwen, welche Nachts die 85 Scheibewand durchbrechen und in ihrer Buth fich gegenseitig auffressen; so daß am Morgen nur noch die beiden Schwänze gefunden werden.

Roch giebt es Fälle des Lächerlichen, wo der Begriff, unter welchen das Anschauliche gebracht wird, weder ausgesprochen, noch angedeutet zu werden braucht, sondern vermöge der Ideenassociation von selbst ins Bewuftsenn tritt. Das Lachen, in 5 welches Garrid, mitten im Tragiren, ausbrach, weil ein vorn im Parterre stehender Fleischer, um sich ben Schweiß abzuwi= ichen, einstweilen seinem großen Sunde, der, mit den Border= pfoten auf die Parterreschranke gestütt, nach dem Theater binfah, seine Berrude aufgesett hatte, war badurch vermittelt, daß 10 Garrid vom hinzugedachten Begriff eines Zuschauers ausgieng. Eben hierauf beruht es, daß gemisse Thiergestalten, wie Affen, Rangurus, Springhaasen u. dal. uns bisweilen lächerlich erscheinen, weil etwas Menschenähnliches in ihnen uns veranlaßt, sie unter den Begriff der menschlichen Geftalt gu subsumiren, von 15 welchem wieder ausgehend, wir ihre Inkongruenz zu demselben wahrnehmen.

Die Begriffe, beren hervortretende Inkongrueng gur Anschauung uns zum Lachen bewegt, sind nun entweder die eines Andern, oder unsere eigenen. Im erstern Fall lachen wir über 20 den Andern: im zweiten fühlen wir eine oft angenehme, wenig= stens beluftigende Ueberraschung. Rinder und robe Menschen lachen baber bei ben fleinsten, sogar bei widrigen Bufallen, wenn sie ihnen unerwartet waren, also ihren vorgefaßten Begriff des Irrthums überführten. — In der Regel ist das Lachen ein ver-25 gnüglicher Zustand: die Wahrnehmung der Inkongruenz des Ge= dachten zum Angeschauten, also zur Wirklichkeit, macht uns dem= nach Freude und wir geben uns gern der frampfhaften Erschütte= rung hin, welche diese Wahrnehmung erregt. Der Grund hievon liegt in Folgendem. Bei jenem plöglich hervortretenden Wider= 30 streit zwischen dem Angeschauten und dem Gedachten behält das Angeschaute allemal unzweifelhaftes Recht: denn es ist gar nicht dem Jrrthum unterworfen, bedarf feiner Beglaubigung von außer= halb, sondern vertritt sich selbst. Sein Ronflitt mit dem Gebachten entspringt zulett daraus, daß dieses mit seinen abstratten 35 Begriffen nicht herabkann gur endlosen Mannigfaltigkeit und Ruancirung des Anschaulichen. Dieser Gieg der anschauenden Erkenntniß über das Denken erfreut uns. Denn das Anschauen ist die ursprüngliche, von der thierischen Ratur ungertrennliche

Erkenntnißweise, in der sich Alles, was dem Willen unmittelsbares Genügen giebt, darstellt: es ist das Medium der Gegenswart, des Genusses und der Fröhlichkeit: auch ist dasselbe mit keiner Anstrengung verknüpft. Bom Denken gilt das Gegentheil: es ist die zweite Potenz des Erkennens, deren Ausübung stets seinige, oft bedeutende Anstrengung erfordert, und deren Begriffe es sind, welche sich oft der Befriedigung unserer unmittelbaren Wünsche entgegenstellen, indem sie, als das Medium der Verzgangenheit, der Zukunst und des Ernstes, das Vehikel unserer Befürchtungen, unserer Reue und aller unserer Sorgen abgeben. 10 Diese strenge, unermüdliche, überlästige Hosmeisterin Vernunst jeht ein Mal der Unzulänglichkeit überführt zu sehen, muß uns daher ergöhlich sehn. Deshalb also ist die Miene des Lachens der Freude sehr nahe verwandt.

Wegen des Mangels an Vernunft, also an Allgemeinbegrif= 15 fen, ist das Thier, wie der Sprache, so auch des Lachens un= fähig. Dieses ist daher ein Vorrecht und charafteristisches Merf= mal des Menschen. Jedoch hat, beiläufig gesagt, auch sein ein= ziger Freund, der Hund, einen analogen, ihm allein eigenen und charafteristischen Akt vor allen andern Thieren voraus, nämlich 20 das so ausdrucksvolle, wohlwollende und grundehrliche Wedeln. Wie vortheilhaft sticht doch diese, ihm von der Natur eingegebene Begrüßung ab, gegen die Vücklinge und grinzenden Hösslichkeits= bezeugungen der Menschen, deren Versicherung inniger Freund= schaft und Ergebenheit es an Zuverlässississischen Kürliches für die 25 Gegenwart, tausend Mal übertrifft. —

Das Gegentheil des Lachens und Scherzes ist der Ernst. Demgemäß besteht er im Bewußtsenn der vollkommenen Ueberseinstimmung und Rongruenz des Begriffs, oder Gedankens, mit dem Anschaulichen, oder der Realität. Der Ernste ist überzeugt, 30 daß er die Dinge denkt wie sie sind, und daß sie sind wie er sie denkt. Eben deshalb ist der Uebergang vom tiesen Ernst zum Lachen so besonders leicht und durch Rleinigkeiten zu bewerkstellisgen; weil sene vom Ernst angenommene Uebereinstimmung, se vollkommener sie schien, desto leichter selbst durch eine geringe, 35 unerwartet zu Tage kommende Inkongruenz aufgehoben wird. Daher se mehr ein Mensch des ganzen Ernstes fähig ist, desto herzlicher kann er lachen. Menschen, deren Lachen stets affektirt

und gezwungen herauskommt, sind intellektuell und moralisch von leichtem Gehalt; wie denn überhaupt die Art des Lachens, und andererseits der Anlaß dazu, sehr charakteristisch für die Person ist. Daß die Geschlechtsverhältnisse den leichtesten, jederzeit bereit liegenden und auch dem schwächsten Witz erreichbaren Stoff zum Scherze abgeben, wie die Häufigkeit der Zoten beweist, könnte nicht senn, wenn nicht der tiesste Ernst gerade ihnen zum Grunde läge.

Daß das Lachen Anderer über Das, was wir thun oder ernstlich sagen, uns so empfindlich beleidigt, beruht darauf, daß es aussagt, zwischen unsern Begriffen und der objektiven Realiztät sei eine gewaltige Inkongruenz. Aus demselben Grunde ist das Prädikat "lächerlich" beleidigend. — Das eigentliche Hohnzelächter rust dem gescheiterten Widersacher triumphirend zu, wie inkongruent die Begriffe, welche er gehegt, zu der sich seht ihm offenbarenden Wirklichkeit gewesen. Unser eigenes ditteres Lachen, bei der sich uns schrecklich enthüllenden Wahrheit, durch welche fest gehegte Erwartungen sich als täuschend erweisen, ist der lebhafte Ausdruck der nunmehr gemachten Entdedung der Inkonzogruenz zwischen den Gedanken, die wir, in thörichtem Vertrauen auf Menschen oder Schicksal, gehegt, und der jeht sich entscheierns den Wirklichkeit.

Das absichtlich Lächerliche ist der Scherz: er ist das Bestreben, zwischen den Begriffen des Andern und der Realität, 25 durch Berschieben des Einen diefer Beiden, eine Distrepang gu Wege zu bringen; mahrend fein Gegentheil ber Ernft in ber wenigstens angestrebten genauen Angemessenheit Beider qu ein= ander besteht. Berftedt nun aber der Scherg sich hinter den Ernst: so entsteht die Tronie: 3.B. wenn wir auf die Meinungen des 20 Andern, welche das Gegentheil der unserigen sind, mit schein= barem Ernst eingehen und sie mit ihm zu theilen simuliren; bis endlich das Resultat ihn an uns und ihnen irre macht. So verhielt sich Sokrates dem Hippias, Protagoras, Gorgias und andern Sophisten, überhaupt oft seinem Collocutor gegenüber. -35 Das Umgekehrte ber Fronie ware bemnach ber hinter ben Scherg verstedte Ernst, und dies ist ber Sumor. Man konnte ihn ben boppelten Rontrapuntt der Ironie nennen .- Erflärungen wie "ber Sumorift die Wechseldurchdringung des Endlichen und Unendlichen"

bruden nichts weiter aus, als die gangliche Unfähigkeit gum Denfen Derer, die an solchen hohlen Floskeln ihr Genügen haben. -Die Fronie ist objektiv, nämlich auf den Andern berechnet; der Sumor aber subjektiv, nämlich gunächst nur für das eigene Selbst ba. Demgemäß finden die Meisterstude der Ironie sich D bei den Alten, die des humors bei den Neueren. Denn näher betrachtet, beruht der humor auf einer subjektiven, aber ernsten und erhabenen Stimmung, welche unwillfürlich in Ronflitt gerath mit einer ihr sehr heterogenen, gemeinen Außenwelt, der sie weder ausweichen, noch sich felbst aufgeben kann; daher sie, zur 10 Bermittelung, versucht, ihre eigene Unsicht und jene Außenwelt durch die selben Begriffe gu denten, welche hiedurch eine doppelte, bald auf dieser bald auf der andern Seite liegende Inkongruens zu dem dadurch gedachten Realen erhalten, wodurch der Eindrud bes absichtlich Lächerlichen, also bes Scherzes entsteht, hinter wel- 15 dem jedoch der tiefste Ernst verstedt ist und durchscheint. Fangt die Fronie mit ernster Miene an und endigt mit lächelnder. so halt der humor es umgekehrt. Als ein Beispiel von diesem fann icon ber oben angeführte Ausdruck des Merkutio gelten. Desgleichen im Samlet: Bolonius: " Gnädigster Berr, ich 20 will ehrerbietigst Abschied von Ihnen nehmen. - 5 am let: Sie können nichts von mir nehmen, was ich williger hergabe; ausgenommen mein Leben, ausgenommen mein Leben, ausgenom= men mein Leben."- Sodann, vor der Aufführung des Schau= spiels bei Sofe, sagt Samlet zur Ophelia: "Was sollte ein 25 Mensch Anderes thun, als lustig senn? Denn seht nur, wie vergnügt meine Mutter aussieht, und mein Bater ist doch erst por zwei Stunden gestorben. - Ophelia: Bor zwei Mal zwei Monaten, gnädigster Berr. - Samlet: Go lange ift's ber ?! Ei, da mag der Teufel noch schwarz geben! ich will mir ein 30 munteres Rleid machen laffen." - Ferner auch in Jean Pauls "Titan", wenn der tieffinnig gewordene und nun über sich felbst brutende Schoppe öfter seine Sande ansehend gu sich fagt: "Da sist ein Serr leibhaftig und ich in ihm: wer ist aber sol= der?" - Als wirklicher humorist tritt heinrich heine auf, in 85 feinem "Romancero": hinter allen feinen Scherzen und Boffen merten wir einen tiefen Ernft, der sich schämt unverschleiert hervorzutreten. - Demnach beruht ber Sumor auf einer besondern

Art der Laune (mahrscheinlich von Luna), durch welchen Begriff, in allen seinen Modifitationen, ein entschiedenes Ueberwiegen des Subjektiven über das Objektive, bei der Auffassung der Aukenwelt, gedacht wird. Auch jede poetische, ober fünstlerische 5 Darftellung einer tomischen, ja fogar possenhaften Scene, als beren verbedter Sintergrund jedoch ein ernster Gedanke durch= schimmert, ist Produkt des Humors, also humoristisch. Dahin gehört 3. B. eine kolorirte Zeichnung von Tisch bein: fie ftellt ein ganz leeres Zimmer dar, welches seine Beleuchtung allein 10 von dem im Ramin lodernden Feuer erhält. Bor biesem steht ein Menich, in der Weste, so daß, von seinen Füßen ausgehend, der Schatten seiner Person sich über das gange Zimmer erstredt. "Das ift Giner", tommentirte Tifchbein bagu, "dem in ber Welt nichts hat gelingen wollen und der es zu nichts gebracht 15 hat: jest freut er sich, daß er doch einen so großen Schatten werfen fann." Sollte ich nun aber ben hinter diesen Scherz verstedten Ernst aussprechen; so könnte ich es am besten durch folgende dem Berfischen Gedichte Anwari Coheili entnommene Berfe:

"It einer Welt Besit für dich zerronnen, Sei nicht im Leid darüber, es ist nichts; Und hast du einer Welt Besitz gewonnen, Sei nicht erfreut darüber, es ist nichts. Borüber gehn die Schmerzen und die Wonnen, Geh' an der Welt vorüber, es ist nichts."—

20

25

Daß heut zu Tage in der Deutschen Litteratur,,humoristisch" durchgängig in der Bedeutung von,,komisch" überhaupt gebraucht wird, entspringt aus der erbärmlichen Sucht, den Dingen einen vornehmeren Namen zu geben, als ihnen zukommt, nämlich den so einer über ihnen stehenden Klasse: so will jedes Wirthshaus Hotel, jeder Geldwechsler Banquier, jede Reiterbude Cirkus, jedes Konzert Musikalische Akademie, das Kausmannskomptoir Büreau, der Töpfer Thonkünstler heißen, — demnach auch jeder Hansewurst Humorist. Das Wort Humor ist von den Engländern sentlehnt, um eine, bei ihnen zuerst bemerkte, ganz eigenthümliche, sogar, wie oben gezeigt, dem Erhabenen verwandte Art des Läscherlichen auszusondern und zu bezeichnen; nicht aber um jeden Spaaß und jede Hanswurstiade damit zu betiteln, wie jeht in

Deutschland allgemein, ohne Opposition, geschieht, von Litteraten und Gelehrten; weil der wahre Begriff jener Abart, jener Geisteszrichtung, jenes Kindes des Lächerlichen und Erhabenen, zu subtil und zu hoch senn würde für ihr Publikum, welchem zu gefallen, sie demüht sind, Alles abzuplatten und zu pöbelarisiren. Je nun, 5 "hohe Worte und niedriger Sinn" ist überhaupt der Wahlspruch der edeln "Jehtzeit": demgemäß heißt heut zu Tage ein Humozrist, was ehemals ein Hanswurst genannt wurde.

## Rapitel 9\*).

10

Bur Logit überhaupt.

Logik, Dialektik und Rhetorik gehören zusammen, indem sie das Ganze einer Technik der Bernunskt ausmachen, unter welcher Benennung sie auch zusammen gelehrt werden sollten, Logik als Technik des eigenen Denkens, Dialektik des Disputizens mit Anderen und Rhetorik des Redens zu Bielen (concionatio); also entsprechend dem Singular, Dual und Plural, wie auch dem Monolog, Dialog und Panegyrikus.

Unter Dialektik verstehe ich, in Uebereinstimmung mit Aristoteles (Metaph. III, 2, et Analyt. post. I, 11), die Runst des auf gemeinsame Erforschung der Wahrheit, namentlich 20 der philosophischen, gerichteten Gespräches. Ein Gespräch dieser Art geht aber nothwendig, mehr oder weniger, in die Kontroverse über; daher Dialektik auch erklärt werden kann als Disputirskunst. Beispiele und Muster der Dialektik haben wir an den Platonischen Dialogen: aber für die eigentliche Theorie derselben, 25 also für die Technik des Disputirens, die Eristik, ist bisher sehr wenig geleistet worden. Ich habe einen Versuch der Art aussgearbeitet und eine Probe desselben im zweiten Bande der Parserga mitgetheilt; daher ich die Erörterung dieser Wissenschaft hier ganz übergehe.

<sup>\*)</sup> Dieses Kapitel, mit sammt dem folgenden, steht in Beziehung zu §. 9 des ersten Bandes.

In der Rhetorik sind die rhetorischen Figuren ungefähr was in der Logik die spllogistischen, jeden Falls aber der Betrachtung würdig. Zu Aristoteles Zeit scheinen sie noch nicht Gegenstand theoretischer Untersuchung gewesen zu senn; da er in keiner seiner Khetoriken von ihnen handelt, und wir in dieser Hinsicht an den Rutilius Lupus, den Epitomator eines spätern Gorgias, verwiesen sind.

Alle drei Wiffenschaften haben das Gemeinsame, daß man, ohne sie gelernt zu haben, ihre Regeln befolgt, welche sogar 10 selbst erst aus dieser natürlichen Ausübung abstrahirt sind. — Daher haben sie, bei vielem theoretischen Interesse, boch nur geringen prattischen Rugen: theils weil sie zwar die Regel, aber nicht den Kall der Anwendung geben; theils weil wäh= rend der Praxis gewöhnlich feine Zeit ift, sich der Regeln gu 15 erinnern. Sie lehren also nur was Jeder schon von selbst weiß und übt: bennoch ist die abstratte Erfenntniß deffelben interessant und wichtig. Praftischen Rugen wird die Logit, wenigstens für bas eigene Denken, nicht leicht haben. Denn die Fehler unsers eigenen Rasonnements liegen fast nie in den 20 Schlüssen, noch sonst in ber Form, sondern in ben Urtheilen, also in der Materie des Denkens. Hingegen können wir bei der Rontroverse bisweilen einigen praftischen Rugen von der Logit ziehen, indem wir die, aus deutlich oder undeutlich bewußter Absicht, trügerische Argumentation des Gegners, welche 25 er unter bem Schmud und der Dede fortlaufender Rede por= bringt, auf die strenge Form regelmäßiger Schlusse gurudführen und dann ihm Fehler gegen die Logit nachweisen, 3. B. einfache Umkehrung allgemein bejahender Urtheile, Schluffe mit vier Terminis, Schluffe von der Folge auf ben Grund, 30 Schlusse in der zweiten Figur aus lauter affirmirenden Bramillen u. bal. m. -

Mir dünkt, daß man die Lehre von den Denkgesehen dadurch vereinsachen könnte, daß man deren nur zwei aufstellte, nämlich das vom ausgeschlossenen Dritten und das vom zusteichenden Grunde. Ersteres so: "jedem Subjekt ist jegliches Prädikat entweder beizulegen oder abzusprechen." Hier liegt im Entweder Oder schon, daß nicht Beides zugleich geschehen darf, folglich eben Das, was die Gesehe der Identität und des

Widerspruchs besagen: diese wurden also als Rorollarien jenes Sakes hinzukommen, welcher eigentlich besagt, daß jegliche zwei Begriffssphären entweder als vereint, oder als getrennt au denten sind, nie aber als Beides zugleich; mithin daß, wo Worte zusammengefügt sind, welche Lekteres bennoch aus- D bruden, diese Worte einen Dentprocest angeben, der unausführbar ist: das Innewerden dieser Unausführbarkeit ist das Gefühl bes Widerspruchs. - Das zweite Denkaesek, ber Sak vom Grunde, wurde besagen, daß obiges Beilegen ober Absprechen durch etwas vom Urtheil selbst Berschiedenes bestimmt senn muß, 10 welches eine (reine oder empirische) Anschauung, oder aber blok ein anderes Urtheil senn kann: dieses Andere und Berschiedene heißt alsdann der Grund des Urtheils. Sofern ein Urtheil dem ersten Dentgesethe genügt, ist es dentbar; sofern es dem zweiten genügt, ist es wahr, wenigstens logisch ober 15 formell wahr, wenn nämlich der Grund des Urtheils wieder nur ein Urtheil ist. Die materielle, oder absolute Wahrheit aber ist gulegt boch immer nur das Berhältniß zwischen einem Urtheil und einer Anschauung, also zwischen ber abstrakten und der anschaulichen Borstellung. Dies Berhältniß ist entweder ein 20 unmittelbares, oder aber vermittelt durch andere Urtheile, b. h. durch andere abstrakte Vorstellungen. Sienach ist leicht abzusehen, daß nie eine Wahrheit die andere umstoßen fann, sondern alle zulekt in Uebereinstimmung senn mussen: weil im Anschaulichen. ihrer gemeinsamen Grundlage, fein Widerspruch möglich ift. Daber 25 hat feine Wahrheit die andere zu fürchten. Trug und Jrrthum hingegen haben jede Wahrheit zu fürchten: weil, durch die logische Berkettung aller, auch die entfernteste ein Mal ihren Stoß auf jeden Jrrthum fortpflangen muß. Dieses zweite Dentgeset ift demnach der Anknüpfungspunkt der Logik an Das, was nicht so mehr Logit, sondern Stoff des Denkens ift. Folglich besteht in der Uebereinstimmung der Begriffe, also der abstraften Borstellung. mit dem in der anschaulichen Borstellung Gegebenen, nach der Seite des Objetts, die Wahrheit, und nach der Seite des Subjekts, bas Willen.

Das obige Bereint= oder Getrennt-senn zweier Begriffs= sphären auszudrücken ist die Bestimmung der Kopula: "ist — ist nicht." Durch diese ist jedes Verbum mittelst seines Particips

ausdrüdbar. Daher besteht alles Urtheilen im Gebrauch eines Berbi, und umgekehrt. Demnach ist die Bedeutung der Kopula, daß im Subjekt das Prädikat mitzudenken sei — nichts weiter. Jeht erwäge man, worauf der Inhalt des Insinitivs der Kopula, "Senn", hinausläuft. Dieser nun aber ist ein Hauptthema der Prosessorenphilosophie gegenwärtiger Zeit. Indessen muß man es mit ihnen nicht so genau nehmen: die meisten nämlich wollen damit nichts Anderes, als die materiellen Dinge, die Körperwelt, bezeichnen, welcher sie, als vollkommen unschuldige Realisten, im Grunde ihres Herzens, die höchste Realität beilegen. Nun aber so geradezu von den Körpern zu reden scheint ihnen zu vulgär: daher sagen sie "das Senn", als welches vornehmer klingt — und denken sich dabei die vor ihnen stehenden Tische und Stühle.

"Denn, weil, warum, barum, also, da, obgleich, zwar, bennoch, sondern, wenn — so, entweder — oder", und ähnliche mehr, sind eigentlich logische Partikeln; da ihr alleiniger Zwed ist, das Formelle der Denkprocesse auszudrücken. Sie sind daher ein kostbares Eigenthum einer Sprache und nicht allen in gleicher Anzahl eigen. Namentlich scheint zwar (das zusammen= 20 gezogene "es ist wahr") der deutschen Sprache ausschließlich anzugehören: es bezieht sich allemal auf ein folgendes, oder hinzusgedachtes aber, wie wenn auf so.

Die logische Regel, daß die ber Quantität nach einzelnen Urtheile, also die, welche einen Einzelbegriff (notio sin-25 gularis) zum Subjett haben, eben so zu behandeln sind, wie die allgemeinen Urtheile, beruht darauf, daß sie in der That allgemeine Urtheile sind, die bloß das Eigene haben, daß ihr Subjett ein Begriff ist, ber nur durch ein einziges reales Objekt belegt werden kann, mithin nur ein einziges unter sich be-30 greift: so, wenn ber Begriff burch einen Eigennamen bezeichnet wird. Dies tommt aber eigentlich erst in Betracht, wenn man von der abstrakten Borstellung abgeht zur anschaulichen, also die Begriffe realisiren will. Beim Denten selbst, beim Operiren mit ben Urtheilen, entsteht daraus tein Unterschied; weil eben zwischen 35 Einzelbegriffen und Allgemeinbegriffen tein log'icher Unterschied ift: "Immanuel Rant" bedeutet logisch: "alle Immanuel Rant". Demnach ist die Quantität der Urtheile eigentlich nur zwiefach: allgemeine und partifulare. Eine einzelne Borftellung tann gar nicht das Subjekt eines Urtheils senn; weil sie kein Abstrakstum, kein Gedachtes, sondern ein Anschauliches ist: jeder Begriff hingegen ist wesentlich allgemein, und jedes Urtheil muß einen Begriff zum Subjekt haben.

Der Unterschied der besondern Urtheile (propositiones 5 particulares) von den allgemeinen beruht oft nur auf dem äußern und zufälligen Umstande, daß die Sprache fein Wort hat, um den hier abzuzweigenden Theil des allgemeinen Begriffs, ber das Subjekt eines solchen Urtheils ist, für sich auszudrücken, in welchem Kall manches besondere Urtheil ein allgemeines senn 10 wurde. 3. B. das besondere Urtheil: "einige Baume tragen Gall= äpfel", wird zum allgemeinen, weil man für diese Abzweigung des Begriffs Baum ein eigenes Wort hat: "alle Eichen tragen Galläpfel". Eben so verhält sich bas Urtheil: "einige Menschen sind schwarz", zu bem: "alle Mohren sind schwarz". - Ober 15 aber jener Unterschied beruht darauf, daß im Ropfe des Urthei= lenden der Begriff, welchen er jum Gubjett des besondern Urtheils macht, sich nicht deutlich abgesondert hat von dem allge= meinen Begriff, als bessen Theil er ihn bezeichnet, sonst er statt bessen ein allgemeines Urtheil wurde aussprechen können: 3. B. 20 statt des Urtheils : "einige Wiederfäuer haben obere Borderzähne", dieses: ., alle ungehörnten Wiederkäuer haben obere Borderzähne".

Das hypothetische und das disjunttive Urtheil sind Aussagen über das Berhältniß zweier (beim disjunktiven auch mehrerer) kategorischer Urtheile zu einander. — Das hnpo = 25 thetische Urtheil sagt aus, daß von der Wahrheit des ersten der hier verknüpften kategorischen Urtheile die des zweiten abhängt, und von der Unwahrheit des zweiten die des ersten; also, daß diese zwei Sage, in Sinsicht auf Wahrheit und Unwahrheit, in direkter Gemeinschaft stehen. - Das disjunktive Urtheil 30 hingegen sagt aus, daß von der Wahrheit des einen der hier verknüpften kategorischen Urtheile die Unwahrheit der übrigenabhange, und umgekehrt; also daß diese Sake, in Sinsicht auf Wahrheit und Unwahrheit, in Widerstreit stehen. - Die Frage ist ein Urtheil, von bessen drei Studen eines offen gelassen ift: 85 also entweder die Ropula: "ist Rajus ein Römer — oder nicht?" oder das Prädikat: "ist Rajus ein Römer — oder etwas Anberes?" oder das Subjett: "ist Rajus ein Römer - oder ist

es ein Anderer?" — Die Stelle des offen gelassenen Begriffs kann auch ganz leer bleiben, z. B. was ist Rajus? — wer ist ein Römer?

Die επαγωγη, inductio, bei Aristoteles, ist das Gegentheil 5 der απαγωγη. Diese weist einen Sak als falsch nach, indem sie zeigt, daß was aus ihm folgen würde, nicht wahr ist; also durch die instantia in contrarium. Die επαγωγη hingegen weist die Mahrheit eines Sages badurch nach, daß sie zeigt, daß was aus ihm folgen wurde, wahr ift. Sie treibt demnach durch Beispiele 10 zu einer Annahme hin; die απαγωγη treibt eben so von ihr ab. Mithin ist die enaywyn, oder Induktion, ein Schluß von den Folgen auf den Grund, und zwar modo ponente: benn sie stellt aus vielen Fällen die Regel auf, aus der diese bann wieder die Folgen sind. Eben beshalb ist sie nie vollkommen sicher, sondern 15 bringt es höchstens zu sehr großer Wahrscheinlichkeit. Indessen tann diese formelle Unsicherheit, durch die Menge der aufgezählten Folgen, einer materiellen Sicherheit Raum geben; in ähnlicher Weise, wie in der Mathematik die irrationalen Berhältnisse, mittelft Decimalbruchen, der Rationalität unendlich nabe 20 gebracht werden. Die απαγωγη hingegen ist zunächst der Schluß vom Grunde auf die Folgen, verfährt jedoch nachher modo tollente, indem sie das Nichtbasenn einer nothwendigen Folge nach= weist und dadurch die Wahrheit des angenommenen Grundes auf= hebt. Eben deshalb ist sie stets vollkommen sicher und leistet 25 durch ein einziges sicheres Beispiel in contrarium mehr, als die Induttion durch ungahlige Beispiele für den aufgestellten Sak. So fehr viel leichter ist widerlegen, als beweisen, umwerfen, als aufstellen.

## Kapitel 10.

Zur Syllogistik.

80

Wiewohl es sehr schwer hält, über einen seit mehr als zwei Tausend Jahren von Unzähligen behandelten Gegenstand, der überdies nicht durch Erfahrungen Zuwachs erhält, eine neue und richtige Grundansicht aufzustellen; so darf dies mich doch nicht abhalten, den hier folgenden Versuch einer solchen dem Venker zur Prüfung vorzulegen.

Ein Schluß ist die Operation unserer Vernunst, vermöge 6 welcher aus zwei Urtheilen, durch Vergleichung derselben, ein drittes entsteht, ohne daß dabei irgend anderweitige Erkenntniß zu Hülfe genommen würde. Die Bedingung hiezu ist, daß solche zwei Urtheile einen Begriff gemein haben: denn sonst sind sie sich fremd und ohne alle Gemeinschaft. Unter dieser Bedingung 10 aber werden sie Vater und Mutter eines Kindes, welches von Beiden etwas an sich hat. Auch ist besagte Operation kein Akt der Willkür, sondern der Bernunst, welche, der Betrachtung solzcher Urtheile hingegeben, ihn von selchst, nach ihren eigenen Gezsehen, vollzieht: insofern ist er objektiv, nicht subjektiv, und daher 15 den strengsten Regeln unterworfen.

Beiläusig frägt sich, ob der Schließende durch den neu entstandenen Sah wirklich etwas Neues erfährt, etwas ihm vorher Unbekanntes? — Nicht schlechthin; aber doch gewissernaaßen. Was er erfährt, lag in dem, was er wußte: also wußte er es 20 schon mit. Aber er wußte nicht, daß er es wußte, welches ist, wie wenn man etwas hat, aber nicht weiß, daß man es hat; wo es so gut ist, als hätte man es nicht. Nämlich er wußte es nur implicite, jeht weiß er es explicite: dieser Unterschied aber kann so groß senn, daß ihm der Schlußsah als eine neue Wahrs 25 heit erscheint. 3. B.

Alle Diamanten sind Steine;

Me Diamanten sind verbrennlich:

Also sind einige Steine verbrennlich.

Das Wesen des Schlusses besteht folglich darin, daß wir uns 30 zum deutlichen Bewußtsenn bringen, die Aussage der Konklusion schon in den Prämissen mitgedacht zu haben: er ist demnach ein Mittel, sich seiner eigenen Erkenntniß deutlicher bewußt zu werden, näher zu erfahren, oder inne zu werden, was man weiß. Die Erkenntniß, welche der Schlußsah liesert, war latent, wirkte 35 daher so wenig, wie latente Wärme auss Thermometer wirkt. Wer Salz hat, hat auch Chlor; aber es ist als hätte er es

nicht: benn nur wenn es chemisch entbunden ist, kann es als Chlor wirken; also erst dann besitt er es wirklich. Eben so ver= halt sich der Erwerb, welchen ein bloger Schluß aus ichon befannten Prämissen liefert : eine vorher gebundene oder latente 5 Erkenntnik wird dadurch frei. Diese Bergleiche könnten zwar etwas übertrieben scheinen, sind es jedoch wohl nicht. Denn, weil wir viele ber aus unsern Erfenntnissen möglichen Schlusse fehr bald, fehr schnell und ohne Formlichkeit vollziehen, weshalb auch feine deutliche Erinnerung derselben bleibt; so scheint es, 10 daß teine Prämissen zu möglichen Schlüssen lange unbenutt aufbewahrt blieben, sondern wir ju allen Prämissen, die im Bereich unsers Wissens liegen, auch schon die Ronklusionen fertig hatten. Allein dies ist nicht immer der Fall: vielmehr können, in einem Ropfe, zwei Prämissen lange Zeit ein isolirtes Dasenn haben, 15 bis endlich ein Anlaß sie zusammenführt, wo dann die Ronklu= sion plöglich hervorspringt, wie aus Stahl und Stein, erst wann sie aneinander schlagen, der Funte. Wirklich liegen, sowohl zu theoretischen Einsichten, als zu Motiven, welche Entschlüsse berbeiführen, die von Außen aufgenommenen Prämissen oft lange 20 in uns und werden, jum Theil durch undeutlich bewußte, selbst wortlose Denkakte, mit unserm übrigen Borrath von Erkennt= nissen verglichen, ruminirt und gleichsam burcheinander geschüttelt, bis endlich die rechte Major auf die rechte Minor trifft, wo diese alsbald sich gehörig stellen und nun die Ronklusion mit Einem 25 Male dasteht, als ein uns plötlich aufgegangenes Licht, und ohne unser Zuthun, als ware sie eine Inspiration: da begreifen wir nicht, wie wir und wie Andere Das so lange nicht erkannt haben. Freilich wird im gludlich organisirten Ropf Diefer Procek schneller und leichter vor sich geben, als im gewöhnlichen: und 30 eben weil er spontan, ja ohne deutliches Bewußtsenn vollzogen wird, ist er nicht zu erlernen. Daher sagt Goethe:

"Wie etwas sei leicht, Weiß, der es erfunden und der es erreicht."

Als ein Gleichniß des geschilderten Gedankenprocesses kann man jene Vorhängschlösser betrachten, die aus Ringen mit Buchstaben bestehen: am Koffer eines Reisewagens hängend werden sie so lange geschüttelt, bis endlich die Buchstaben des Wortes gehörig zusammentressen und das Schloß aufgeht. Uebrigens aber ist

dabei zu bedenken, daß der Syllogismus im Gedankengange selbst besteht, die Worte und Sate aber, durch welche man ihn ausdrudt, bloß die nachgebliebene Spur desselben bezeichnen: fie verhalten sich zu ihm, wie die Rlangfiguren aus Sand zu den Tönen, deren Bibrationen sie darstellen. Wann wir etwas über- 5 denken wollen, ruden wir unsere Data gusammen, sie konkres= ciren zu Urtheilen, welche sämmtlich schnell aneinandergehalten und verglichen werden, wodurch sich augenblicklich die daraus möglichen Ronklusionen, mittelst des Gebrauchs aller drei spllogistischen Figuren, abseten; wobei jedoch, wegen ber großen 10 Schnelligkeit dieser Operationen, nur wenige, bisweilen gar keine Worte gebraucht werden und bloß die Ronflusion formlich ausgesprochen wird. So geschieht es benn auch bisweilen, daß, indem wir auf diesem Wege, ober auch auf dem blok intuitiven, d. h. durch ein glückliches Apperçu, irgend eine neue Wahrheit 15 uns zum Bewuftsenn gebracht haben, wir nun zu ihr, als ber Rontlusion, die Prämissen suchen, d. h. einen Beweis für dieselbe aufstellen möchten: benn die Erkenntnisse sind in ber Regel früher da, als ihre Beweise. Wir durchwühlen alsdann den Vorrath unserer Erkenntnisse, um zu sehen, ob wir nicht darin 20 irgend eine Wahrheit finden fonnen, in welcher die neu entdedte ichon implicite enthalten ware, ober zwei Sake, burch beren regelmäßige Aneinanderfügung diese sich als Resultat ergäbe. — Singegen liefert den förmlichsten und grokartigften Syllogismus. und zwar in der ersten Figur, jeder gerichtliche Proces. Die 25 Civil- oder Rriminal-Uebertretung, wegen welcher geklagt wird. ist die Minor: sie wird vom Rläger festgestellt. Das Gesek für solchen Fall ist die Major. Das Urtheil ist die Ronklusion. welche daher, als ein Nothwendiges, vom Richter bloß "erkannt" mirb.

Jetzt aber will ich versuchen, von dem eigentlichen Mechanismus des Schließens die einfachste und richtigste Darstellung zu geben.

Das Urtheilen, dieser elementare und wichtigste Proces des Denkens, besteht im Bergleichen zweier Begriffe; das Schlies 35 gen im Bergleichen zweier Urtheile. Inzwischen wird gewöhnslich, in den Lehrbüchern, das Schließen ebenfalls auf ein Bergleichen von Begriffen zurücgeführt, wiewohl von dreien;

indem nämlich aus dem Berhältniß, welches zwei dieser Begriffe jum dritten haben, Dasjenige, welches sie zu einander haben, erkannt wurde. Dieser Unsicht lagt sich die Wahrheit auch nicht absprechen, und indem dieselbe Anlak zu ber, auch von mir im 5 Text gelobten, anschaulichen Darstellung ber syllogistischen Berhältnisse mittelft gezeichneter Begriffssphären giebt, hat sie ben Borzug, die Sache leicht faglich zu machen. Allein mir icheint, daß hier, wie in so manden Fällen, die Faglichkeit auf Rosten ber Grundlichkeit erreicht wird. Der eigentliche Denkproceg beim 10 Schließen, mit welchem die drei spillogistischen Figuren und ihre Nothwendigkeit genau zusammenhängen, wird dadurch nicht erfannt. Wir operiren nämlich beim Schließen nicht mit bloßen Begriffen, sondern mit gangen Urtheilen, denen die Qualität, bie allein in der Ropula und nicht in den Begriffen liegt, wie 15 auch die Quantität, durchaus wesentlich ist, wozu auch sogar noch die Modalität tommt. Jene Darstellung des Schlusses als eines Berhältniffes dreier Begriffe fehlt darin, daß sie die Urtheile sogleich in ihre letten Bestandtheile (die Begriffe) auflöst, wobei das Bindungsmittel dieser verloren geht und das den 20 Urtheilen als solchen und in ihrer Ganzbeit Eigenthümliche, welches gerade die Nothwendigkeit der aus ihnen hervorgehenden Rontlusion herbeiführt, aus den Augen gebracht wird. Sie verfällt hiedurch in einen Fehler, der dem analog ist, den die orga= nische Chemie begienge, wenn sie 3. B. in der Analyse der Pflan-25 gen, diese sogleich in ihre letten Bestandtheile auflöste, wo sie benn bei allen Pflanzen Rarbon, Sydrogen und Oxygen erhalten, aber die specifischen Unterschiede verlieren wurde, welche gu gewinnen man bei den nahern Beftandtheilen, den fogenannten Alfaloiden, stehen bleiben und sich huten muß, diese gleich wieder 30 gu gerfegen. - Aus drei gegebenen Begriffen lägt fich noch tein Schluß giehen. Da fagt man freilich: bas Berhaltniß zweier berselben zum dritten muß dabei gegeben senn. Der Ausbrud dieses Berhaltniffes sind ja aber gerade bie jene Begriffe verbindenden Urtheile: also sind Urtheile, nicht bloge Begriffe, 35 der Stoff des Schlusses. Demnach ist Schließen wesentlich ein Bergleichen zweier Urtheile: mit diesen, mit den durch sie ausgedrudten Gedanten, und nicht bloß mit drei Begriffen, geht ber Denkprocek in unserm Ropfe, auch wenn er unvollständig ober

gar nicht durch Worte bezeichnet wird, vor sich, und als solchen, als ein Aneinanderhalten der ganzen, unzerlegten Urtheile, muß man ihn in Betrachtung nehmen, um den technischen Hergang beim Schließen eigentlich zu verstehen, woraus dann auch die Nothwendigkeit dreier, wirklich vernunftgemäßer, spllogistischer beiguren sich ergeben wird.

Wie man, bei der Darstellung der Syllogistif mittelst Begriffsiphären, diefe fich unter dem Bilde von Rreifen dentt; so hat man, bei der Darstellung mittelft ganger Urtheile, sich biese unter dem Bilde von Stäben zu denken, die, gum Behuf 10 der Bergleichung bald mit dem einen, bald mit dem andern Ende aneinander gehalten werden: die verschiedenen Weisen aber, nach benen dies geschehen fann, geben die drei Figuren. Da nun jede Prämisse ihr Subjett und ihr Präditat enthält; so sind diese zwei Begriffe als an den beiden Enden jedes Stabes befindlich 15 vorzustellen. Berglichen werden jest die beiden Urtheile hinsichtlich der in ihnen beiden verschiedenen Begriffe: benn ber britte Begriff muß in beiden, wie icon erwähnt, der felbige fenn; daher er feiner Bergleichung unterworfen, sondern das ist, woran, d. h. in Bezug worauf, die beiden andern verglichen 20 werden: es ist der Medius. Dieser ist sonach immer nur das Mittel und nicht die hauptsache. Die beiden disparaten Begriffe hingegen sind der Gegenstand des Nachdenkens, und ihr Berhält= niß zu einander, mittelst der Urtheile in denen sie enthalten sind. herauszubringen, ist der Zwed des Syllogismus: daher eben 25 redet die Ronklusion nur von ihnen, nicht aber vom Medius, als welcher ein bloßes Mittel, ein Maakstab war, den man fallen läft, sobald er gedient hat. Ist nun dieser in beiden Saken identische Begriff, also der Medius, in einer Brämisse, bas Subjekt derselben; so muß der zu vergleichende Begriff ihr Pra- 30 bitat senn, und umgekehrt. Sogleich stellt sich hier a priori die Möglichkeit dreier Fälle heraus: entweder nämlich wird das Gubjett der einen Brämiffe mit dem Bräditat der andern verglichen, oder aber das Subjett der einen mit dem Subjett der andern. ober endlich das Prädikat der einen mit dem Prädikat der andern. 35 Hieraus entstehen die drei sollogistischen Figuren des Aristoteles: die vierte, welche, etwas naseweis, hinzugefügt worden, ist unacht und eine Afterart: man Schreibt fie bem Galenus gu;

jedoch beruht dies bloß auf Arabischen Auktoritäten. Jede der drei Figuren stellt einen ganz verschiedenen, richtigen und natürslichen Gedankengang der Bernunft beim Schließen dar.

Ist nämlich, in den zwei zu vergleichenden Urtheilen, das 5 Berhältnik zwischen bem Bräditat bes einen und bem Gub= jett des andern der Zwed der Bergleichung; so entsteht die erste Figur. Diese allein hat den Borzug, daß die Begriffe, welche in der Konklusion Subjekt und Prädikat sind, beide auch schon in den Prämissen in derselben Gigenschaft auftreten; mab-10 rend in den zwei andern Figuren stets einer von ihnen in der Ronklusion seine Rolle wechseln muß. Dadurch aber hat in der ersten Figur das Resultat stets weniger Neuheit und Ueberraschenbes, als in den beiden andern. Jener Borzug der ersten Figur wird nun dadurch erreicht, daß das Prädikat der Major ver-15 glichen wird mit dem Subjekt der Minor; nicht aber umgekehrt: welches daher hier wesentlich ist und herbeiführt, daß der Medius die beiden ungleichnamigen Stellen einnimmt, d. h. in der Major Subjett und in der Minor Prädikat ist; woraus eben wieder seine untergeordnete Bedeutung hervorgeht, indem er figurirt als 20 ein blokes Gewicht, welches man beliebig bald in die eine, bald in die andere Waagschale legt. Der Gedankengang bei dieser Figur ift, daß dem Subjekt der Minor das Prädikat der Major zukommt, weil bas Subjekt der Major dessen Brabikat ift; oder im negativen Fall, aus demselben Grunde, das Um-25 gekehrte. Hier wird also den durch einen Begriff gedachten Dingen eine Eigenschaft beigelegt, weil sie einer andern anhängt, die wir schon an ihnen fennen; oder umgekehrt. Daher ist hier bas leitende Princip: nota notae est nota rei ipsius, et repugnans notae repugnat rei ipsi.

Bergleichen wir hingegen zwei Urtheile in der Absicht, das Berhältniß, welches die Subjekte beider zu einander haben mögen, herauszubringen; so müssen wir zum gemeinsamen Maaßstab das Prädikat derselben nehmen: dieses wird demnach hier der Medius und muß folglich in beiden Urtheilen das selbe senn.

Daraus entsteht die zweite Figur. Hier wird das Berhältniß zweier Subjekte zu einander bestimmt, durch dassenige, welches sie zu einem und demselben Prädikat haben. Dies Berhältniß kann aber nur dadurch bedeutsam werden, daß das selbe Prädis

fat dem einen Subjett beigelegt, dem andern abgesprochen wird, als wodurch es zu einem wesentlichen Unterscheidungsgrunde beider wird. Denn wurde es beiden Subjetten beigelegt; fo fönnte dies über ihr Verhältniß zu einander nicht entscheidend senn: weil fast jedes Pradifat ungahligen Subjetten gutommt. 5 Noch weniger wurde es entscheiden, wenn man es Beiden absprache. Sieraus folgt der Grundcharatter der zweiten Figur, daß nämlich die beiden Brämissen entgegengesette Qualität haben muffen: die eine muß bejahen, die andere verneinen. Daher ist hier die oberste Regel: sit altera negans: deren Rorol= 10 larium ist: e meris affirmativis nihil sequitur; eine Regel, gegen welche in einer lofen, burch viele Zwischensätze verbedten Argumentation bisweilen gefündigt wird. Aus dem Gesagten geht der Gedankengang, den diese Rigur darstellt, deutlich hervor: es ist die Untersuchung zweier Arten von Dingen, in der Absicht 15 sie zu unterscheiden, also festzustellen, daß sie nicht gleicher Gattung sind; welches hier badurch entschieden wird, daß der einen Art eine Eigenschaft wesentlich ist, welche der andern fehlt. Daß dieser Gedankengang gang von selbst die zweite Figur annimmt und nur in dieser sich scharf ausprägt, zeige ein Beispiel: 20

Alle Fische haben kaltes Blut; Rein Wallfisch hat kaltes Blut: Also ist kein Wallfisch ein Fisch.

Hingegen stellt dieser Gedanke sich in der ersten Figur matt, gezwungen und zuleht ausgeflickt dar:

25

30

Reines, was kaltes Blut hat, ist ein Wallfisch;

Alle Fische haben kaltes Blut:

Mso ist kein Fisch ein Wallfisch,

Und folglich kein Wallfisch ein Fisch. —

Auch ein Beispiel mit bejahender Minor:

Rein Mohammedaner ist ein Jude;

Einige Türken sind Juden:

Also sind einige Türken keine Mohammedaner.

Als das leitende Princip für diese Figur stelle ich demnach auf: für die Modi mit verneinender Minor: cui repugnat nota, 35 etiam repugnat notatum: und für die mit bejahender Minor: notato repugnat id cui nota repugnat. Deutsch läßt es sich so zusammenfassen: zwei Subjekte, die zu einem Prädikat in entgegengesetztem Verhältnisse stehen, haben zu einander ein nesgatives.

Der dritte Fall ist der, daß es die Prädifate zweier Ur= theile sind, beren Berhältniß zu erforschen wir die Urtheile qu= s sammenstellen: hieraus entsteht die britte Figur, in welcher demgemäß der Medius in beiden Prämissen als Subjekt auftritt. Er ist auch hier das tertium comparationis, der Maakstab, der an beide zu untersuchende Begriffe gelegt wird, oder gleichsam ein chemisches Reagens, an welchem man beide prüft, um aus 10 ihrem Verhältniß zu ihm, das zu erfahren, welches zwischen ihnen selbst Statt findet: bemzufolge sagt dann die Konklusion aus, ob zwischen ihnen beiden ein Verhältniß von Subjekt und Prädikat vorhanden ist und wie weit sich dieses erstreckt. Demnach stellt in dieser Figur sich das Nachdenken über zwei Eigenschaften 15 dar, welche man entweder für unvereinbar, oder aber für ungertrennlich zu halten geneigt ift und, um dieses zu entscheiden, sie in zwei Urtheilen zu Prädikaten eines und beffelben Subjekts zu machen versucht. Siedurch ergiebt sich nun, entweber daß beide Eigenschaften einem und demselben Dinge gutom-20 men, folglich ihre Bereinbarkeit, oder aber, daß ein Ding zwar die eine, jedoch nicht die andere hat, folglich ihre Trenn= barkeit: Ersteres in allen Modis mit zwei affirmirenden, Letzteres in allen mit einer negirenden Prämisse: 3. B.

Einige Thiere können sprechen; Alle Thiere sind unvernünftig:

25

Also können einige Unvernünftige sprechen.

Nach Kant (die falsche Spiksindigkeit, §. 4) würde nun dieser Schluß nur dadurch konklusiv senn, daß wir in Gedanken hinzusügten: "also einige Unvernünftige sind Thiere". Dies so scheint hier aber durchaus überstüssig und keineswegs der natürsliche Gedankengang zu senn. Um aber denselben Gedankenproceß direkt mittelst der ersten Figur zu vollziehen, müßte ich sagen:

"Alle Thiere sind unvernünftig; Einige Sprechenkönnende sind Thiere",

alsdann sich ergebende Konklusion "einige Sprechenkönnende sind unvernünftig" müßte umgekehrt werden, um den Schlußsatz zu erhalten, den die dritte Figur von selbst ergiebt und auf welchen der ganze Gedankengang es abgesehen hat. — Nehmen wir noch ein Beispiel:

Alle Alkalimetalle schwimmen auf dem Wasser; Alle Alkalimetalle sind Metalle: Also einige Metalle schwimmen auf dem Wasser.

Bei der Versetung in die erste Figur muß die Minor ums gekehrt werden, lautet also: "einige Metalle sind Alkalimetalle": sie besagt mithin nur, daß einige Metalle in der Sphäre "Als

falimetalle" liegen, so:



während unsere wirkliche Erkenntniß ist, daß alle Akalimetalle 10 in der Sphäre "Metalle" liegen, so:



Folglich müßten wir, wenn die erste Figur die allein normale senn soll, um naturgemäß zu denken, weniger denken, als wir wissen, und unbestimmt denken, während wir bestimmt wissen. Diese Annahme hat zu viel gegen sich. Ueberhaupt also ist zu 15 leugnen, daß wir, beim Schließen in der zweiten und dritten Figur, im Stillen einen Satz umkehren. Vielmehr stellt die dritte und auch die zweite Figur einen eben so vernunftgemäßen Gesdankenproceß dar, wie die erste. Betrachten wir jeht noch ein Beispiel der andern Art der dritten Figur, wo die Trennbarkeit 20 der beiden Prädikate das Ergebniß ist; weshalb hier eine Präsmissen segirend senn muß:

Rein Buddhaist glaubt einen Gott; Einige Buddhaisten sind vernünftig: Also glauben einige Bernünstige keinen Gott. Wie in den obigen Beispielen die Vereinbarkeit, so ist jett die Trennbarkeit zweier Eigenschaften das Problem der Reslexion, welches auch hier dadurch entschieden wird, daß man sie an einem Subjekt vergleicht und an diesem die eine ohne die andere nachweist: dadurch erreicht man seinen Zwed unmittelbar, während man ihn durch die erste Figur nur mittelbar erreichen könnte. Denn um den Schluß auf diese zu reduziren, müßte man die Minor umkehren, mithin sagen: "Einige Bernünstige sind Buddhaisten", welches nur ein versehlter Ausdruck des Sinnes derselben wäre, als welcher besagt: "Einige Buddhaissen sind denn doch wohl vernünstig."

Als das leitende Princip dieser Figur stelle ich demnach auf: für die besahenden Modi: ejusdem rei notae, modo sit altera universalis, sidi invicem sunt notae particulares: und für die verneinenden Modi: nota rei competens, notae eidem repugnanti, particulariter repugnat, modo sit altera universalis. Zu deutsch: Werden von einem Subjekte zwei Prädikate bejaht, und zwar wenigstens eines allgemein, so werden sie auch von einander partikulär bejaht; hingegen partikulär verneint, sobald eines derselben dem Subjekt widerspricht, von dem das andere bejaht wird: nur muß Jenes oder Dieses allgemein geschehen.

In der vierten Figur soll nun das Subjekt der Major mit dem Prädikat der Minor verglichen werden: allein in der Konklusion müssen Beide ihren Werth und ihre Stelle wieder 25 vertauschen, so daß als Prädikat auftritt, was in der Major Subjekt war und als Subjekt was in der Minor Prädikat war. Hieran wird sichtbar, daß diese Figur bloß die muthwillig auf den Ropf gestellte erste, keineswegs aber der Ausdruck eines wirklichen und der Bernunst natürlichen Gedankenganges ist.

Singegen sind die drei ersten Figuren der Ekthpos dreier wirklicher und wesentlich verschiedener Denkoperationen. Diese haben das Gemeinsame, daß sie in der Vergleichung zweier Urstheile bestehen: aber eine solche wird nur dann fruchtbar, wann sie einen Begriff gemeinschaftlich haben. Diesen können wir, 35 wenn wir uns die Prämissen unter dem Vilde zweier Stäbe verssinnlichen, als einen Haken denken, der sie mit einander verdinzdet: ja, man könnte, beim Vortrage, sich solcher Stäbe bedienen. Die drei Figuren unterscheiden sich hingegen dadurch, daß jene

Urtheile verglichen werden entweder hinsichtlich ihrer beiden Subjette, ober aber ihrer beiden Praditate, ober endlich hinsichtlich des Subjetts des einen und des Prädikats des andern. Da nun jeder Begriff blok sofern er bereits Theil eines Urtheils ist die Eigenschaft hat, Subjett ober Brädikat zu senn; so bestätigt dies 5 meine Ansicht, daß im Syllogismus gunächst nur Urtheile verglichen werden, Begriffe aber bloß sofern sie Theile von Urtheilen sind. Beim Bergleich zweier Urtheile kommt es aber wesentlich barauf an, in Sinsicht auf was man sie vergleicht, nicht aber darauf, wodurch man sie vergleicht: jenes sind die disparaten 10 Begriffe derselben, letteres der Medius, d. h. der in beiden iden= tische Begriff. Es ist baber nicht ber rechte Gesichtspunkt, ben Lambert, ja eigentlich ichon Aristoteles und fast alle Neueren genommen haben, bei ber Analnse ber Schlusse vom Medius auszugehen, ihn zur Sauptsache und seine Stellung zum wesent= 15 lichen Charafter ber Schlusse zu machen. Bielmehr ist seine Rolle nur eine sekundare und seine Stellung eine Folge bes logischen Werthes der im Syllogismus eigentlich zu vergleichenden Begriffe. Diese sind zweien Substanzen, die chemisch zu prufen wären, zu vergleichen, der Medius aber dem Reagens, an wel- 20 dem sie geprüft werden. Er nimmt daber allemal die Stelle ein, welche die zu vergleichenden Begriffe leer lassen, und tommt in der Konklusion nicht mehr vor. Er wird gewählt je nachdem fein Berhaltniß zu beiden Begriffen bekannt ist und er fich gu ber einzunehmenden Stelle eignet: baher fann man ihn in vielen 25 Fällen auch beliebig gegen einen andern vertauschen, ohne bak es den Syllogismus affizirt: 3. B. in dem Schluß:

Alle Menschen sind sterblich;

Rajus ist ein Mensch:

kann ich den Medius "Mensch" vertauschen mit "animalische 80 Wesen". In dem Schluß:

Alle Diamanten sind Steine;

Me Diamanten sind brennbar:

kann ich den Medius "Diamant" vertauschen mit "Anthracit". Als äußeres Merkmal, daran man sogleich die Figur eines 85 Schlusses erkennt, ist allerdings der Medius sehr brauchbar. Aber zum Grundcharakter einer zu erklärenden Sache muß man ihr Wesentliches nehmen: dieses ist hier aber, ob man zwei Sätze zusammenstellt, um ihre Prädikate, oder ihre Subjekte, oder das Prädikat des einen und das Subjekt des andern zu vergleichen.

Also um als Prämissen eine Konklusion zu erzeugen, müssen zwei Urtheile einen gemeinschaftlichen Begriff haben, ferner nicht beide verneinend, auch nicht beide partikular senn, endlich im Fall die beiden in ihnen zu vergleichenden Begriffe ihre Subjekte sind, dürsen sie auch nicht beide bejahend senn.

Als ein Sinnbild des Syllogismus kann man die Volkaische Säule betrachten: ihr Indisserenzpunkt in der Mitte stellt den Medius vor, der das Zusammenhaltende der beiden Prämissen ist, vermöge dessen sie Schlußkraft haben: die beiden disparaten Begriffe hingegen, welche eigentlich das zu Vergleichende sind, werden durch die beiden heterogenen Pole der Säule dargestellt: erst indem diese, mittelst ihrer beiden Leitungsdrähte, welche die Ropula der beiden Urtheile versinnlichen, zusammengebracht werden, springt dei ihrer Berührung der Funke, — das neue Licht der Konklusion hervor.

## Rapitel 11\*).

# Bur Rhetorit.

Beredsamkeit ist die Fähigkeit, unsere Ansicht einer Sache, oder unsere Gesinnung hinsichtlich derselben, auch in Andern zu erregen, unser Gefühl darüber in ihnen zu entzünden und sie so in Sympathie mit uns zu versehen; dies Alles aber dadurch, daß wir, mittelst Worten, den Strom unserer Gedanken in ihren Kopf leiten, mit solcher Gewalt, daß er den ihrer eigenen von dem Gange, den sie bereits genommen, ablenkt und in seinen Lauf mit fortreißt. Dies Meisterstück wird um so größer seyn, je mehr der Gang ihrer Gedanken vorher von dem unserigen abwich. Hieraus wird leicht begreisslich, warum die eigene Ueberzeugung

<sup>\*)</sup> Dieses Rapitel steht in Beziehung zum Schlusse des §. 9 des ersten Bandes.

und die Leidenschaft beredt macht, und überhaupt Beredsamkeit mehr Gabe der Natur, als Werk der Runst ist: doch wird auch hier die Runst die Natur unterstützen.

Um einen Andern von einer Wahrheit, die gegen einen von ihm festgehaltenen Irrthum streitet, zu überzeugen, ist die erste 5 zu befolgende Regel eine leichte und natürliche: man laffe bie Brämissen vorangeben, die Rontlusion aber folgen. Dennoch wird diese Regel selten beobachtet, sondern umgekehrt verfahren; weil Eifer, Sastigkeit und Rechthaberei uns treiben, die Ronklusion, laut und gellend, dem am entgegengesetten Frr= 10 thum Sangenden entgegen ju schreien. Dies macht ihn leicht fopficheu, und nun stemmt er seinen Willen gegen alle Grunde und Prämissen, von denen er ichon weiß, zu welcher Ronklusion sie führen. Daher soll man vielmehr die Ronklusion völlig verbedt halten und allein die Brämissen geben, deutlich, vollständig, 15 allseitig. Wo möglich spreche man sogar die Konklusion gar nicht aus: sie wird sich in der Bernunft der Sorer nothwendig und gesekmäßig von selbst einfinden, und die so in ihnen selbst geborene Ueberzeugung wird um fo aufrichtiger, zudem von Selbstgefühl, statt von Beschämung, begleitet senn. In schwie= 20 rigen Fällen fann man fogar die Miene machen, zu einer gang entgegengesetten Ronklusion, als die man wirklich beabsichtigt, gelangen zu wollen. Gin Mufter biefer Art ift bie berühmte Rede des Antonius im "Julius Cafar" von Shakespeare.

Beim Vertheidigen einer Sache versehen Viele es darin, daß 25 sie alles Ersinnliche, was sich dafür sagen läßt, getrost vorbrinsgen, Wahres, Halbwahres und bloß Scheinbares durcheinander. Aber das Falsche wird bald ersannt, oder doch gefühlt, und versdächtigt nun auch das mit ihm zusammen vorgetragene Triftige und Wahre: man gebe also dieses rein und allein, und hüte sich, 30 eine Wahrheit mit unzulänglichen und daher, sosern sie als zuslänglich aufgestellt werden, sophistischen Gründen zu vertheidigen: denn der Gegner stößt diese um und gewinnt dadurch den Schein, auch die darauf gestützte Wahrheit selbst umgestoßen zu haben: d. h. er macht argumenta ad hominem als argumenta ad rem 35 gestend. Zu weit, auf der andern Seite, gehen vielleicht die Chinesen, indem sie folgenden Spruch haben: "Wer beredt ist und eine schafe Zunge hat, mag immer die Hälfte eines Sahes

unausgesprochen lassen; und wer das Recht auf seiner Seite hat, kann drei Zehntel seiner Behauptung getrost nachgeben."

## Rapitel 12\*).

Bur Wiffenschaftslehre.

Aus der in sämmtlichen vorhergegangenen Rapiteln gegebenen Analyse der verschiedenen Funktionen unsers Intellekts erhellt, daß zu einem regelrechten Gebrauch besselben, sei es in theoretischer oder in prattischer Absicht, Folgendes erforderlich ift: 1) die richtige anschauende Auffassung ber in Betracht genommenen 10 realen Dinge und aller ihrer wesentlichen Eigenschaften und Berhaltnisse, also aller Data. 2) Die Bildung richtiger Begriffe aus diesen, also die Bufammenfassung jener Eigenschaften unter richtige Abstrakta, welche jest das Material des nachfolgenben Denkens werden. 3) Die Bergleichung dieser Begriffe, theils 15 mit dem Angeschauten, theils unter sich, theils mit dem übrigen Borrath von Begriffen; so daß richtige, gur Sache gehörige und diese vollständig befassende und erschöpfende Urtheile daraus hervorgehen: also richtige Beurtheilung der Sache. 4) Die Busammenstellung, ober Rombination diefer Urtheile gu Pra-20 missen von Schlüssen: diese kann nach Wahl und Anordnung der Urtheile sehr verschieden ausfallen und doch ist das eigentliche Resultat ber gangen Operation zunächst von ihr abhängig. Es fommt hiebei darauf an, daß, aus so vielen möglichen Rombinationen jener verschiedenen gur Sache gehörigen Urtheile, bie 25 freie Ueberlegung gerade die zweddienlichen und entscheidenden treffe. - Ift aber bei ber erften Funktion, also bei ber anschauenben Auffassung ber Dinge und Berhältnisse, irgend ein wesentlicher Buntt übersehen worden; so tann die Richtigkeit aller nachfolgenben Operationen des Geistes doch nicht verhindern, daß das Re-80 sultat falich ausfalle: benn bort liegen die Data, ber Stoff ber

<sup>\*)</sup> Dieses Rapitel steht in Beziehung zu §. 14 des ersten Bandes.

ganzen Untersuchung. Ohne die Gewißheit, daß diese richtig und vollständig beisammen seien, soll man sich, in wichtigen Dingen, jeder definitiven Entscheidung enthalten. —

Ein Begriff ist richtig; ein Urtheil mahr; ein Rorper real; ein Berhältniß evident. — Ein Sag von unmittelbarer 6 Gewißheit ift ein Axiom. Nur die Grundfage ber Logit und die aus der Anschauung a priori geschöpften der Mathematik, endlich auch das Gesetz der Rausalität, haben unmittelbare Ge wißheit. - Ein Sat von mittelbarer Gewißheit ist ein Lehr= fak, und das dieselbe Vermittelnde ist der Beweis. — Wird 10 einem Sag, ber feine unmittelbare Gewischeit hat, eine folche beigelegt; so ist er eine petitio principii. — Ein Sat, ber sich unmittelbar auf die empirische Anschauung beruft, ist eine Affer= tion: seine Ronfrontation mit derselben verlangt Urtheilstraft. -Die empirische Anschauung tann zunächst nur einzelne, nicht 15 aber allgemeine Wahrheiten begründen: durch vielfache Wiederholung und Bestätigung erhalten solche zwar auch Allgemeinheit, jedoch nur eine komparative und prekare, weil sie immer noch der Anfechtung offen steht. - Sat aber ein Sak absolute Allgemeingültigkeit; so ist die Anschauung, auf die er sich beruft, 20 feine empirische, sondern a priori. Bolltommen sichere Wissen-Schaften sind demnach allein Logit und Mathematit: sie lehren uns aber auch eigentlich nur, was wir ichon vorher wuften. Denn sie sind bloke Berdeutlichungen des uns a priori Bewußten, nämlich der Formen unsers eigenen Erkennens, die eine der 25 bes bentenden, die andere ber des anschauenden. Wir spinnen sie baher gang aus uns selbst heraus. Alles andere Wissen ist empirisch.

Ein Beweis beweist zu viel, wenn er sich auf Dinge oder Fälle erstreckt, von denen das zu Beweisende offenbar nicht so gilt, daher er durch diese apagogisch widerlegt wird. — Die Deductio ad absurdum besteht eigentlich darin, daß man, die aufgestellte falsche Behauptung zum Obersate nehmend und eine richtige Minor hinzusügend, eine Konklusio erhält, welche erfahrungsmäßigen Thatsachen oder unbezweiselbaren Wahrheiten zwiderspricht. Auf einem Umwege aber muß eine solche für jede falsche Lehre möglich senn; sosen der Bersechter dieser doch wohl irgend eine Wahrheit erkennt und zugiebt: denn alsdann müssen die Folsche

gerungen aus dieser und andererseits die aus der falschen Behauptung sich so weit fortsühren lassen, die zwei Sähe sich ergeben, die einander geradezu widersprechen. Von diesem schönen Runstgriff ächter Dialektik finden wir im Plato viele Beispiele.

Eine richtige Hopothese ist nichts weiter, als der wahre und vollständige Ausdruck der vorliegenden Thatsache, welche der Urheber derselben in ihrem eigentlichen Wesen und innern Zusammenhang intuitiv aufgesaßt hatte. Denn sie sagt uns nur, was hier eigentlich vorgeht.

Den Gegensatz der analytischen und synthetischen Methode sinden wir schon beim Aristoteles angedeutet, deutlich beschrieben jedoch vielleicht zuerst beim Proflos, als welcher ganz richtig sagt: Μεθοδοι δε παραδιδονται καλλιστη μεν ή δια της αναλυσεως επ' αρχην δμολογουμενην αναγουσα το ζητου-15 μενον' ήν και Πλατων, ώς φασι, Λαοδαμαντι παρεδωκεν. κ. τ. λ. (Methodi traduntur sequentes: pulcherrima quidem ea, quae per analysin quaesitum refert ad principium, de quo jam convenit; quam etiam Plato Laodamanti tradidisse dicitur.) In primum Euclidis librum, L. III. Allerdings besteht die 20 analytische Methode im Zurudführen des Gegebenen auf ein gugestandenes Princip; die sonthetische hingegen in dem Ableiten aus einem solchen. Sie haben baber Analogie mit ber, Rapitel 9 erörterten επαγωγη und απαγωγη; nur daß lettere nicht auf das Begründen, sondern stets auf das Umstoßen von Gagen gerichtet 26 ist. Die analytische Methode geht von den Thatsachen, dem Besondern, zu den Lehrsätzen, dem Allgemeinen, oder von den Folgen zu den Gründen; die andere umgekehrt. Daher ware es viel richtiger, sie als die induttive und die deduttive Me= thode zu bezeichnen: benn die hergebrachten Namen sind un-30 passend und druden die Sache schlecht aus.

Wollte ein Philosoph damit anfangen, die Methode, nach ber er philosophiren will, sich auszudenken; so gliche er einem Dichter, der zuerst sich eine Aesthetik schriebe, um sodann nach dieser zu dichten: Beide aber glichen einem Menschen, der zuerst sich ein Lied sänge und hinterher danach tanzte. Der denkende Geist muß seinen Weg aus ursprünglichem Triebe finden: Regel und Anwendung, Methode und Leistung müssen, wie Materie und Form, unzertrennlich austreten. Aber nachdem man ange-

langt ist, mag man den zurückgelegten Weg betrachten. Aesthetik und Methodologie sind, ihrer Natur nach, jünger als Poesie und Philosophie; wie die Grammatik jünger ist als die Sprache, der Generalbaß jünger als die Musik, die Logik jünger als das Denken.

Sier finde beiläufig eine Bemerkung ihre Stelle, durch die ich einem einreißenden Berderb, so lange es noch Zeit ist, Ginhalt thun möchte. - Daß das Lateinische aufgehört hat, die Sprache aller wissenschaftlichen Untersuchungen zu senn, hat ben Nachtheil, daß es nicht mehr eine unmittelbar gemeinsame wissen- 10 schaftliche Litteratur für gang Europa giebt, sondern Nationallitteraturen: wodurch dann jeder Gelehrte gunächst auf ein viel fleineres, zudem in nationalen Ginseitigkeiten und Vorurtheilen befangenes Publikum beschränkt ift. Sodann muß er jest die vier Europäischen Sauptsprachen, neben den beiden alten, erlernen. 15 Siebei nun wird es ihm eine große Erleichterung fenn, daß die termini technici aller Wissenschaften (mit Ausnahme der Mine ralogie), als ein Erbtheil von unsern Vorgängern, Lateinisch oder Griechisch sind. Daher auch alle Nationen diese weislich beibehalten. Nur die Deutschen sind auf den unglüdlichen Einfall 20 gerathen, die termini technici aller Wissenschaften verdeutschen zu wollen. Dies hat zwei große Nachtheile. Erstlich wird ber fremde und auch der beutsche Gelehrte genöthigt, alle Runft= ausdrude seiner Wissenschaft zwei Mal zu erlernen, welches, wo beren viele sind, 3. B. in der Anatomie, unglaublich mühsam 25 und weitläuftig ift. Wären die andern Nationen nicht, in diesem Stude, flüger als die Deutschen; so hatten wir die Mühe, jeden terminus technicus fünf Mal zu erlernen. Fahren die Deutschen damit fort; so werden die auswärtigen Gelehrten die, überdies meistens viel zu ausführlichen, dazu in einem nach= 30 lässigen, schlechten, oft auch noch affektirten und geschmadwidri= gen Stile, häufig auch mit einer unartigen Rudlichtslofigkeit gegen den Lefer und beffen Bedürfnisse abgefakten Bücher berfelben vollends ungelesen laffen. - Zweitens sind jene Berbeutschungen ber termini technici fast burchgängig lange, 3u= 35 sammengeflidte, ungeschidt gewählte, schleppende, bumpftonende. sich von der übrigen Sprache nicht icharf absondernde Worte, welche daher sich dem Gedächtniß ichwer einprägen: mahrend bie

von den alten, unvergeflichen Urhebern der Wissenschaften gewählten Griechischen und Lateinischen Ausdrude die sämmtlichen entgegengesetten guten Eigenschaften haben und durch ihren sonoren Rlang sich leicht einprägen. Was für ein häftliches, kakophoni-5 sches Wort ist nicht schon "Stickstoff" statt Azot! "Berbum, Substantiv, Abjettiv", behält und unterscheibet sich boch leichter, als Zeitwort, Nennwort, Beiwort, oder gar "Umstandswort" statt Adverbium. Gang unausstehlich und dazu noch gemein und barbiergesellenhaft ist es in der Anatomie. Schon "Bulsader 10 und Blutader" sind der augenblidlichen Berwechselung leichter ausgesekt, als Arterie und Bene: aber pollends verwirrend sind Ausdrude wie "Fruchthälter, Fruchtgang und Fruchtleiter" statt uterus, vagina und tuba Faloppii, die doch jeder Arat fennen muß und mit benen er in allen Europäischen Sprachen ausreicht; 15 desgleichen "Speiche und Ellenbogenröhre" statt radius und ulna, die ganz Europa seit Jahrtausenden versteht: wozu also jene ungeschidte, verwirrende, ichleppende, ja abgeschmadte Berdeutschung? Nicht weniger widerlich ift die Uebersehung der Runftausdrude in der Logit, wo denn unsere genialen Philosophieprofessoren die 20 Schöpfer einer neuen Terminologie sind und fast Jeder seine eigene hat: bei G. E. Schulze 3. B. heift das Subjett "Grundbegriff", das Brädikat "Beilegungsbegriff": da giebt es "Bei-Voraussekungsschlüsse und Entgegensekungs= legungsschlüsse. schlüsse", die Urtheile haben "Größe, Beschaffenheit, Berhältniß 25 und Zuverlässigfeit" d. h. Quantität, Qualität, Relation und Modalität. Die selbe widerwärtige Wirfung jener Deutschthume= lei wird man in allen Wissenschaften finden. - Die Lateinischen und Griechischen Ausbrude haben gudem noch den Borgug, daß fie den wissenschaftlichen Begriff als einen solchen stämpeln und 30 ihn aussondern aus den Worten des gemeinen Verkehres und den diesen anklebenden Ideenassociationen; mahrend 3. B.,, Speise brei", ftatt Chnmus, von der Rost fleiner Rinder gu reden, und "Lungensad", statt pleura, nebst "Berzbeutel", statt pericardium, eber von Mekgern als von Anatomen bergurühren icheint. 35 Endlich hängt an den antiken terminis technicis die unmittelbarfte Nothwendigkeit ber Erlernung ber alten Sprachen, welche burch ben Gebrauch ber lebenden zu gelehrten Untersuchungen mehr und mehr in Gefahr gerath, beseitigt zu werden. Rommt

es aber bahin, verschwindet ber an die Sprachen gebundene Geist der Alten aus dem gelehrten Unterricht; dann wird Robbeit, Blattheit und Gemeinheit sich ber gangen Litteratur bemächtigen. Denn die Werke der Alten find der Mordstern für jedes fünstlerische oder litterarische Streben: geht ber euch unter; so seid ihr 1 verloren. Schon jekt merkt man an dem jämmerlichen und läppischen Stil der meisten Schreiber, daß sie nie Latein geschrieben haben. Gehr passend nennt man die Beschäftigung mit ben Schriftstellern des Alterthums Sumanitätsstudien: benn burch fie wird ber Schüler guvorderft wieder ein Menfch, indem 10 er eintritt in die Welt, die noch rein war von allen Fragen bes Mittelalters und der Romantif, welche nachher in die Europäische Menschheit so tief eindrangen, daß auch noch jest Jeder damit betüncht zur Welt kommt und sie erft abzustreifen hat, um nur guvorderst wieder ein Mensch zu werden. Dentt nicht, daß in eure moderne Weisheit jene Weihe gum Menichen je erseben fonne: ihr seid nicht, wie Griechen und Romer, geborene Freie. unbefangene Sohne der Natur. Ihr seid zunächst die Sohne und Erben des roben Mittelalters und seines Unsinns, des schändlichen Pfaffentrugs und des halb brutalen, halb gedenhaften 20 Ritterwesens. Geht es gleich mit Beiden jest allgemach zu Ende, so könnt ihr barum boch noch nicht auf eigenen Sugen stehen. Ohne die Schule der Alten wird eure Litteratur in gemeines Geschwähe und platte Philisterei ausarten. — Aus allen biesen Gründen also ist es mein wohlgemeinter Rath, daß man ber 25 oben gerügten Deutschmichelei ungesäumt ein Ende mache.

Ferner will ich hier die Gelegenheit nehmen, das Unwesen zu rügen, welches seit einigen Jahren, auf unerhörte Weise, mit der deutschen Rechtschreibung getrieben wird. Die Stribler, in jeder Gattung, haben nämlich so etwas vernommen von Rürze des 30 Ausdrucks, wissen jedoch nicht, daß diese besteht in sorgfältigem Weglassen alles Ueberflüssigen, wozu denn freisich ihre ganze Schreiberei gehört; sondern vermeinen es dadurch zu erzwingen, daß sie die Worte beschneiden, wie die Gauner die Münzen, und jede Silbe, die ihnen überflüssig scheint, weil sie den Werth der stellben nicht fühlen, ohne Weiteres abknappen. 3. B. unsere Borfahren haben, mit richtigem Takt, "Beweis" und "Verweis", hingegen "Nachweisung" gesagt: der seine Unterschied, analog

bem zwischen "Bersuch" und "Bersuchung", "Betracht" und "Betrachtung", ift ben biden Ohren und biden Schadeln nicht fühlbar; daher sie das Wort "Rachweis" erfunden haben, melches sogleich in allgemeinen Gebrauch gekommen ist: benn bazu 5 gehört nur, daß ein Ginfall recht plump und ein Schniger recht grob sei. Demgemäß ist die gleiche Amputation bereits an unzähligen Worten vorgenommen worden: 3. B. statt "Untersuchung" schreibt man "Untersuch", ja, gar statt "allmälig, mälig", statt "beinahe, nahe", statt "beständig, ständig". Un-10 terfinge sich ein Franzose près statt presque, ein Engländer most statt almost zu schreiben; so würde er einstimmig als ein Narr verlacht werden: in Deutschland aber gilt man durch so etwas für einen originellen Ropf. Chemiter ichreiben bereits "löslich und unlöslich" statt "unauflöslich" und werden damit, wenn 15 ihnen nicht die Grammatiker auf die Finger schlagen, die Sprache um ein werthvolles Wort bestehlen: löslich sind Knoten, Schuhriemen, auch Ronglomerate, beren Cament erweicht wird, und alles diesem Analoge: auflöslich hingegen ist was in einer Flüssigfeit gang verschwindet, wie Salz im Wasser. "Auflösen" 20 ist der terminus ad hoc, welcher Dies und nichts Anderes befagt, einen bestimmten Begriff aussondernd: ben aber wollen unsere scharssinnigen Sprachverbesserer in die allgemeine Spulwanne "Lösen" gießen: fonsequenter Beise mußten sie bann auch statt "ablösen (von Wachen), auslösen, einlösen" u. s. w. überall 25 "lösen" seben, und in diesem, wie in jenem Fall ber Sprache die Bestimmtheit des Ausdrucks benehmen. Aber die Sprache um ein Wort armer machen heißt das Denken der Nation um einen Begriff armer machen. Dahin aber tendiren bie vereinten Bemühungen fast aller unserer Bucherschreiber seit gehn bis zwanso gig Jahren: benn was ich hier an einem Beispiele gezeigt habe, liefte sich an hundert andern nachweisen, und die niederträchtigste Silbenkniderei graffirt wie eine Seuche. Die Elenden gahlen wahrhaftig die Buchstaben und nehmen feinen Unstand, ein Wort au perfrüppeln, oder eines in falschem Sinne zu gebrauchen, sobald 85 nur zwei Buchstaben dabei zu lufriren sind. Wer feiner neuen Gedanken fähig ift, will wenigstens neue Worte zu Markte bringen, und jeder Tintenklexer halt sich berufen, die Sprache zu verbessern. Um unverschämtesten treiben es die Zeitungsschreiber,

und da ihre Blätter, vermöge der Trivialität ihres Inhalts, das allergrößte Publifum, ja ein solches haben, das größtentheils nichts Anderes lieft; so droht durch sie der Sprache große Gefahr: baber ich ernstlich anrathe, sie einer orthographischen Censur au unterwerfen, ober sie für jedes ungebräuchliche, oder verstüm= 5 melte Wort eine Strafe bezahlen zu lassen: benn was könnte unwürdiger senn, als daß Sprachumwandelungen vom allerniedrigsten Zweige ber Litteratur ausgiengen? Die Sprache, zumak eine relative Ursprache, wie die Deutsche, ist das köstlichste Erbtheil der Nation und dabei ein überaus komplicirtes, leicht zu 10 verderbendes und nicht wieder herzustellendes Runftwerk, daher ein noli me tangere. Andere Bölfer haben dies gefühlt und haben gegen ihre, obwohl viel unvollkommneren Sprachen große Bietät bewiesen: daher ist Dante's und Petrarca's Sprache nur in Rleinigkeiten von der heutigen verschieden. Montaigne noch 15 gang lesbar, und so auch Shakespeare in seinen altesten Ausgaben. — Dem Deutschen ist es sogar gut, etwas lange Worte im Munde zu haben: benn er bentt langsam und sie geben ihm Beit zum besinnen. Aber jene eingerissene Sprachokonomie zeigt sich in noch mehreren charafteristischen Phänomenen: sie segen 20 3. B., gegen alle Logit und Grammatit, das Imperfektum statt des Perfektums und Plusquamperfektums; sie steden oft das Auxiliarverbum in die Tasche; sie brauchen den Ablativ statt des Genitivs; sie machen, um ein Paar logische Partikeln zu lukriren, so verflochtene Berioden, daß man sie vier Mal lesen muß, um 25 hinter den Sinn gu tommen: benn bloß das Papier, nicht die Beit des Lesers wollen fie sparen: bei Gigennamen deuten fie. ganz hottentottisch, den Rasus weder durch Flexion, noch Artikel an: der Leser mag ihn rathen. Besonders gern aber estrotiren sie die doppelten Bokale und das tonverlängernde h. diese der 30 Prosodie geweihten Buchstaben; welches Verfahren gerade so ift, wie wenn man aus dem Griechischen das n und w verbannen und statt ihrer e und o segen wollte. Wer nun Scham, Märden, Maß, Spaß schreibt, sollte auch Lon, Son, Stat, Sat, Jar, MI u. s. m. schreiben. Die Nachkommen aber werden, ba 35 ja die Schrift das Abbild der Rede ift, vermeinen, daß man auszusprechen hat, wie man schreibt: wonach dann von der Deutschen Sprache nur ein gekniffenes, spihmäuliges, dumpfes

Ronsonantengeräusch übrig bleiben und alle Prosodie verloren gehen wird. Gehr beliebt ift auch, wegen Ersparnig eines Buchstabens, die Schreibart "Literatur" statt ber richtigen "Litteratur". Bu ihrer Vertheidigung wird das Particip des Verbums linere 5 für den Ursprung des Wortes ausgegeben. Linere heift aber ichmieren: daher möchte für den größten Theil der Deutschen Buchmacherei die beliebte Schreibart wirklich die richtige senn; so daß man eine sehr kleine Litteratur und eine sehr ausgedehnte Literatur unterscheiden fonnte. - Um furg gu schreiben, veredele 10 man seinen Stil und vermeide alles unnühe Gewäsche und Gefaue: da braucht man nicht, des theuren Bapiers halber, Silben und Buchstaben zu estrofiren. Aber so viele unnuke Geiten, unnuge Bogen, unnuge Bucher ju ichreiben, und dann diese Zeit- und Papiervergeudung an den unschuldigen Gilben und 15 Buchstaben wieder einbringen zu wollen. — das ist wahrlich der Superlativ Dessen, was man auf Englisch pennywise and poundfoolish nennt. - Bu beklagen ift es, daß feine Deutsche Atademie da ift, dem litterarischen Sansfülottismus gegenüber die Sprache in ihren Schutz zu nehmen, zumal in einer Reit, 20 wo auch die der alten Sprachen Unfundigen es magen dürfen. Die Presse zu beschäftigen. Ueber ben gangen, heut zu Tage mit ber Deutschen Sprache getriebenen, unverzeihlichen Unfug habe ich mich des Weiteren ausgelassen in meinen Parergis, Bb. II, Rap. 23. -

25 Bon der bereits in meiner Abhandlung "Aeber den Sat vom Grunde", §. 51, vorgeschlagenen und auch hier, §. 7 und 15 des ersten Bandes, wieder berührten, obersten Eintheilung der Wissenschaften, nach der in ihnen vorherrschenden Gestalt des Satzes vom Grunde, will ich eine kleine Probe hiehersetzen, 20 die jedoch ohne Zweisel mancher Verbesserung und Vervollständigung fähig senn wird.

## I. Reine Wissenschaften a priori.

- 1. Die Lehre vom Grunde des Senns.
  - a) im Raum: Geometrie.

35

- b) in der Zeit: Arithmetik und Algebra.
- 2. Die Lehre vom Grunde des Erkennens: Logik.

II. Empirische oder Wissenschaften a posteriori. Sämmtlich nach dem Grunde des Werdens, d. i. dem Gesetz der Rausalität, und zwar nach dessen drei Modis.

1. Die Lehre von den Ursachen:

a) Allgemeine: Mechanik, Hydrodynamik, Physik, Chemie. 5

b) Besondere: Astronomie, Mineralogie, Geologie, Technologie, Pharmacie.

2. Die Lehre von den Reizen:

a) Allgemeine: Physiologie der Pflanzen und Thiere, nebst deren Hülfswissenschaft Anatomie.

b) Besondere: Botanik, Zoologie, Zootomie, vergleichende Physiologie, Pathologie, Therapie.

15

3. Die Lehre von den Motiven:

a) Allgemeine: Ethik, Psnchologie.

b) Besondere: Rechtslehre, Geschichte.

Die Philosophie oder Metaphysik, als Lehre vom Bewußtsenn und deffen Inhalt überhaupt, oder vom Gangen der Erfahrung als solcher, tritt nicht in die Reihe; weil sie nicht ohne Weiteres ber Betrachtung, die ber Sat vom Grunde heischt, nachgeht, sondern guporderst diesen selbst gum Gegenstande hat. Sie ist 20 als der Grundbak aller Wissenschaften anzusehen, ist aber höherer Art als diese und der Runst fast so sehr als der Wissenschaft verwandt. - Wie in der Musik jede einzelne Periode dem Ton entsprechen muß, zu welchem der Grundbak eben fortgeschritten ist; so wird jeder Schriftsteller, nach Maakgabe seines Faches, das 25 Gepräge ber zu seiner Zeit herrschenden Philosophie tragen. -Ueberdies aber hat jede Wissenschaft noch ihre specielle Philoso= phie: daher man von einer Philosophie der Botanik, der Zoologie, ber Geschichte u. f. w. redet. Sierunter ist vernünftigerweise nichts Anderes zu verstehen, als die hauptresultate jeder Wissen- 30 schaft selbst, vom höchsten, d. h. allgemeinsten Standpunkt aus, ber innerhalb derselben möglich ift, betrachtet und gusammengefaßt. Diese allgemeinsten Ergebnisse ichließen sich unmittelbar an die allgemeine Philosophie an, indem sie ihr wichtige Data liefern und sie der Mühe überheben, diese im philosophisch unbear- 35 beiteten Stoffe der Specialwissenschaften selbst zu suchen. Diese Specialphilosophien stehen demnach vermittelnd zwischen ihren spe-

ciellen Wissenschaften und der eigentlichen Philosophie. Denn da diese die allgemeinsten Aufschlüsse über bas Ganze der Dinge zu ertheilen hat: so mussen solche auch auf das Einzelne jeder Art berselben herabgeführt und angewandt werden können. Die Phi-5 losophie jeder Wissenschaft entsteht inzwischen unabhängig von der allgemeinen Philosophie, nämlich aus den Datis ihrer eigenen Wissenschaft selbst: daher sie nicht zu warten braucht, bis jene endlich gefunden worden: sondern schon porher ausgearbeitet, zur wahren allgemeinen Philosophie jedenfalls passen wird. Diese 10 hingegen muß Bestätigung und Erläuterung erhalten können aus ben Philosophien der einzelnen Wissenschaften: denn die allgemeinste Wahrheit muß durch die specielleren belegt werden fonnen. Ein ichones Beispiel ber Philosophie ber Zoologie hat Goethe geliefert an feinen Reflexionen über Dalton's und 15 Bander's Stelette der Nagethiere. (Sefte gur Morphologie, Aehnliche Berdienste um dieselbe Wissenschaft haben Rielmaner, Delamart, Geoffron St. Silaire, Cuvier u. a. m., sofern sie Alle die durchgängige Analogie, die innere Berwandtschaft, den bleibenden Inpus und den gesehmäßigen Ru-20 sammenhang der thierischen Gestalten hervorgehoben haben. -Empirische Wissenschaften, rein ihrer selbst wegen und ohne philosophische Tendenz betrieben, gleichen einem Untlik ohne Augen. Sie sind inzwischen eine passende Beschäftigung für gute Rapacitaten, benen jedoch die höchsten Fähigfeiten abgehen, welche auch 25 eben den minutiosen Forschungen solcher Art hinderlich senn wür= ben. Solche koncentriren ihre gange Rraft und ihr gesammtes Wissen auf ein einziges abgestedtes Feld, in welchem sie baher, unter der Bedingung ganglicher Unwissenheit in allem Uebrigen. die möglichst vollständige Erfenntniß erlangen können; während 80 ber Philosoph alle Felder übersehen, ja, in gewissem Grad barauf zu Hause senn muß; wobei diejenige Bollkommenheit, welche man nur durch das Detail erlangt, nothwendig ausgeschlossen bleibt. Dafür aber sind Jene ben Genfer Arbeitern zu vergleiden, deren Einer lauter Räber, ber Andere lauter Federn, der 35 Dritte lauter Retten macht; ber Philosoph hingegen bem Uhr= macher, ber aus dem Allen erst ein Ganges hervorbringt, welches Bewegung und Bedeutung hat. Auch fann man sie ben Musicis im Orchester vergleichen, jeder von welchen Meister auf seinem

Instrument ist, den Philosophen hingegen bem Rapellmeister, der die Natur und Behandlungsweise jedes Instruments kennen muß, ohne jedoch sie alle, oder auch nur eines, in großer Bolltom= menheit, zu spielen. Stotus Erigena begreift alle Wiffenschaften unter dem Namen Scientia, im Gegensat der Philoso= 5 phie, welche er Sapientia nennt. Aber ein überaus glüdliches und pifantes Gleichniß des Berhältnisses beider Arten geistiger Bestrebungen zu einander haben die Alten fo oft wiederholt, daß man nicht mehr weiß, wem es angehört. Diogenes Laertius (II, 79) schreibt es dem Aristippos zu, Stobaos (Floril. tit. 19 IV, 110) dem Ariston Chios, dem Aristoteles sein Scholiast (S. 8 der Berliner Ausgabe), Plutarch aber (De puer. educ. c. 10) bem Bion, qui ajebat, sicut Penelopes proci, quum non possent cum Penelope concumbere, rem cum ejus ancillis habuissent; ita qui philosophiam nequeunt apprehen- 15 dere, eos in aliis nullius pretii disciplinis sese conterere. In unserm überwiegend empirischen und historischen Zeitalter fann die Erinnerung baran nicht ichaben.

## Rapitel 13.

Bur Methodenlehre der Mathematik\*).

Die Eukleidische Demonstrirmethode hat aus ihrem eigenen Schooß ihre treffendeste Parodie und Karikatur geboren, an der berühmten Streitigkeit über die Theorie der Parallelen und den sich jedes Jahr wiederholenden Bersuchen, das elste Axiom zu beweisen. Dieses nämlich besagt, und zwar durch das mittels 25 bare Merkmal einer schneidenden dritten Linie, daß zwei sich gegen einander neigende (denn dies eben heißt "kleiner als zwei rechte senn"), wenn genugsam verlängert, zusammentreffen müssen; welche Wahrheit nun zu komplicirt senn soll, um für selbstevident zu gelten, daher sie eines Beweises bedark, der nun aber nicht 20

<sup>\*)</sup> Dieses Rapitel bezieht sich auf §. 15 des ersten Bandes.

aufzubringen ist; eben weil es nichts Unmittelbareres giebt. Mich erinnert dieser Gewissersstrupel an die Schillersche Rechtsfrage:

"Jahre lang schon bedien' ich mich meiner Nase zum Riechen: Hab' ich denn wirklich an sie auch ein erweisliches Recht?"

s ja, mir scheint, daß die logische Methode sich hiedurch bis gur Miaiserie steigere. Aber gerade durch die Streitigkeiten darüber, nebst den vergeblichen Bersuchen, das unmittelbar Gewisse als bloß mittelbar gewiß darzustellen, tritt die Selbstftändigkeit und Rlarheit der intuitiven Evidenz mit der Ruglosigkeit und 10 Schwierigkeit der logischen Ueberführung in einen Rontrast, der nicht weniger belehrend, als belustigend ist. Man will hier nämlich die unmittelbare Gewißheit deshalb nicht gelten lassen, weil sie keine blok logische, aus dem Begriffe folgende, also allein auf bem Berhältniß des Prädikats zum Subjekt, nach dem Sake 15 vom Widerspruch, beruhende ift. Run ist aber jenes Axiom ein synthetischer Sak a priori und hat als solcher die Gewährleiftung ber reinen, nicht empirischen Anschauung, die eben so unmittel= bar und sicher ist, wie der Sat vom Widerspruch selbst, von welchem alle Beweise ihre Gewischeit erst zur Lehn haben. Im 20 Grunde gilt dies von jedem geometrischen Theorem, und es ist willfürlich, wo man hier die Granze zwischen dem unmittelbar Gewissen und bem erst zu Beweisenden giehen will. - Mich wundert, daß man nicht vielmehr das achte Axiom angreift: "Riquren, die sich beden, sind einander gleich". 25 Sich beden ist entweder eine bloke Tautologie, oder etwas gang Empirisches, welches nicht ber reinen Anschauung, sondern der äußern sinnlichen Erfahrung angehört. Es fest nämlich Beweglichkeit der Figuren voraus: aber das Bewegliche im Raum ist allein die Materie. Mithin verläßt dies Propociren auf das 30 Sichdeden den reinen Raum, das alleinige Element der Geometrie, um jum Materiellen und Empirischen überzugehen. -

Die angebliche Ueberschrift des Platonischen Lehrsaals, Ayewµerontos µndeis eivitw, auf welche die Mathematiker so stolz
sind, war ohne Zweisel dadurch motivirt, daß Plato die geomestrischen Figuren als Mittelwesen zwischen den ewigen Ideen und
den einzelnen Dingen ansah, wie dies Aristoteles in seiner
Metaphysik öfter erwähnt (besonders I, c. 6, S. 887, 998 et
Scholia, S. 827, Ed. Berol.). Ueberdies ließ der Gegensat

amischen jenen für sich bestehenden, ewigen Formen, ober Ideen, und den vergänglichen einzelnen Dingen sich an den geometrischen Riguren am leichtesten fahlich machen und dadurch der Grund legen gur Ideenlehre, welche der Mittelpunkt der Philosophie Plato's, ja, sein einziges ernstliches und entschiedenes theoretis iches Doama ist: beim Bortrag besselben gieng er darum von ber Geometrie aus. In gleichem Sinn wird uns gesagt, daß er die Geometrie als Vorübung betrachtete, durch welche der Geist ber Schüler sich an die Beschäftigung mit unförperlichen Gegenständen gewöhnte, nachdem derselbe bis dahin, im prattischen Le= 10 ben, es nur mit forperlichen Dingen zu thun gehabt hatte (Schol. in Aristot., p. 12, 15). Dies also ist der Sinn, in welchem Blato die Geometrie den Philosophen empfahl: man ist daher nicht berechtigt, denselben weiter auszudehnen. Bielmehr empfehle ich, als Untersuchung des Einflusses der Mathematik auf 15 unsere Geisteskräfte und ihres Nukens für wissenschaftliche Bilbung überhaupt, eine sehr gründliche und kenntnifreiche Abhandlung, in Form der Recension eines Buches von Whewell, in der Edinburgh' Review vom Januar 1836: ihr Berfasser, der sie später, zusammen mit einigen andern Abhandlungen, unter seinemt 20 Namen herausgegeben hat, ist W. Samilton, Professor ber Logif und Metaphnsif in Schottland. Dieselbe hat auch einen Deutschen Uebersetzer gefunden und ist für sich allein erschienen, unter dem Titel: "Ueber den Werth und Unwerth der Mathematit", aus dem Englischen, 1836. Das Ergebnik berselben ift, 25 daß der Werth der Mathematik nur ein mittelbarer sei, nämlich in der Anwendung zu Zweden, welche allein durch sie erreichbar sind, liege; an sich aber lasse die Mathematit ben Geift ba. wo sie ihn gesunden hat, und sei der allgemeinen Ausbildung und Entwidelung desselben feineswegs förderlich, ja sogar entschieden 80 hinderlich. Dies Ergebnig wird nicht nur durch grundliche bianoiologische Untersuchung ber mathematischen Geistesthätigkeit bargethan, sondern auch durch eine sehr gelehrte Unhäufung von Beispielen und Autoritäten befestigt. Der einzige unmittelbare Rugen, welcher ber Mathematik gelassen wird, ift, daß sie un- 85 stäte und flatterhafte Röpfe gewöhnen fann, ihre Aufmerksamteit zu fixiren. — Sogar Cartefius, ber doch felbst als Mathematifer berühmt war, urtheilte eben fo über bie Mathematit. In

ber Vie de Descartes par Baillet, 1693, heißt es, Liv. II, ch. 6, p. 54: Sa propre expérience l'avait convaincu du peu d'utilité des mathématiques, surtout lorsqu' on ne les cultive que pour elles mêmes. — — Il ne voyait rien 5 de moins solide, que de s'occuper de nombres tout simples et de figures imaginaires u. f. f.

## Rapitel 14.

Ueber die Gedankenassociation.

Die Gegenwart der Vorstellungen und Gedanken in unserm 10 Bewußtsenn ift bem Sage vom Grund, in seinen verschiedenen Gestalten, so streng unterworfen, wie die Bewegung der Rörper bem Geseke ber Rausalität. So wenig ein Rörper ohne Ursache in Bewegung gerathen tann, ist es möglich, daß ein Gedante ohne Anlak ins Bewuktsenn trete. Dieser Anlak ist nun ent= 15 weder ein außerer, alfo ein Eindrud auf die Sinne; oder ein innerer, also felbst wieder ein Gedanke, der einen andern her= beiführt, vermoge der Association. Diese wieder beruht ent= weder auf einem Berhältniß von Grund und Kolge awischen beiben; oder aber auf Aehnlichkeit, auch bloker Analogie; oder end= 20 lich auf Gleichzeitigkeit ihrer ersten Auffassung, welche wieder in der räumlichen Nachbarschaft ihrer Gegenstände ihren Grund ha= ben kann. Die beiden lettern Fälle bezeichnet das Wort à propos. Für den intellektuellen Werth eines Ropfes ist das Borherrschen des einen dieser drei Bänder der Gedankenassociation 25 vor den andern charafteristisch: das zuerst genannte wird in den benkenden und grundlichen, das zweite in den wikigen, geist= reichen, poetischen, das lette in den beschränkten Röpfen porherr= ichen. Nicht weniger charafteriftisch ift ber Grad ber Leichtigfeit, mit welcher ein Gedanke andere, in irgend einer Beziehung gu 30 ihm stehende, hervorruft: sie macht die Regsamkeit des Geistes aus. Aber die Unmöglichkeit des Eintritts eines Gedankens ohne seinen genügenden Unlag, selbst beim stärksten Willen ihn berporaurufen, bezeugen alle die Fälle, wo wir vergeblich bemüht find. Shopenhauer. II. 10

uns auf etwas zu besinnen, und nun den gangen Borrath unferer Gedanken durchprobiren, um irgend einen gu finden, ber mit dem gesuchten associirt sei: finden wir jenen, so ist auch dieser ba. Stets sucht wer eine Erinnerung hervorrufen will, gunächst nach einem Faden, an dem fie durch die Gedankenassociation s hangt. Hierauf beruht die Mnemonik: sie will zu allen aufaubewahrenden Begriffen, Gedanken, oder Worten, uns mit leicht au findenden Unlässen versehen. Das Schlimme jedoch ift, daß boch auch biefe Unlässe selbst erst wiedergefunden werden muffen und hiezu wieder eines Anlasses bedürfen. Wie viel bei ber 10 Erinnerung der Unlag leiftet, lägt sich daran nachweisen, daß Einer, der in einem Unekdotenbuch funfzig Anekdoten gelesen und dann es weggelegt hat, gleich darauf bisweilen nicht auf eine einzige sich besinnen kann: kommt jedoch ein Anlag, oder fällt ihm ein Gedanke ein, der irgend eine Analogie mit einer jener Anekdoten 15 hat; so fällt diese ihm sogleich ein; und so gelegentlich alle fünfzig. Das Selbe gilt von Allem, was man liest. — Im Grunde beruht unser unmittelbares, d. h. nicht durch mnemonische Rünste vermitteltes, Wortgedächtniß, und mit biefem unfere gange Sprachfähigkeit, auf der unmittelbaren Gedankenassociation. Denn das 20 Erlernen der Sprache besteht darin, daß wir, auf immer, einen Begriff mit einem Worte so zusammenketten, daß bei biesem Begriff stets zugleich dieses Wort, und bei diesem Wort dieser Begriff uns einfällt. Den selben Procest haben wir nachmals bei Erlernung jeder neuen Sprache zu wiederholen. Erlernen wir 25 jedoch eine Sprache bloß zum passiven, nicht zum aktiven Gebrauch, d. h. zum Lesen, nicht zum Sprechen, wie g. B. meistens das Griechische; so ist die Verkettung einseitig, indem beim Wort uns der Begriff, nicht aber durchweg beim Begriff das Wort einfällt. Der selbe Bergang, wie bei der Sprache, wird im Gin- 30 zelnen augenfällig bei Erlernung jedes neuen Eigennamens. Bisweilen aber trauen wir uns nicht zu, mit bem Gedanken an diese Berson, oder Stadt, Fluß, Berg, Pflanze, Thier u.f. w. den Namen derfelben unmittelbar so fest zu verknüpfen, daß er ihn von selbst herbeizöge: alsdann helfen wir uns mnemonisch 35 und verknüpfen das Bild der Person, oder Sache, mit irgend einer anschaulichen Eigenschaft, deren Name im ihrigen vorkommt. Jedoch ist dies nur ein einstweiliges Geruft gur Stugung: fpaterhin lassen wir es fallen, indem die Gedankenassociation eine unsmittelbare wird.

Das Suchen nach einem Faden ber Erinnerung zeigt sich in eigenthümlicher Art, wenn es ein Traum ist, ben wir beim Er-5 wachen vergessen haben, als wo wir vergeblich nach Dem suchen. was noch vor wenigen Minuten uns mit ber Macht ber hellsten Gegenwart beschäftigte, jest aber gang entwichen ist; weshalb wir dann nach irgend einem gurudgebliebenen Eindrud haschen, an dem das Kädchen hienge, welches, vermöge der Association, 10 jenen Traum wieder in unser Bewußtsenn gurudziehen konnte. Selbst aus dem magnetisch-somnambulen Schlafe foll bisweilen Erinnerung möglich fenn, durch ein im Wachen vorgefundenes sinnliches Reichen: nach Riefer, "Tellurismus", Bb. II, §. 271. Auf der selben Unmöglichkeit des Eintritts eines Gedankens ohne 15 seinen Anlak beruht es, dak, wenn wir uns porseken, zu einer bestimmten Zeit irgend etwas zu thun, dieses nur dadurch geschen kann, daß wir entweder bis dahin an nichts Anderes benten, oder aber gur bestimmten Zeit durch irgend etwas baran erinnert werden, welches entweder ein äußerer, dazu vorher-20 bereiteter Eindrud, oder auch ein selbst wieder gesekmäßig herbeigeführter Gedanke senn kann. Beides gehört dann in die Rlasse der Motive. - Jeden Morgen, beim Erwachen, ist das Bewuktsenn eine tabula rasa, die sich aber schnell wieder füllt. Zunächst nämlich ist es die jeht wieder eintretende Umgebung des 25 vorigen Abends, welche uns an das erinnert, was wir unter eben dieser Umgebung gedacht haben: daran knupfen sich die Ereignisse des vorigen Tages, und so ruft ein Gedante ichnell ben andern hervor, bis Alles, was uns gestern beschäftigte, wieder da ist. Darauf, daß dies gehörig geschehe, beruht die Gesund-30 heit des Geistes, im Gegensat des Wahnsinns, der, wie im britten Buche gezeigt wird, eben barin besteht, bag große Luden im Busammenhange ber Ruderinnerung Statt haben. Wie ganglich aber der Schlaf den Kaden der Erinnerung unterbricht, fo bag dieser an jedem Morgen wieder angefnüpft werden muß, 35 sehen wir an einzelnen Unvollkommenheiten dieser Operation: 3. B. eine Melodie, welche Abends uns gum Ueberdruß im Ropfe herumgieng, können wir bisweilen am andern Morgen nicht wiederfinden.

Eine Ausnahme zu dem Gesagten scheinen die Fälle zu liesfern, wo ein Gedanke, oder ein Bild der Phantasie, uns plötzlich und ohne bewußten Anlaß in den Sinn kommt. Meistens ist dies jedoch Täuschung, die darauf beruht, daß der Anlaß so gering, der Gedanke selbst aber so hell und interessant war, daß er sienen augenblicklich aus dem Bewußtsenn verdrängte: bisweisen aber mag ein solcher urplötzlicher Eintritt einer Borstellung innere körperliche Eindrücke, entweder der Theile des Gehirns auf einsander, oder auch des organischen Nervensussens auf das Gehirn zur Ursache haben.

Ueberhaupt ist in der Wirklichkeit der Gedankenprocek unsers Innern nicht so einfach, wie die Theorie desselben; da hier vieler= lei ineinandergreift. Bergleichen wir, um uns die Sache gu veranschaulichen, unser Bewuftsenn mit einem Wasser von einiger Tiefe; so sind die deutlich bewuften Gedanken bloß die Ober- 15 fläche: die Masse hingegen ist das Undeutliche, die Gefühle, die Nachempfindung der Unichauungen und des Erfahrenen überhaupt. versett mit der eigenen Stimmung unsers Willens, welcher ber Kern unsers Wesens ist. Diese Masse des ganzen Bewuftsenns ist nun, mehr oder weniger, nach Maakgabe der intellektuellen 20 Lebendigkeit, in steter Bewegung, und was in Folge dieser auf die Oberfläche steigt, sind die flaren Bilder der Bhantasie, oder die deutlichen, bewuften, in Worten ausgedrückten Gedanken und bie Beschlüsse des Willens. Selten liegt der gange Proces unsers Denkens und Beschließens auf der Oberfläche, d. h. besteht in 25 einer Berkettung deutlich gedachter Urtheile; obwohl wir dies anstreben, um uns und Andern Rechenschaft geben zu können: gewöhnlich aber geschieht in der dunkeln Tiefe die Rumination des von außen erhaltenen Stoffes, durch welche er zu Gedanken umgearbeitet wird; und sie geht beinahe so unbewuft vor sich, 30 wie die Umwandelung der Nahrung in die Säfte und Substanz des Leibes. Daher kommt es, daß wir oft vom Entstehen unserer tiefsten Gedanken feine Rechenschaft geben konnen: sie sind die Ausgeburt unsers geheimnifvollen Innern. Urtheile, Ginfalle, Beschlüsse steigen unerwartet und zu unserer eigenen Berwun- 35 berung aus jener Tiefe auf. Gin Brief bringt uns unvermuthete, wichtige Nachrichten, in Folge beren eine Berwirrung unserer Gebanten und Motive eintritt: wir entschlagen uns ber Sache einst=

weilen und denken nicht wieder daran; aber am andern, oder dem dritten, vierten Tage steht bisweilen das ganze Verhältniß, mit dem was wir dabei zu thun haben, deutlich vor uns. Das Bewußtseyn ist die bloße Oberfläche unsers Geistes, von wels dem, wie vom Erdkörper, wir nicht das Innere, sondern nur die Schaale kennen.

Was aber die Gedankenassociation selbst, deren Gesetze oben bargelegt worden, in Thätigkeit versett, ist, in letter Instanz, ober im Geheimen unsers Innern, der Wille, welcher seinen 10 Diener, den Intellett antreibt, nach Maafgabe seiner Rrafte, Gedanken an Gedanken zu reihen, das Aehnliche, das Gleich= zeitige gurudgurufen, Grunde und Folgen gu erkennen: benn im Interesse des Willens liegt, daß überhaupt gedacht werde, damit man möglichst orientirt sei, für alle vorkommenden Fälle. Daber 1 ist die Gestalt des Sages vom Grunde, welche die Gedanken= association beherrscht und thätig erhält, im letten Grunde, das Gesetz der Motivation; weil Das, was das Sensorium lenkt und es bestimmt, in dieser oder jener Richtung, der Anglogie, ober sonstigen Gedankenassociation, nachzugehen, der Wille des 20 benkenden Subjekts ist. Wie nun also hier die Gesete des Ideennexus doch nur auf der Basis des Willens bestehen; so besteht der Rausalnexus der Rörper in der realen Welt eigentlich auch nur auf der Basis des in den Erscheinungen dieser sich äußernden Willens; weshalb die Erflärung aus Ursachen nie eine 25 absolute und erschöpfende ist, sondern zurudweist auf Naturkräfte als ihre Bedingung, deren Wesen eben der Wille als Ding an sich ist; - wobei ich freilich das folgende Buch anticipirt habe.

Weil nun aber die äußern (sinnlichen) Anlässe der Gegenwart unserer Borstellungen eben so wohl wie die innern (der 50 Gedankenassociation), und beide unabhängig von einander, beständig auf das Bewußtseyn einwirken; so entstehen hieraus die häusigenUnterbrechungenunsers Gedankenlaufs, welche eine gewisse Zerstüdelung und Berwirrung unsers Denkens herbeiführen, die zu den nicht zu beseitigenden Unvollkommenheiten desselben gehört, 35 welche wir jeht in einem eigenen Kapitel betrachten wollen.

## Rapitel 15.

Von den wesentlichen Unvollkommenheiten des Intellekts.

Unser Selbstbewuftsenn hat nicht ben Raum, sondern allein bie Zeit gur Form: beshalb geht unser Denken nicht, wie unser 6 Anschauen, nach drei Dimensionen vor sich, sondern blok nach einer, also auf einer Linie, ohne Breite und Tiefe. Sieraus entspringt die größte der wesentlichen Unvollkommenheiten unsers Intellekts. Wir können nämlich Alles nur fucceffive erkennen und nur Gines gur Beit uns bewuft werden, ja, auch dieses 10 Einen nur unter ber Bedingung, daß wir berweilen alles Undere vergessen, also uns desselben gar nicht bewußt sind, mithin es so lange aufhört für uns dazusenn. In dieser Eigenschaft ist unser Intellett einem Teleftop mit einem fehr engen Gesichtsfelbe gu vergleichen; weil eben unfer Bewuhtsenn fein stehendes, sondern 15 ein fliegendes ift. Der Intellett apprehendirt nämlich nur successiv und muß, um das Eine zu ergreifen, das Andere fahren lassen, nichts, als die Spuren von ihm gurudbehaltend, welche immer schwächer werden. Der Gedante, der mich jest lebhaft beschäftigt, muß mir, nach einer furgen Weile, gang entfallen 20 senn: tritt nun noch eine wohldurchschlafene Nacht dazwischen: so fann es tommen, daß ich ihn nie wiederfinde; es sei benn, daß er an mein persönliches Interesse, b. h. an meinen Willen geknüpft wäre, als welcher stets das Keld behauptet.

Auf dieser Unvollkommenheit des Intellekts beruht das Rhap= 26 sodische und oft Fragmentarische unsers Gedankenlaufs, welches ich bereits am Schlusse des vorigen Rapitels berührt habe, und aus diesem entsteht die unvermeidliche Zerstreuung unsers Denkens. Theils nämlich dringen äußere Sinneseindrücke störend und unterbrechend auf dasselbe ein, ihm jeden Augenblick 20 das Fremdartigste aufzwingend, theils zieht am Bande der Asseitation ein Gedanke den andern herbei und wird nun selbst von ihm verdrängt; theils endlich ist auch der Intellekt selbst nicht ein Mal fähig sich sehr lange und anhaltend auf ein en Gedanken zu heften: sondern wie das Auge, wenn es lange auf 35

einen Gegenstand hinstarrt, ihn bald nicht mehr deutlich sieht, indem die Umrisse in einander fließen, sich verwirren und endlich Alles duntel wird; so wird auch, durch lange fortgesettes Grübeln über eine Sache, allmälig das Denten verworren, ftumpft 5 sich ab und endigt in völliger Dumpfheit. Daher muffen wir jede Meditation oder Deliberation, welche gludlicherweise ungestört geblieben, aber boch nicht zu Ende geführt worden, auch wenn sie die wichtigste und uns angelegenste Sache betrifft, nach einer gewissen Reit, beren Maak individuell ist, vor der Sand auf-10 geben und ihren uns so interessanten Gegenstand aus dem Bewußtsenn entlassen, um uns, so schwer die Sorge darüber auch auf uns laftet, jekt mit unbedeutenden und gleichgültigen Dingen au beschäftigen. Während diefer Zeit nun ift jener wichtige Gegenstand für uns nicht mehr vorhanden: er ist jest, wie die Wärme 15 im kalten Wasser, Latent. Wenn wir ihn nun, zur andern Zeit, wieder aufnehmen; so kommen wir an ihn wie an eine neue Sache, in der wir uns von Neuem, wiewohl schneller, orientiren, und auch der angenehme, oder widrige Eindrud derselben auf unsern Willen tritt von Neuem ein. Inzwischen kom= 20 men wir felbst nicht gang unverandert gurud. Denn mit der phylischen Mischung ber Safte und Spannung ber Nerven, welche, nach Stunden, Tagen und Jahreszeiten, stets wechselt, ändert sich auch unsere Stimmung und Ansicht: gudem haben die in der Zwischenzeit dagewesenen fremdartigen Borstellungen s einen Nachtlang zurudgelassen, dessen Ion auf die folgenden Einfluß hat. Daher erscheint uns die selbe Sache zu verschiebenen Zeiten, Morgens, Abends, Rachmittags, ober am andern Tage, oft fehr verschieden: entgegengesente Ansichten berselben brangen sich jest auf und vermehren unsern Zweifel. Darum 30 spricht man vom Beschlafen einer Angelegenheit und fordert au großen Entschlüssen lange Ueberlegungszeit. Wenn nun gleich diese Beschaffenheit unsers Intelletts, als aus ber Schwäche besselben entspringend, ihre offenbaren Nachtheile hat; so gewährt sie an= bererseits den Bortheil, daß wir, nach der Zerstreuung und der 85 physischen Umstimmung, als komparativ Andere, frisch und fremd au unserer Angelegenheit gurudkehren und so sie mehrmals in stark verändertem Lichte erbliden können. - Aus biesem allen ift erlichtlich, daß bas menschliche Bewuhtsenn und Denken, seiner

Natur nach, nothwendig fragmentarisch ist, weshalb die theoretiiden ober praftischen Ergebnisse, welche durch die Busammensekung solcher Fragmente erlangt werden, meistens mangelhaft ausfallen. Dabei gleicht unfer bentendes Bewuftfenn einer Laterna magica, in deren Kotus nur Ein Bild zur Zeit er- 5 scheinen fann und jedes, auch wenn es das Edelste darstellt, doch bald verschwinden muß, um dem Seterogensten, ja Gemeinsten Plat zu machen. - In praftischen Angelegenheiten werden die wichtialten Blane und Beschlusse im Allgemeinen festgestellt: diesen aber ordnen andere, als Mittel jum Zwed, sich unter, diesen 10 wieder Andere und so bis zum Einzelnen, in concreto Aus= zuführenden herab. Nun aber tommen sie nicht in der Reihe ihrer Dignität gur Ausführung, sondern mahrend die Blane im Großen und Allgemeinen uns beschäftigen, muffen wir mit ben fleinsten Einzelheiten und der Sorge des Augenblides fampfen. 15 Dadurch wird unser Bewuftsenn noch desultorischer. Ueberhaupt maden theoretische Geistesbeschäftigungen zu praftischen Angelegenheiten und diese wieder zu jenen unfähig.

In Folge des dargestellten unvermeidlich Zerstreuten und Fragmentarischen alles unsers Denkens, und des dadurch herbei= 20 geführten Gemisches der heterogensten Vorstellungen, welches auch bem edelften menschlichen Geifte anhängt, haben wir eigentlich nur eine halbe Besinnung und tappen mit diefer im Labyrinth unfers Lebenswandels und im Dunkel unserer Forschungen umber: helle Augenblide erleuchten dabei wie Blige unfern Weg. 25 Aber was läßt sich überhaupt von Röpfen erwarten, unter denen selbst der weiseste allnächtlich der Tummelplat der abenteuerlichften und unfinnigsten Traume ist und von diesen tommend seine Meditationen wieder aufnehmen soll? Offenbar ist ein so großen Beschränkungen unterliegendes Bewußtsenn zur Ergründung des 30 Räthsels der Welt wenig geeignet, und ein solches Bestreben mußte Wefen höherer Urt, beren Intellett nicht die Zeit gur Form, und deren Denken daher mahre Gangheit und Einheit hatte, felt= sam und erbarmlich erscheinen. Ja, es ist sogar zu bewundern. daß wir durch das so höchst heterogene Gemisch der Vorstellungs= 35 und Denifragmente jeder Art, welche sich beständig in unserm Ropfe durchfreugen, nicht völlig verworren werden, sondern uns ftets noch wieder darin zurechtzufinden und Alles aneinanderzupaffen

vermögen. Offenbar muß doch ein einfacher Faden dasenn, auf dem sich Alles aneinanderreiht: was ist aber dieser? — Das Gesdächtniß allein reicht dazu nicht aus; da es wesentliche Beschränstungen hat, von denen ich bald reden werde, und überdies höchst unvollkommen und treulos ist. Das logische Ich, oder gardie transscendentale synthetische Einheit der Appercepstion, — sind Ausdrücke und Erläuterungen, welche nicht leicht dienen werden, die Sache faßlich zu machen, vielmehr wird Manschem dabei einfallen:

10 "Zwar euer Bart ist fraus, doch hebt ihr nicht die Riegel."

Rants Sag: "das Ich dente muß alle unsere Borstellungen begleiten", ist unzureichend: benn das Ich ist eine unbekannte Gröke, b. h. sich selber ein Geheimnift. - Das, was dem Bewußtsenn Einheit und Zusammenhang giebt, indem es, durch-15 gehend durch dessen sämmtliche Borstellungen, seine Unterlage, sein bleibender Träger ist, kann nicht selbst durch das Bewuft= senn bedingt, mithin keine Vorstellung senn: vielmehr muß es das Prius des Bewuftsenns und die Wurzel des Baumes senn. davon jenes die Frucht ist. Dieses, sage ich, ist der Wille: er 20 allein ist unwandelbar und schlechthin identisch, und hat, au sei= nen Zweden, das Bewuktsenn hervorgebracht. Daher ist auch er es, welcher ihm Einheit giebt und alle Borstellungen und Gedanfen desselben zusammenhält, gleichsam als durchgehender Grundbaß sie begleitend. Ohne ihn hatte der Intellekt nicht mehr Ein-25 heit des Bewuktsenns, als ein Spiegel, in welchem sich successiv bald Dieses bald Jenes darstellt, oder doch höchstens nur soviel wie ein Ronverspiegel, dessen Strahlen in einen imaginären Buntt hinter seiner Oberfläche gusammenlaufen. Run aber ift der Wille allein das Beharrende und Unveränderliche im Be-30 wuktsenn. Er ift es, welcher alle Gedanken und Borstellungen als Mittel zu seinen Zweden, zusammenhält, sie mit der Farbe seines Charafters, seiner Stimmung und seines Interesses tingirt. die Aufmerksamkeit beherrscht und den Faden der Motive, deren Einfluß auch Gedächtniß und Ideenassociation zulekt in Thätia-35 feit sett, in der Sand halt: von ihm ist im Grunde die Rede. so oft "Ich" in einem Urtheil vorkommt. Er also ist der wahre, lekte Einheitspunkt des Bewuftsenns und das Band aller Kunktionen und Afte besselben: er gehört aber nicht selbst zum Intels lett, sondern ist nur dessen Wurzel, Ursprung und Beherrscher.

Mus der Form der Zeit und der einfachen Dimenfion ber Borstellungsreihe, vermöge welcher ber Intellett, um Eines aufzufassen, alles Undere fallen lassen muß, folgt, wie n seine Berftreuung, auch seine Bergeklichkeit. Das Meifte von Dem, was er fallen gelaffen, nimmt er nie wieder auf; zumal ba die Wiederaufnahme an den Sak vom Grunde gebunden ist. also eines Anlasses bedarf, den die Gedankenassociation und Motivation erst zu liefern hat; welcher Anlaß jedoch um so entfernter 10 und geringer fenn barf, je mehr unfere Empfindlichkeit bafür durch das Interesse des Gegenstandes erhöht ist. Nun aber ist das Gedächtnik, wie ich schon in der Abhandlung über ben Sak vom Grunde gezeigt habe, fein Behältniß, sondern eine bloke Uebungsfähigkeit im Bervorbringen beliebiger Borstellungen, die daber 15 stets durch Wiederholung in Uebung erhalten werden muffen; ba sie sonst sich allmälig verlieren. Demzufolge ist das Wissen auch des gelehrtesten Ropfes doch nur virtualiter porhanden, als eine im hervorbringen gewisser Borstellungen erlangte Uebung : actualiter hingegen ist auch er auf eine einzige Vorstellung beschränkt 20 und nur dieser einen sich gur Zeit bewußt. Sieraus entsteht ein seltsamer Kontrast zwischen dem, was er potentia und dem, was er actu weiß, d. h. awischen seinem Wissen und seinem jedes= maligen Denfen: Ersteres ist eine unübersehbare, stets etwas chaotische Masse, Letteres ein einziger deutlicher Gedanke. Das 25 Berhältniß gleicht dem, zwischen den gahllosen Sternen des Simmels und dem engen Gesichtsfelde des Telestops: es tritt auffallend hervor, wann er, auf einen Anlag, irgend eine Einzelheit aus seinem Wissen zur beutlichen Erinnerung bringen will, wo Beit und Mühe erfordert wird, es aus jenem Chaos hervor- 80 zusuchen. Die Schnelligfeit hierin ist eine besondere Gabe, aber sehr von Tag und Stunde abhängig: daher versagt bisweilen bas Gedächtniß seinen Dienst, selbst in Dingen, die es gur anbern Zeit leicht zur Sand hat. Diese Betrachtung fordert uns auf, in unsern Studien mehr nach Erlangung richtiger Ginsicht, 35 als nach Bermehrung der Gelehrsamfeit zu streben, und zu beherzigen, daß die Qualität des Wissens wichtiger ist, als die Quantität beffelben. Diese ertheilt ben Buchern blog Dide,

jene Gründlichkeit und zugleich Stil: denn sie ist eine intensive Größe, während die andere eine bloß extensive ist. Sie besteht in der Deutlichkeit und Bollständigkeit der Begrifse, nebst der Reinheit und Richtigkeit der ihnen zum Grunde liegenden anschwicken Erkenntnisse; daher das ganze Wissen, in allen seinen Theilen von ihr durchdrungen wird und demgemäß werthvoll, oder gering ist. Mit kleiner Quantität, aber guter Qualität desselben leistet man mehr, als mit sehr großer Quantität, bei schlechter Qualität.

Die vollkommenste und genügendeste Erkenntniß ist die ansschauende: aber sie ist auf das ganz Einzelne, das Individuelle beschränkt. Die Zusammenfassung des Vielen und Verschiedenen in eine Vorstellung ist nur möglich durch den Vegriff, d. h. durch das Weglassen der Unterschiede, mithin ist dieser eine sehr unvollkommene Art des Vorstellens. Freilich kann auch das Einzelne unmittelbar als ein Allgemeines aufgesaßt werden, wenn es nämlich zur (Platonischen) Ide e erhoben wird: bei diesem Vorgang aber, den ich im dritten Vuch analysirt habe, tritt auch schon der Intellekt aus den Schranken der Individualität und mithin der Zeit heraus: auch ist es nur eine Ausnahme.

Diese innern und wesentlichen Unvollkommenheiten des Intellekts werden noch erhöht durch eine ihm gewissermaaßen äußerliche, aber unausbleibliche Störung, nämlich durch den Einsluß, welchen auf alle seine Operationen der Wille ausübt, sobald er beim Resultat derselben irgend betheiligt ist. Jede Leidenschaft, ja, jede Neigung oder Abneigung, tingirt die Objekte der Ersenntniß mit ihrer Farbe. Am alltäglichsten ist die Verfälschung, welche Wunsch und Hoffnung an der Erkenntniß ausüben, indem sie uns das kaum Mögliche als wahrscheinlich und beis nahe gewiß vorspiegeln und zur Auffassung des Entgegenstehenden uns fast unfähig machen: auf ähnliche Weise wirkt die Furcht; auf analoge jede vorgefaßte Weinung, jede Parteilichkeit und, wie gesagt, jedes Interesse, jede Regung und jeder Hang des Willens.

Bu allen diesen Unvollkommenheiten des Intellekts kommt 35 endlich noch die, daß er, mit dem Gehirn, altert, d.h., wie alle physiologischen Funktionen, in den spätern Jahren seine Energie verliert; wodurch dann alle seine Unvollkommenheiten sehr zunehmen.

Die hier dargelegte mangelhafte Beschaffenheit des Intelletts

wird uns indessen nicht wundern, wenn wir auf seinen Ursprung und seine Bestimmung gurudsehen, wie ich solche im zweiten Buche nachgewiesen habe. Rum Dienst eines individuellen Willens hat ihn die Natur hervorgebracht: daher ist er allein bestimmt, die Dinge zu erkennen, sofern sie die Motive eines sol= 5 den Willens abgeben; nicht aber, sie zu ergründen, oder ihr Wesen an sich aufzufassen. Der menschliche Intellekt ift nur eine höhere Steigerung des thierischen: und wie dieser gang auf die Gegenwart beschränkt ist, so trägt auch der unserige starke Spuren dieser Beschränkung. Daher ift unser Gedächtnig und Rud- 10 erinnerung etwas sehr Unvollkommenes: wie wenig von dem. was wir gethan, erlebt, gelernt, gelesen haben, können wir uns zurudrufen! und selbst dies Wenige meistens nur muhsam und unvollständig. Aus demselben Grunde wird es uns so fehr schwer, uns vom Eindrucke der Gegenwart frei zu erhalten. - 15 Bewußtlosigkeit ist der ursprüngliche und natürliche Zustand aller Dinge, mithin auch die Basis, aus welcher, in einzelnen Arten der Wesen, das Bewuktsenn, als die höchste Efflorescenz der= selben, hervorgeht, weshalb auch dann jene immer noch vorwaltet. Demgemäß sind die meisten Wesen ohne Bewuftsenn: 20 sie wirken dennoch nach den Gesethen ihrer Natur, d. h. ihres Willens. Die Pflanzen haben höchstens ein gang schwaches Unalogon von Bewuftsenn, die untersten Thiere blok eine Dammerung beffelben. Aber auch nachdem es fich, durch die gange Thierreihe, bis zum Menschen und seiner Bernunft gesteigert 25 hat, bleibt die Bewußtlosigkeit der Pflanze, von der es ausgieng. noch immer die Grundlage, und ist zu spüren in der Nothwendigkeit des Schlafes, wie eben auch in allen hier dargelegten. wesentlichen und großen Unvollkommenheiten jedes durch phyliologische Funktionen hervorgebrachten Intellekts: von einem andern 30 aber haben wir feinen Begriff.

Die hier nachgewiesenen wesentlichen Unvollkommenheiten des Intellekts werden nun aber, im einzelnen Falle, stets noch durch unwesentliche erhöht. Nie ist der Intellekt, in jeder Hinsicht, was er möglicherweise senn könnte: die ihm möglichen 35 Bollkommenheiten stehen einander so entgegen, daß sie sich ausschließen. Daher kann Reiner Plato und Aristoteles, oder Shakesspeare und Neuton, oder Kant und Goethe zugleich senn. Die

Unvollkommenheiten des Intellekts hingegen vertragen sich sehr wohl zusammen; weshalb er, in der Wirklichkeit, meistens tief unter Dem bleibt, was er fenn fonnte. Seine Funttionen hangen von fo gar vielen Bedingungen ab, welche wir, in der Er= 5 fcheinung, in der sie uns allein gegeben sind, nur als anatomische und physiologische erfassen können, daß ein auch nur in ein er Richtung entschieden excellirender Intellett gu ben feltenften Naturerscheinungen gehört; daher eben die Produktionen eines solchen Jahrtausende hindurch aufbewahrt werden, ja, jede Rew liquie eines so begünstigten Individuums jum fostlichsten Kleinod wird. Bon einem solchen Intellett bis zu dem, der sich dem Blödfinn nähert, find der Abstufungen ungählige. Diesen gemäß fällt nun gunächst ber geistige Gesichtstreis eines Jeden sehr verschieden aus, nämlich von dem der bloken Auffassung der 15 Gegenwart, die selbst das Thier hat, zu dem, der doch auch die nächste Stunde, zu bem, der den Tag umfaßt, selbst noch den morgenden, die Woche, das Jahr, das Leben, die Jahrhunderte, Jahrtausende, bis zu dem eines Bewuftsenns, welches fast beständig den, wenn auch undeutlich dämmernden Sorizont der D Unendlichkeit gegenwärtig hat, delfen Gedanken daher einen diefem angemessenen Charafter annehmen. - Ferner zeigt jener Unter-Schied der Intelligenzen sich in der Schnelligkeit ihres Denkens, auf welche sehr viel ankommt, und die so verschieden und allmälig abgestuft senn mag, wie die der Punkte des Radius einer sich 25 drehenden Scheibe. Die Ferne der Folgen und Gründe, zu der das Denten eines Jeden reichen tann, icheint mit der Schnelligfeit des Denkens in einem gemissen Berhältniß zu steben, indem Die größte Spannung ber Denkfraft überhaupt nur eine gang furge Beit hindurch anhalten tonne, und doch nur während sie wo dauert ein Gedanke in seiner vollkommenen Einheit sich durch= denken ließe; weshalb es dann darauf ankommt, wie weit der Intellett ihn in solcher turzen Zeit verfolgen, also wie viel Weges er in ihr zurudlegen kann. Undererseits mag, bei Manchem, die Schnelligkeit durch das längere Anhalten jener Zeit des voll-35 kommen einheitlichen Denkens erseht werden. Wahrscheinlich macht das langsame und anhaltende Denten den mathematischen Ropf. die Schnelle des Denkens das Genie: dieses ist ein Flug, jenes ein sicheres Geben auf festem Boben, Schritt por Schritt. Daß

man jedoch mit diesem letteren auch in den Wissenschaften, sobald es nicht mehr auf bloße Größen, sondern auf das Berstehen des Wesens der Erscheinungen ankommt, nicht ausreicht, beweist 3. B. Neutons Farbenlehre, und später Biots Gefasel über Farbenringe, welches jedoch mit der gangen atomistischen Betrach- 5 tungsweise des Lichts bei den Franzosen, mit ihren molécules de lumière und überhaupt mit ihrer fixen Idee, Alles in der Natur auf bloß mechanische Wirkungen gurudführen zu wollen, zusammenhängt. - Endlich zeigt der in Rede stehende große in= dividuelle Unterschied der Intelligenzen sich vorzüglich im Grabe 10 der Rlarheit des Verständnisses und demnach in der Deut= lichfeit des gesammten Dentens. Dem Ginen ist icon Das Berfteben, mas dem Andern erst einigermaagen Merten ift; Jener ist schon fertig und am Ziel, wo Dieser erst am Anfang ist: Jenem ist schon Das die Lösung, was diesem erst das Problem. 15 Dies beruht auf der Qualität des Denkens und Wissens. welche bereits oben erwähnt wurde. Wie in Zimmern der Grad der helle verschieden ist, so in den Röpfen. Diese Qualität des gangen Denkens spürt man, sobald man nur wenige Seiten eines Schriftstellers gelesen hat. Denn da hat man sogleich 20 mit seinem Berstande und in seinem Sinn zu verstehen gehabt: daher, ehe man noch weiß, was er Alles gedacht hat, man icon sieht, wie er dentt, nämlich welches die formelle Be-Schaffenheit, die Textur seines Denkens sei, die sich in Allem, worüber er dentt, gleich bleibt, und deren Abdruck der Gedanken- 25 gang und der Stil ist. Un diesem empfindet man sogleich ben Schritt und Tritt, die Gelenkigkeit und Leichtigkeit, wohl gar die Beflügelung seines Geistes, oder, umgekehrt, dessen Schwerfälligkeit, Steifheit, Lahmheit und bleierne Beschaffenheit. Denn wie die Sprache der Abdrud des Geistes eines Bolks, so ist der w Stil der unmittelbare Abdrud des Geistes eines Schriftstellers, die Physiognomie besselben. Man werfe das Buch weg, bei dem man merkt, daß man in eine dunklere Region gerath, als die eigene ist; es sei denn, daß man blok Thatsachen, nicht Gedanfen aus ihm zu empfangen habe. Aukerdem aber wird nur der 85 Schriftsteller uns Gewinn bringen, deffen Berfteben icharfer und beutlicher ist, als bas eigene, ber unser Denken beschleunigt, nicht es hemmt, wie der stumpfe Ropf, der den Rrötengang seines

Denkens mitzumachen uns nöthigen will; also jener, mit dessen Ropfe einstweilen zu benten, uns fühlbare Erleichterung und Förderung gewährt, bei dem wir uns getragen fühlen wohin wir allein nicht gelangen konnten. Goethe fagte mir ein Mal, bak 5 wenn er eine Seite im Rant lese, ihm zu Muthe wurde, als trate er in ein helles Zimmer. Die schlechten Röpfe sind es nicht blok dadurch. daß sie schief sind und mithin falsch urtheilen; fondern gunächst durch die Und eutlich feit ihres gesammten Dentens, als welches dem Seben durch ein schlechtes Fernrohr, 10 in welchem alle Umrisse undeutlich und wie verwischt erscheinen und die verschiedenen Gegenstände in einander laufen, qu vergleichen ist. Die Forderung der Deutlichkeit der Begriffe, vor welcher ber ichwache Berftand folder Ropfe gurudbebt, machen diese daher selbst nicht an ihn; sondern sie behelfen sich mit einem 15 Hellbunkel, in welchem sich zu beruhigen sie gern nach Worten greifen, zumal nach solchen, die unbestimmte, fehr abstrakte, ungewöhnliche und ichwer zu erflärende Begriffe bezeichnen, wie 3. B. Unendliches und Endliches, Sinnliches und Ueberfinnliches, die Idee des Senns, Bernunft-Ideen, das Absolute, die Idee 20 des Guten, das Göttliche, die sittliche Freiheit, Selbsterzeugungs= fraft, die absolute Idee, Gubjett=Objett u. f. w. Mit derglei= chen werfen sie getrost um sich, mennen wirklich, bas drude Ge= banken aus, und muthen Jedem qu, sich damit gufrieden qu stellen: denn der höchste ihnen absehbare Gipfel der Weisheit ist 25 eben, für jede mögliche Frage bergleichen fertige Worte in Bereitschaft zu haben. Dies unsägliche Genügen an Worten ist für die schlechten Röpfe durchaus carafteristisch: es beruht eben auf ihrer Unfähigkeit zu deutlichen Begriffen, sobald diese über die trivialsten und einfachsten Berhältnisse hinausgeben sollen, so mithin auf der Schwäche und Trägheit ihres Intelletts, ja, auf bem geheimen Bewuftsenn diefer, welches bei Gelehrten verbunben ist mit der früh erkannten, harten Rothwendigkeit, sich für bentende Wesen auszugeben, welcher Unforderung in allen Fällen zu begegnen, sie einen solchen Borrath fertiger Worte geeignet 35 halten. Wirklich beluftigend muß es senn, einen Philosophie= Professor dieses Schlages auf dem Ratheder zu sehen, der bona fide einen bergleichen gedankenleeren Wortkram vorträgt, gang ehrlich, im Wahn, dies feien eben Gedanken, und por ihm bie

Studenten, welche eben so bona fide, d. h. im selben Wahn, andächtig guhören und nachschreiben; während doch im Grunde weder der Eine noch die Andern über die Worte hinausgehen, vielmehr diese, nebst dem hörbaren Rraken der Nedern, das ein= gige Reale bei ber Sache sind. Dieses eigenthumliche Genugen s an Worten trägt mehr als irgend etwas bei zur Perpetuirung ber Irrthumer. Denn gestükt auf die von seinen Borgangern überkommenen Worte und Phrasen geht Jeder getrost an Dunkelheiten, oder Problemen vorbei: wodurch diese sich unbeachtet. Jahr= hunderte hindurch, von Buch zu Buch fortpflanzen und der den= 10 fende Ropf, zumal in der Jugend, in Zweifel gerath, ob etwan nur er unfähig sei, Das zu verstehen, oder ob hier wirklich nichts Berständliches vorliege: desgleichen, ob für die Andern das Problem, um welches sie mit so tomischer Ernsthaftigkeit alle benselben Jufpfad herumschleichen, feines sei, oder ob sie es nur 15 nicht sehen wollen. Biele Wahrheiten bleiben blok deshalb unentbedt, weil Reiner Muth hat, das Problem ins Auge zu fassen und darauf los zu gehen. - Im Gegentheil hievon bewirkt die ben eminenten Röpfen eigenthumliche Deutlichkeit bes Denkens und Klarheit der Begriffe, daß sogar befannte Wahrheiten, von 20 ihn en vorgetragen, neues Licht, oder wenigstens neuen Reig ge= winnen: hört oder liest man sie: so ist es, als hätte man ein schlechtes Fernrohr gegen ein gutes vertauscht. Man lese 3. B. nur in Eulers Briefen an eine Bringesfin seine Darftellung ber Grundwahrheiten der Mechanik und Optik. hierauf beruht 25 Diderots, im Neveu de Rameau beigebrachte Bemerkung, daß nur die vollendeten Meister fähig sind, die Elemente einer Wissenschaft eigentlich aut vorzutragen: eben weil nur sie die Sachen wirklich verstehen und niemals ihnen Worte die Stelle der Gebanken vertreten.

Aber man soll wissen, daß die schlechten Köpfe die Regel, die guten die Ausnahme, die eminenten höchst selten, das Genie ein portentum ist. Wie könnte sonst ein aus ungefähr acht huns dert Millionen Individuen bestehendes Menschengeschlecht, nach sechs Jahrtausenden, noch so Vieles zu entdecken, zu erfinden, 35 zu erdenken und zu sagen übrig gelassen haben? Auf Erhaltung des Individuums allein ist der Intellekt berechnet und in der Regel selbst hiezu nur nothdürftig ausreichend. Aber weislich ist

die Natur mit Ertheilung eines größern Maakes sehr karg gewesen: benn der beschränfte Ropf tann die wenigen und einfachen Berhältnisse, welche im Bereich seiner engen Wirfungssphäre liegen, mit viel größerer Leichtigkeit überseben und die Bebel derfel-5 ben handhaben, als der eminente, der eine ungleich größere und reichere Sphäre überblidt und mit langen Sebeln agirt, es fonnte. So sieht das Insett auf seinen Stängeln und Blättchen Alles mit minutiösester Genauigkeit und besser, als wir; wird aber nicht ben Menschen gewahr, ber drei Schritte davon steht. Sierauf 10 beruht die Schlauheit der Dummen und das Paradoxon: Il y a un mystère dans l'esprit des gens qui n'en ont pas. Für das praktische Leben ist das Genieso brauchbar, wie ein Stern-Teleskop im Theater. — Sonach ist, in Sinsicht auf den Intellekt, Die Natur höchst aristofratisch. Die Unterschiede, die sie hier ein-15 gesett hat, sind größer als die, welche Geburt, Rang, Reichthum, oder Rastenunterschied in irgend einem Lande feststellen: aber wie in andern Aristofratien, so auch in der ihrigen, tommen viele tausend Plebejer auf einen Edeln, viele Millionen auf einen Fürsten, und ist der große Haufen bloger Böbel, mob, rabble, la ca-20 naille. Dabei ist nun freilich zwischen ber Rangliste ber Natur und der der Konvention ein schreiender Kontrast, dessen Ausgleichung nur in einem goldenen Zeitalter zu hoffen stände. Inzwischen haben die auf der einen, und die auf der andern Rangliste sehr hoch Stehenden das Gemeinsame, daß sie meistens in vornehmer 25 Nolation leben, auf welche Bnron hindeutet, wenn er fagt:

To feel me in the solitude of kings,
Without the power that makes them bear a crown\*).

(Proph. of Dante. C. 1.)

Denn der Intellekt ist ein differenzirendes, mithin trennendes Brincip: seine verschiedenen Abstufungen geben, noch viel mehr als die der bloßen Bildung, Jedem andere Begriffe, in Folge deren gewissermaaßen Jeder in einer andern Welt lebt, in welcher er nur dem Gleichgestellten unmittelbar begegnet, den Uebrigen aber bloß aus der Ferne zurusen und sich ihnen verständlich zu machen suchen kann. Große Unterschiede im Grade und dabei in

<sup>\*)</sup> Die Einsamkeit der Könige zu fühlen, Jedoch der Macht entbehren, welche sie Die Krone tragen läßt.

der Ausbildung des Verstandesöfsnen zwischen Mensch und Mensch eine weite Kluft, über welche nur die Herzensgüte sehen kann, als welche im Gegentheil das unificirende Princip ist, welches seden Andern mit dem eigenen Selbst indentificirt. Jedoch bleibt die Verbindung eine moralische: sie kann keine intellektuelle wers den. Sogar bei ziemlich gleichem Grade der Bildung gleicht die Ronversation zwischen einem großen Geiste und einem gewöhnslichen Ropfe der gemeinschaftlichen Reise eines Mannes, der auf einem muthigen Rosse sieht, mit einem Fußgänger. Beiden wird sie bald höchst lästig und auf die Länge unmöglich. Auf eine so kurze Strecke kann zwar der Reiter absihen, um mit dem Andern zu gehen; wiewohl auch dann ihm die Ungeduld seines Pferdes viel zu schafsen machen wird.

Das Publikum aber könnte durch nichts so sehr gefördert werden, als durch die Erkenntnikjener intellektuellen Aristo= 15 tratie der Ratur. Bermöge einer solchen wurde es begreifen, daß zwar, wo es sich um Thatsachen handelt, also etwan aus Experimenten, Reisen, Cobices, Geschichtsbüchern und Chroniken referirt werden soll, der normale Ropf ausreicht: hingegen wo es sich bloß um Gedanken handelt, zumal um solche, zu wel- 20 chen der Stoff, die Data, Jedem vorliegen, wo es also eigent= lich nur darauf ankommt, den Andern vorzudenken, entschiebene Ueberlegenheit, angeborene Eminenz, welche nur die Natur und höchst selten verleiht, unerläglich erfordert ift, und Reiner Gehör verdient, der nicht sogleich Proben derselben ablegt. Rönnte 25 bem Bublito die selbsteigene Einsicht hierin verliehen werden; so wurde es nicht mehr die ihm zu seiner Bildung färglich zuge= messene Zeit vergeuden an den Broduktionen gewöhnlicher Röpfe. also an den gahllosen Stumpereien in Poesie und Philosophie, wie sie jeder Tag ausbrütet; es würde nicht mehr, im kindischen 30 Dahn, daß Bucher, gleich Giern, frisch genoffen werden muffen, stets nach dem Neuesten greifen; sondern wurde sich an die Leiftungen ber wenigen Auserlesenen und Berufenen aller Zeiten und Bölfer halten, wurde suchen fie fennen und verstehen zu lernen, und könnte so allmälig zu ächter Bildung gelangen. Dann wur- 25 ben auch bald jene Tausende unberufener Broduktionen ausbleiben, die wie Unkraut dem guten Weizen das Aufkommen erschweren.

## Rapitel 16\*).

Ueber den prattischen Gebrauch der Bernunft und den Stoicismus.

Im siebenten Kapitel habe ich gezeigt, daß im Theoretischen bas Ausgehn von Begriffen nur zu mittelmäßigen Leistungen hinreicht, die vortrefflichen hingegen das Schöpfen aus der Ansschauung selbst, als der Urquelle aller Erkenntniß, erfordern. Im Praktischen verhält es sich nun aber umgekehrt: hier ist das Bestimmtwerden durch das Anschauliche die Weise des Thiers, des Menschen aber unwürdig, als welcher Begriffe hat, sein Handeln zu leiten, und dadurch emancipirt ist von der Macht der anschaulich vorliegenden Gegenwart, welcher das Thier unbedingt hingegeben ist. In dem Maaße, wie der Mensch dieses Vorrecht geltend macht, ist sein Handeln vernünftig zu nennen, und nur in diesem Sinne kann von praktischer Vernunft die Rede sen, nicht im Kantischen, dessen Unstatthaftigkeit ich in der Preisschrift über das Fundament der Moral aussührlich darsgethan habe.

Es ist aber nicht leicht, sich durch Begriffe allein bestimzomen zu lassen: auch auf das stärkste Gemüth dringt die vorsliegende nächste Auhenwelt, mit ihrer anschaulichen Realität, gewaltsam ein. Aber eben in der Besiegung dieses Eindrucks, in der Vernichtung seines Gaukelspiels, zeigt der Menschengeist seine Würde und Größe. So, wenn die Reizungen zu Lust und Gesung ihn ungerührt lassen, oder das Orohen und Wüthen ergrimmter Feinde ihn nicht erschüttert, das Flehen irrender Freunde seinen Entschluß nicht wanken macht, die Truggestalten, mit denen verabredete Intriguen ihn umstellen, ihn unbewegt lassen, der Hohn der Thoren und des Pöbels ihn nicht aus der Fassung bringt, noch irre macht an seinem eigenen Werth: dann scheint er unter dem Einfluß einer ihm allein sichtbaren Geisterwelt (und das ist die der Begriffe) zu stehen, vor welcher jene Allen offen daliegende, anschauliche Gegenwart wie ein Phantom zers

<sup>\*)</sup> Dieses Rapitel bezieht sich auf §. 16 des ersten Bandes.

fließt. — Was hingegen der Außenwelt und sichtbaren Realität ihre groke Gewalt über das Gemuth ertheilt, ist die Nähe und Unmittelbarteit berfelben. Wie die Magnetnadel, welche durch Die vereinte Wirkung weitvertheilter, die gange Erde umfassender Naturfräfte in ihrer Richtung erhalten wird, dennoch durch ein 5 fleines Studden Gisen, wenn es ihr nur recht nahe tommt, perturbirt und in beftige Schwankungen versekt werden kann: fo tann bisweilen felbst ein starter Geist durch geringfügige Begebenheiten und Menschen, wenn sie nur in großer Nahe auf ihn einwirken, aus der Fassung gebracht und perturbirt werden, 10 und den überlegtesten Entschluß tann ein unbedeutendes, aber unmittelbar gegenwärtiges Gegenmotiv in momentanes Wanken versegen. Denn der relative Ginfluß der Motive steht unter einem Geset, welches bem, nach welchem die Gewichte auf ben Waagebalken wirken, gerade entgegengesett ist, und in Folge 15 bessen ein sehr kleines, aber sehr nahe liegendes Motiv ein an sich viel stärkeres, jedoch aus der Ferne wirkendes, überwiegen fann. Die Beschaffenheit des Gemüthes aber, vermöge deren es Diesem Gesete gemäß sich bestimmen läft und nicht, fraft ber wirklich praktischen Vernunft, sich ihm entzieht, ist es, was die 20 Alten durch animi impotentia bezeichneten, welches eigentlich ratio regendae voluntatis impotens bedeutet. Jeder Affett (animi perturbatio) entsteht eben dadurch, daß eine auf unsern Willen wirkende Borstellung uns so übermäßig nahe tritt, daß sie uns alles Uebrige verdedt, und wir nichts mehr als sie sehen können, 25 wodurch wir, für den Augenblid, unfähig werden, das Anderweitige zu berüdsichtigen. Ein gutes Mittel dagegen ware, bag man sich dahin brächte, die Gegenwart unter der Einbildung anzusehen, sie sei Bergangenheit, mithin seiner Apperception ben Briefstil der Römer angewöhnte. Bermögen wir doch sehr wohl, 30 umgekehrt, das längst Bergangene so lebhaft als gegenwärtig anzusehen, daß alte, längst ichlafende Affette badurch wieder zu vollem Toben erwachen. - Imgleichen würde Niemand sich über einen Unfall, eine Widerwärtigkeit, entruften und aus der Fafsung gerathen, wenn die Bernunft ihm stets gegenwärtig erhielte, 35 was eigentlich ber Mensch ist: das großen und kleinen Unfällen, ohne Bahl, täglich und stündlich Preis gegebene, hülfsbedürftigste Wesen, 70 deilorator zwor, welches daher in beständiger Sorge

und Furcht zu leben hat. Παν εστι ανθρωπος συμφορα (homo totus est calamitas) sagt schon Herodot.

Die Anwendung der Vernunft auf das Praktische leistet zunächst dies, daß sie das Einseitige und Zerstückelte der bloß an-5 schauenden Erkenntniß wieder zusammenset und die Gegensähe, welche diese darbietet, als Korrektionen zu einander gebraucht, wodurch das objektiv richtige Resultat gewonnen wird. Z. B. fassen wir die schlechte Handlung eines Menschen ins Auge, so werden wir ihn verdammen; hingegen, bloß die Noth, die ihn 10 dazu bewogen, betrachtend, ihn bemitseiden: die Vernunft, mittelst ihrer Begriffe, erwägt Beides und führt zu dem Resultat, daß er durch angemessene Strase gebändigt, eingeschränkt, gesenkt werden müsse.

Ich erinnere hier nochmals an Seneka's Ausspruch: Si vis 15 tibi omnia subjicere, te subjice rationi. Weil nun aber, wie im vierten Buche dargethan wird, das Leiden positiver, der Ge= nuk negativer Natur ist; so wird Der, welcher die abstratte oder Bernunft-Erkenntniß zur Richtschnur seines Thuns nimmt und bemnach dessen Folgen und die Zukunft allezeit bedenkt, das Su-20 stine et abstine sehr häufig zu üben haben, indem er, um die möglichste Schmerzsosiakeit des Lebens zu erlangen, die lebhaften Freuden und Genülse meistens zum Opfer bringt, eingebent des Aristotelischen δ φρονιμός το αλυπον διώκει, ου το ήδυ (quod dolore vacat, non quod suave est, persequitur vir prudens). 25 Daher borgt bei ihm stets die Zukunft von der Gegenwart; statt daß beim leichtsinnigen Thoren die Gegenwart von der Zukunft borgt, welche, dadurch verarmt, nachher bankrott wird. Bei Jenem muß freilich die Vernunft meistens die Rolle eines grämlichen Mentors spielen und unablässig auf Entsagungen antragen, 30 ohne dafür etwas Anderes versprechen zu können, als eine ziem= lich schmerzlose Existenz. Dies beruht barauf, daß die Bernunft. mittelft ihrer Begriffe, bas Gange des Lebens überblidt, deffen Ergebnik, im berechenbar glüdlichsten Kall, tein anderes senn kann, als das besagte.

Dieses Streben nach einer schmerzlosen Existenz, so weit sie, burch Unwendung und Befolgung vernünftiger Ueberlegung und erlangter Erkenntniß der wahren Beschaffenheit des Lebens, mögslich sehn möchte, hat, als es mit strenger Konsequenz und bis

zum äußersten Extrem durchgeführt wurde, den Annismus erseugt, aus welchem nachher der Stoicismus hervorgieng; wie ich Dies zu festerer Begründung der unser erstes Buch beschließens den Darstellung, hier mit Wenigem ausführen will.

Alle Moralinsteme des Alterthums, das Platonische allein 5 ausgenommen, waren Unleitungen zu einem gludfäligen Leben: demnach hat, bei ihnen, die Tugend ihren Zwed durchaus nicht jenseit des Todes, sondern in dieser Welt. Denn sie ist ihnen eben nur der rechte Weg zum wahrhaft glüdlichen Leben; des= halb erwählt sie der Weise. Daher eben stammen die, beson= 10 bers von Cicero uns aufbehaltenen, weitläuftigen Debatten und scharfen, stets erneuerten Untersuchungen, ob auch wirklich die Tugend, gang allein und für sich, jum gludlichen Leben binreichend sei; oder ob es dazu noch irgend eines Aeußerlichen bedürfe; ob der Tugendhafte und Weise auch auf der Folter und 15 bem Rade, oder im Stier des Phalaris, gludlich fei; oder ob es so weit doch nicht gebe. Denn freilich ware dies der Probier= stein einer Ethik dieser Art: beglüden mußte ihre Ausübung unmittelbar und unbedingt. Bermag sie das nicht; so leistet sie nicht, was sie soll, und ist zu verwerfen. So richtig, wie dem 20 driftlichen Standpunkt gemäß ist es mithin, daß Augustinus seiner Darlegung der Moralsnsteme der Alten (De civ. Dei, Lib. XIX, c. 1) die Erklärung voranschieft: Exponenda sunt nobis argumenta mortalium, quibus sibi ipsi beatitudinem facere in hujus vitae infelicitate moliti sunt; ut ab 25 eorum rebus vanis spes nostra quid differat clarescat. De finibus bonorum et malorum multa inter se philosophi disputarunt; quam quaestionem maxima intentione versantes. invenire conati sunt, quid efficiat hominem beatum: illud enim est finis bonorum. Ich will ben angegebenen, eudämv= 30 nistischen Zwed der antiken Ethik durch einige ausdrückliche Aussprüche der Alten außer Zweifel sehen. Aristoteles sagt in der Eth. magna, I, 4: "Η ευδαιμονία εν τω ευ ζην εστί, το δε ευ ζην εν τω κατα τας αρετας ζην. (Felicitas in bene vivendo posita est: verum bene vivere est in eo positum, ut secun- 35 dum virtutem vivamus), womit zu vergleichen Eth. Nicom. I, 5. - Cic. Tusc., V, 1: Nam, quum ea causa impulerit eos, qui primi se ad philosophiae studia contulerunt, ut.

omnibus rebus posthabitis, totos se in optimo vitae statu exquirendo collocarent; profecto spe beate vivendi tantam in eo studio curam operamque posuerunt. — Nach Blutarch (De repugn, stoic., c. 18) hat Chrisippes gesagt: To xara 5 κακιαν ζην τω κακοδαιμονως ζην ταυτον εστι. (Vitiose vivere idem est, quod vivere infeliciter.) — Ibid. c. 26: H goovnous ουχ έτερον εστι της ευδαιμονίας καθ' έαυτο, αλλ' ευδαιμονία. (Prudentia nihil differt a felicitate, estque ipsa adeo felicitas.) — Stob. Ecl., Lib. II, c. 7: Τελος δε φασιν ειναι το ευδαιμο-10 νειν, ού ένεκα παντα πραττεται. (Finem esse dicunt felicitatem cujus causa fiunt omnia.) — Ευδαιμονίαν συνωνυμείν τω τελεί λεγουσι. (Finem bonorum et felicitatem synonyma esse dicunt.) - Arrian. diss. Epict., I, 4: H αρετη ταυτην εχει την επαγγελιαν, ευδαιμονιαν ποιησαι. (Virtus profitetur, se felicita-15 tem praestare.) - Sen. ep. 90: Ceterum (sapientia) ad beatum statum tendit, illo ducit, illo vias aperit. - Id. ep. 108. Illud admoneo, auditionem philosophorum, lectionemque, ad propositum beatae vitae trahendum.

Diesen Zwed des glüdlichsten Lebens also sette sich eben-20 falls die Ethik der Anniker; wie der Raifer Julian ausdrudlich bezeugt: Orat. VI: Της Κυνικης δε φιλοσοφίας σκοπος μεν εστι και τελος, ώσπερ δη και πασης φιλοσοφίας, το ευδαιμονειν το δε ευδαιμονειν εν τω ζην κατα φυσιν, αλλα μη προς τας των πολλων δοξας. (Cynicae philosophiae, ut etiam 25 omnis philosophiae, scopus et finis est feliciter vivere: felicitas vitae autem in eo posita est, ut secundum naturam vivatur, nec vero secundum opiniones multitudinis.) Nur aber schlugen die Anniker zu diesem Ziel einen gang besondern Weg ein, einen dem gewöhnlichen gerade entgegengesetten: den der 30 möglichst weitgetriebenen Entbehrung. Sie giengen nämlich von ber Einsicht aus, daß die Bewegungen, in welche den Willen die ihn reizenden und anregenden Objette verseten, und das mühepolle, meistens vereitelte Streben diese zu erlangen, ober, wenn sie erlangt sind, die Furcht sie zu verlieren, endlich gar der 35 Berluft selbst, viel größere Schmerzen erzeugen, als bie Entbehrung aller jener Objette irgend vermag. Darum wählten fie, um jum ichmerglosesten Leben zu gelangen, ben Weg der größtmöglichsten Entbehrung, und floben alle Genüsse, als Fallstride,

burch die man nachmals dem Schmerz überliefert wurde. Danach aber konnten fie dem Glud und seinen Launen fühn Trok bieten. Dies ift der Geist des Annismus: deutlich spricht ibn Seneta aus, im achten Rapitel De tranquillitate animi: cogitandum est, quanto levior dolor sit, non habere, quam 1 perdere: et intelligemus, paupertati eo minorem tormentorum, quo minorem damnorum esse materiam. Tolerabilius est, faciliusque, non acquirere, quam amittere. - - Diogenes effecit, ne quid sibi eripi posset, --- qui se fortuitis omnibus exuit. -- Videtur 10 mihi dixisse: age tuum negotium, fortuna: nihil apud Diogenem jam tuum est. Bu diesem lettern Sat ist die Parallelstelle die Anführung des Stobäos (Ecl., II, 7): Awgerns egn νομίζειν δραν την Τυγην ενορωσαν αυτον και λεγουσαν τουτον δ' ου δυναμαι βαλεειν κυνα λυσσητηρα. (Diogenes credere se 15 dixit, videre Fortunam, ipsum intuentem, ac dicentem: ast hunc non potui tetigisse canem rabiosum.) Den selben Geist des Annismus bezeugt auch die Grabschrift des Diogenes, bei Suidas, voce Pilioxos, und bei Diogenes Laertius, VI, 2:

Γηρασκει μεν χαλκος ύπο χρονου αλλα σον ουτι Κυδος δ πας αιων, Διογενες, καθελει Μουνος επει βιστης αυταρκεα δοξαν εδειξας Θνητοις, και ζωης οιμον ελαφροτατην.

20

25

(Aera quidem absumit tempus, sed tempore numquam Interitura tua est gloria, Diogenes: Quandoquidem ad vitam miseris mortalibus aequam Monstrata est facilis, te duce, et ampla via.)

Der Grundgedanke des Annismus ist demnach, daß das Leben in seiner einsachsten und nacktesten Gestalk, mit den ihm von der Natur beigegebenen Beschwerden, das erträglichste, mithin zu er= 30 wählen sei; weil jede Hüsse, Bequemlichseit, Ergözlichseit und Genuß, dadurch man es angenehmer machen möchte, nur neue und größere Plagen herbeizöge, als die demselben ursprünglich eigenen. Daher ist als der Kernausdruck seiner Lehre der Sat anzusehen: Alopenys esoa nollaus leywn, vor vwr ardzwawr 35 slov gadior dno vwr dewr dedoodal, anokengrydal de arvor

ζητουντων μελιπημτα και μυρα και τα παραπλησια. (Diogenes clamabat saepius, hominum vitam facilem a diis dari, verum occultari illam quaerentibus mellita cibaria, unguenta, et his similia. - Diog. Laert., VI, 2.) Ferner auch: 5 Δεον, αντι των αχοηστων πονων, τους κατα φυσιν έλομενους, ζην ευδαιμονως παρα την ανοιαν κακοδαιμονουσι. — — τον αυτον χαρακτηρα του βιου λεγων διεξαγείν, δυπερ και Ηρακλης, μηδεν ελευθηρίας προκρίνων. (Quum igitur, repudiatis inutilibus laboribus, naturales insequi, ac vivere beate de-10 beamus, per summam dementiam infelices sumus. — — eandem vitae formam, quam Hercules, se vivere affirmans, nihil libertati praeferens. - Ibid.) Demnach hatten die alten, achten Annifer, Antisthenes, Diogenes, Rrates und ihre Junger, ein für alle Mal jedem Besit, allen Bequemlichkeiten 15 und Genüssen entjagt, um der Mühe und Sorge, der Abhängigfeit und den Schmerzen, die unvermeidlich damit verknüpft find und nicht dadurch aufgewogen werden, für immer zu entgehen. Durch nothbürftige Befriedigung ber bringendesten Bedürfnisse und Entbehrung alles Ueberflüssigen gedachten sie leichtesten Rau-20 fes davonzukommen. Sonach begnügten sie sich mit Dem. was in Athen und Rorinth so ziemlich umsonst zu haben war, wie Lupinen, Wasser, ein schlechtes Tribonion, Schnappsad und Anittel, bettelten gelegentlich, so weit es hiezu nöthig war, arbeiteten aber nicht. Sie nahmen jedoch durchaus nichts an, was über 25 obige Bedürfnisse hinausgieng. Unabhängigkeit, im weitesten Sinn, war ihre Absicht. Ihre Zeit brachten sie zu mit Ruben, Umbergeben, Reden mit allen Menschen, viel Spotten, Lachen und Scherzen: ihr Charakter war Sorglosigkeit und große Beiterfeit. Da sie nun, bei bieser Lebensweise, fein eigenes Trachten. so feine Absichten und Zwede zu verfolgen hatten, also über bas menschliche Treiben selbst hinausgehoben waren, dabei auch stets voller Muße genossen, eigneten sie, als Männer von erprobter Geistesstärke, sich trefflich, die Berather und Ermahner ber Uebrigen zu werben. Daher fagt Apulejus (Florid., IV): Crates, 35 ut lar familiaris apud homines suae aetatis cultus est. Nulla domus ei unquam clausa erat: nec erat patrisfamilias tam absconditum secretum, quin eo tempestive Crates interveniret, litium omnium et jurgiorum inter propinquos dis-

ceptator et arbiter. Auch hierin also, wie in so vielem Anbern, zeigen sie viele Aehnlichkeit mit den Bettelmonchen der neuen Beit, d. h. mit den besseren und achten unter diesen, deren Ideal man sich an dem Rapuziner Christoph, in Manzoni's berühmtem Roman, vergegenwärtigen mag. Jedoch liegt diese 5 Aehnlichkeit nur in den Wirkungen, nicht in der Ursache. Sie treffen im Resultat zusammen; aber der Grundgedanke Beider ift gang verschieden: bei den Mönchen ist er, wie bei den ihnen verwandten Saniassis, ein über das Leben hinausgestedtes Ziel; bei ben Annikern aber nur die Ueberzeugung, daß es leichter sei, 10 seine Wünsche und Bedürfnisse auf das Minimum herabzuseten. als in ihrer Befriedigung das Maximum zu erreichen, welches sogar unmöglich ist, da mit der Befriedigung die Bunsche und Bedürfnisse ins Unendliche machsen: daber sie, um bas Ziel aller antiken Ethik, möglichste Gludsäligkeit in diesem Leben, zu er= 15 reichen, den Weg der Entsagung einschlugen, als den fürzesten und leichtesten: δθεν και τον Κυνισμον εισηκασιν συντομον επ' αρετην όδον (unde et Cynismum dixere compendiosam ad virtutem viam. Diog. Laert., VI, 9). - Die Grundverschiedenheit des Geistes des Knnismus von dem der Askese 20 tritt augenfällig hervor an der Demuth, als welche der Askese wesentlich, dem Annismus aber so fremd ift, daß er, im Gegentheil, ben Stolz und die Berachtung aller Uebrigen im Schilde führt:

> Sapiens uno minor est Jove, dives, Liber, honoratus, pulcher, rex denique regum.

> > Hor.

25

Hingegen trifft, dem Geiste der Sache nach, die Lebensansicht der Kyniker mit der des J. J. Rousseau, wie er sie im Discours sur l'origine de l'inégalité darlegt, zusammen; da auch er uns zum rohen Naturzustande zurückführen möchte und das Herab= 30 sehen unserer Bedürfnisse auf ihr Minimum als den sichersten Weg zur Glücksäligkeit betrachtet. — Uebrigens waren die Kyni=ker ausschließlich praktische Philosophen: wenigstens ist mir keine Nachricht von ihrer theoretischen Philosophie bekannt.

Aus ihnen giengen nun die Stoiker dadurch hervor, daß 35 sie das Praktische in ein Theoretisches verwandelten. Sie meinzten, das wirkliche Entbehren alles irgend Entbehrlichen seinicht ersordert, sondern es reiche hin, daß man Besitz und Ge-

nuß beständig als entbehrlich und als in der hand des Rufalls stehend betrachte: da wurde denn die wirkliche Entbehrung, wenn sie etwan eintrete, weder unerwartet senn, noch schwer fal-Man könne immerhin Alles haben und genießen; nur 5 musse man die Ueberzeugung von der Werthlosigkeit und Ent= behrlichkeit folder Güter einerseits, und von ihrer Unsiderheit und Sinfälligkeit andererseits stets gegenwärtig erhalten, mithin sie alle gang gering schäten, und allezeit bereit senn, sie aufzugeben. Ja, wer, um nicht durch jene Dinge bewegt zu werden, sie wirk-10 lich entbehren muffe, zeige dadurch an, daß er, in seinem Bergen, sie für mahre Guter halte, die man, um nicht danach luftern gu werben, gang aus seinem Gesichtstreis entfernen muffe. Der Weise hingegen erkenne, daß sie gar keine Guter seien, vielmehr ganz gleichgültige Dinge, αδιαφορα, allenfalls προηγμενα. Da= 15 her wird er sie, wenn sie sich darbieten, annehmen, ist jedoch stets bereit, sie mit größter Gleichgültigkeit wieder fahren zu laffen, wenn ber Zufall, bem sie angehören, sie gurudfordert; weil sie των ουκ εφ' ήμιν sind. In diesem Sinne sagt Epiftet, Rap. 7, ber Weise werde, gleich Ginem, ber vom Schiffe ans Land ge-20 stiegen u. s. w., sich auch ein Weibchen, ober Anabchen gefallen lassen, dabei jedoch stets bereit senn, sobald der Schiffer ruft, sie wieder gehen zu lassen. - Go vervollkommneten die Stoiter die Theorie des Gleichmuths und der Unabhängigkeit, auf Rosten ber Praxis, indem sie Alles auf einen mentalen Proces gurud= 25 führten und durch Argumente, wie sie das erste Kapitel des Epiktet darbietet, sich alle Bequemlichkeiten des Lebens heran= sophisticirten. Sie hatten aber dabei außer Acht gelassen, daß alles Gewohnte zum Bedürfniß wird und daher nur mit Schmerz entbehrt werden fann; daß der Wille nicht mit sich spielen lät, 30 nicht genießen fann, ohne die Genuffe gu lieben; daß ein Sund nicht gleichgültig bleibt, indem man ihm ein Stud Braten durchs Maul zieht, und ein Weiser, wenn er hungerig ist, auch nicht; und daß es zwischen Begehren und Entsagen fein Mittleres giebt. Sie aber glaubten sich badurch mit ihren Grundsägen abzufin-85 ben, daß sie, an einer luxuriosen Romischen Tafel sigend, fein Gericht ungefostet ließen, jedoch babei versicherten, Das maren sammt und sonders bloke ngonyuera, keine ayada; oder, Deutsch zu reben, daß sie afen, tranten und sich einen guten Tag machten.

dahei aber dem lieben Gott keinen Dank dafür wußten, vielmehr fastidiöse Gesichter schnitten und nur immer brav versicherten, sie machten sich den Teufel etwas aus der ganzen Fresserei. Dies war das Auskunftsmittel der Stoiker: sie waren demnach bloße Maulhelden, und zu den Annikern verhalten sie sich ungefähr, 5 wie wohlgemästete Benediktiner und Augustiner zu Franziskanern und Rapuzinern. Je mehr sie nun die Praxis vernachlässigten, desto feiner spihten sie die Theorie zu. Der am Schlusse unsersersten Buches gegebenen Auseinandersehung derselben will ich hier noch einige einzelne Belege und Ergänzungen beifügen.

Wenn wir in den uns hinterbliebenen Schriften der Stolter, die alle unsnstematisch abgefaßt sind, nach dem letten Grunde jenes uns unablässig zugemutheten, unerschütterlichen Gleichmuthes forschen; so finden wir keinen andern, als die Erkenntnig der gänglichen Unabhängigkeit des Weltlaufs von unserm Willen und 15 folglich der Unvermeidlichkeit der uns treffenden Uebel. wir nach einer richtigen Ginsicht hierin unsere Ansprüche regulirt: so ist Trauern, Jubeln, Kürchten und Soffen eine Thorheit, deren wir nicht mehr fähig sind. Dabei wird, besonders in den Rommentarien des Arrians, die Subreption begangen, daß Alles was 20 ove  $\epsilon \varphi^{\circ}$  hav ist (d. h. nicht von uns abhängt), sofort auch ov προς ήμας wäre (d. h. uns nichts angienge). Doch bleibt wahr. daß alle Güter des Lebens in der Macht des Zufalls stehen. mithin sobald er, diese Macht übend, sie uns entreißt, wir ungludlich sind, wenn wir unser Glud darin gesetzt haben. Diesem 25 unwürdigen Schidsal soll uns der richtige Gebrauch der Bernunft entziehen, vermöge dessen wir alle jene Güter nie als die unserigen betrachten, sondern nur als auf unbestimmte Reit uns gelieben: nur so können wir sie eigentlich nie verlieren. Daber Sagt Seneta (Ep. 98); Si, quid humanarum rerum varietas 30 possit, cogitaverit, ante quam senserit, und Diogenes Laertius (VII, 1. 87): Ισον δε εστι το κατ' αρετην ζην τω κατ' εμπειριαν των φυσει συμβαινοντων ζην. (Secundum virtutem vivere idem est, quod secundum experientiam eorum, quae secundum naturam accidunt, vivere.) Sieher gehört be= 35 sonders die Stelle in Arrians Epiktetäischen Abhandlungen, B. III, Rap. 24, 84—89; und speciell. als Beleg des §. 16 bes ersten Bandes in dieser Sinsicht von mir Gesagten, die Stelle:

Τουτο γαρ εστι το αιτιον τοις ανθρωποις παντων των κακων, το τας προληψεις τας κοινας μη δυνασθαι εφαρμοζειν τοις επι μερους, ibid. IV. 1. 42. (Haec enim causa est hominibus omnium malorum, quod anticipationes generales rebus singularibus 5 accommodare non possunt.) Desgleichen die Stelle im Un= toninus (IV, 29): Ει ξενος κοσμου δ μη γνωρίζων τα εν αυτώ οντα, ουχ ήττον ξενος και δ μη γνωρίζων τα γιγνομενα, δ. h.: "Wenn Der ein Fremdling in der Welt ift, welcher nicht weiß, was es darin giebt; so ist es nicht weniger Der, welcher nicht 10 weiß, wie es darin hergeht." Auch Seneka's elftes Rapitel De tranquillitate animi ist ein vollkommener Beleg dieser Anlicht. Die Meinung ber Stoifer geht im Gangen bahin, bak wenn der Mensch dem Gautelspiel des Gludes eine Weile qugesehen hat und nun seine Bernunft gebraucht, er sowohl den 15 schnellen Wechsel der Würfel, als die innere Werthlosigkeit der Rechenpfennige erkennen und baher fortan unbewegt bleiben muffe. Ueberhaupt läßt die Stoische Ansicht sich auch so ausdrücken: Unser Leiden entspringt allemal aus dem Mikverhältnik zwischen unseren Bunichen und bem Beltlauf. Daher muß Gines dieser 20 Beiden geändert und bem Andern angepaft werden. Da nun der Lauf der Dinge nicht in unserer Macht steht (ovx eg' hur); so muffen wir unfer Wollen und Bunfchen bem Lauf der Dinge aemak einrichten: benn der Wille allein ist eg' hur. Dieses Anpassen des Wollens zum Laufe der Außenwelt, also zur Natur 25 der Dinge, wird sehr oft unter dem vieldeutigen zara gvour znr verstanden. Man sehe Arriani Diss., II, 17, 21, 22. Ferner bezeichnet diese Ansicht Genefa (Ep. 119), indem er fagt: Nihil interest, utrum non desideres, an habeas. Summa rei in utroque est eadem: non torqueberis. Auch Cicero (Tusc., 30 IV, 26), durch die Worte: Solum habere velle, summa dementia est. Desgleichen Arrian (IV, 1. 175): Ου γαρ εκπληρωσει των επιθυμουμενων ελευθερία παρασκευαζεται, αλλα ανασκευη (Non enim explendis desideriis libertas της επιθυμίας. comparatur, sed tollenda cupiditate.)

Mls Belege dessen, was ich am angeführten Orte über das δμολογουμενως ζην der Stoiker gesagt habe, kann man die in der Historia philosophiae Graeco-Romanae von Ritter und Preller, §. 398, zusammengestellten Anführungen betrachten;

besgleichen den Ausspruch des Seneka (Ep. 31 und nochmals Ep. 74): Perfecta virtus est aequalitas et tenor vitae per omnia consonans sibi. Den Geist der Stoa überhaupt bezeichnet beutlich diese Stelle des Seneta (Ep. 92): Quid est beata vita? Securitas et perpetua tranquillitas. Hanc dabit 5 animi magnitudo, dabit constantia bene judicati tenax. Ein zusammenhängendes Studium der Stoifer wird Jeden überzeugen, daß der Zwed ihrer Ethif, eben wie der des Annismus, aus welchem sie entsprungen, durchaus kein anderer ift, als ein möglichst schmerzloses und dadurch möglichst glüdliches 10 Leben; woraus folgt, daß die Stoische Moral nur eine besondere Art des Eudämonismus ist. Sie hat nicht, wie die Indische, die Christliche, selbst die Platonische Ethik, eine metaphylische Tendenz, einen transscendenten Zwed, sondern einen völlig immanenten, in diesem Leben erreichbaren: die Unerschütterlichkeit 15 (araoasia) und ungetrübte Glücfäligkeit des Weisen, den nichts anfechten fann. Doch ist nicht zu leugnen, daß die späteren Stoifer, namentlich Arrian, bisweilen diesen Zwed aus den Augen verlieren und eine wirklich asketische Tendenz verrathen, welches dem damals schon sich verbreitenden Christlichen und über- 20 haupt orientalischen Geiste zuzuschreiben ist. - Wenn wir das Ziel des Stoicismus, jene aragazia, in der Nähe und ernstlich betrachten: so finden wir in ihr eine bloke Abhärtung und Unempfindlichkeit gegen die Streiche des Schichfals, badurch erlangt, baß man die Rurge des Lebens, die Leerheit der Genuffe, den 25 Unbestand des Gluds sich stets gegenwärtig erhält, auch eingesehen hat, daß zwischen Glud und Unglud ber Unterschied sehr viel kleiner ist, als unsere Anticipation Beider ihn uns porauspiegeln pflegt. Dies ist aber noch fein gludlicher Zustand, sondern nur das gelassene Ertragen der Leiden, die man als un= 30 vermeidlich vorhergesehen hat. Doch liegt Geistesgröße und Würde barin, daß man schweigend und gelassen das Unvermeidliche trägt, in melancholischer Rube, sich gleich bleibend, während Undere vom Jubel zur Berzweiflung und von dieser zu jenem übergeben. - Man kann demnach den Stoicismus auch auffassen als eine 35 geistige Diätetik, welcher gemäß, wie man ben Leib gegen Ginflusse des Windes und Wetters, gegen Ungemach und Anstrengung abhärtet, man auch sein Gemuth abzuhärten bat gegen

Unglud, Gefahr, Berlust, Ungerechtigkeit, Tude, Berrath, Hochsmuth und Narrheit der Menschen.

Ice ro officia übersett, ungesähr bedeuten Obliegenheiten, oder Toas, was zu thun der Sache angemessen ist, Englisch incumbencies, Italiänisch quel che tocca a me di fare, o di lasciare, also überhaupt was einem vernünstigen Menschen zu thun zukommt. Man sehe Diog. Laert., VII, 1, 109. — Endlich den Pantheismus der Stoiker, wie er ganz und gar nicht zu so so manchen Kapuzinaden Arrians paßt, spricht auf das deutslichste Seneka aus: Quid est Deus? Mens universi. Quid est Deus? Quod vides totum, et quod non vides totum. Sic demum magnitudo sua illi redditur, qua nihil majus excogitari potest: si solus est omnia, opus suum et extra 15 et intra tenet. (Quaest. natur. I, praefatio, 12.)

## Rapitel 17\*).

Ueber das metaphysische Bedürfniß des Menschen.

Den Menschen ausgenommen, wundert sich kein Wesen über seine eigenes Dasenn; sondern ihnen Allen versteht dasselbe sich 20 so sehr von selbst, daß sie es nicht bemerken. Aus der Ruhe des Blides der Thiere spricht noch die Weisheit der Natur; weil in ihnen der Wille und der Intellekt noch nicht weit genug auseinandergetreten sind, um bei ihrem Wiederbegegnen sich über einander verwundern zu können. So hängt hier die ganze Erssscheinung noch sest am Stamme der Natur, dem sie entsprossen, und ist der undewußten Allwissenheit der großen Mutter theilshaft. — Erst nachdem das innere Wesen der Natur (der Wille zum Leben in seiner Objektivation) sich durch die beiden Reiche der bewußtlosen Wesen und dann durch die lange und breite Reihe der Thiere, rüstig und wohlgemuth, gesteigert hat, gelangt es endlich, beim Eintritt der Vernunft, also im Menschen, zum ersten Male zur Besinnung: dann wundert es sich über seine

<sup>\*)</sup> Dieses Kapitel steht in Beziehung zu §. 15 des ersten Bandes.

eigenen Werke und fragt sich, was es selbst sei. Seine Berwunderung ist aber um so ernstlicher, als es hier gum ersten Male mit Bewuktsenn dem Tode gegenübersteht, und neben der Endlichkeit alles Dasenns auch die Bergeblichkeit alles Strebens sich ihm mehr oder minder aufdringt. Mit dieser Besinnung und 6 dieser Berwunderung entsteht daber das dem Menschen allein eigene Bedürfnik einer Metaphnsif: er ist sonach ein animal metaphysicum. Im Anfang feines Bewußtsenns freilich nimmt auch er sich als Etwas, das sich von selbst versteht. Aber dies währt nicht lange; sondern sehr früh, zugleich mit der ersten 10 Reflexion, tritt icon diejenige Berwunderung ein, welche dereinst Mutter der Metaphysit werden soll. - Diesem gemäß sagt auch Aristoteles im Eingang seiner Metaphysik: Dia yag ro Bavμαζειν οί ανθρωποι και νυν και το πρωτον ηρξαντο φιλοσοφειν. (Propter admirationem enim et nunc et primo inceperunt 15 homines philosophari.) Auch besteht die eigentliche philosophiiche Anlage zunächst darin, daß man über das Gewöhnliche und Alltägliche sich zu verwundern fähig ist, wodurch man eben veranlaßt wird, das Allgemeine der Erscheinung zu seinem Problem zu machen; während die Forscher in den Realwissenschaften 20 sich nur über ausgesuchte und seltene Erscheinungen verwundern. und ihr Problem bloß ist, diese auf bekanntere gurudguführen. Je niedriger ein Mensch in intellektueller Sinsicht steht, desto weniger Räthselhaftes hat für ihn das Dasenn selbst: ihm scheint vielmehr sich Alles, wie es ist, und daß es sei, von selbst zu 25 verstehen. Dies beruht darauf, daß sein Intellekt seiner ursprünglichen Bestimmung, als Medium der Motive dem Willen dienst= bar zu senn, noch gang treu geblieben und deshalb mit der Welt und Natur, als integrirender Theil derselben, eng verbunden, folglich weit entfernt davon ist, sich vom Gangen ber Dinge 30 gleichsam ablösend, demselben gegenüber zu treten und so einst= weilen als für sich bestehend, die Welt rein objektiv aufzufassen. Singegen ift die hieraus entspringende philosophische Berwunderung im Gingelnen durch höhere Entwidelung der Intelligeng bebingt, überhaupt jedoch nicht durch diese allein; sondern ohne 35 Zweifel ist es das Wissen um den Tod, und neben diesem die Betrachtung des Leidens und der Noth des Lebens, was den stärtsten Anstoß zum philosophischen Besinnen und zu metaphysi-

ichen Auslegungen ber Welt giebt. Wenn unser Leben endlos und schmerzlos ware, wurde es vielleicht boch Reinem einfallen gu fragen, warum die Welt basei und gerade diese Beschaffenheit habe; sondern eben auch sich Alles von selbst verstehen. Dem 5 entsprechend finden wir, daß das Interesse, welches philosophische, ober auch religiöse Sniteme einflöken, seinen alleritärkiten Anhalts= punkt durchaus an dem Dogma irgend einer Fortdauer nach dem Tode hat: und wenn gleich die letteren bas Dasenn ihrer Got= ter gur Sauptsache gu machen und dieses am eifrigften gu ver-10 theidigen scheinen; so ist dies im Grunde doch nur, weil sie an dasselbe ihr Uniterblichkeitsdogma gefnüpft haben und es für ungertrennlich von ihm halten: nur um dieses ist es ihnen eigent= lich zu thun. Denn wenn man ihnen basselbe anderweitig sicher stellen könnte; so wurde der lebhafte Gifer für ihre Götter als= 15 bald erkalten, und er würde fast ganglicher Gleichgültigkeit Plat machen, wenn, umgefehrt, die völlige Unmöglichkeit einer Unfterblichkeit ihnen bewiesen ware: benn bas Interesse am Dasenn ber Götter verschwände mit der Soffnung einer nabern Befannt= schaft mit ihnen, bis auf den Rest, der sich an ihren möglichen 20 Einfluß auf die Borfalle des gegenwärtigen Lebens tnupfen möchte. Rönnte man aber gar die Fortdauer nach dem Tode, etwan weil sie Ursprünglichkeit des Wesens voraussekte, als unverträglich mit dem Dasenn von Göttern nachweisen; so wurden sie diese bald ihrer eigenen Unsterblichkeit gum Opfer bringen und 25 für den Atheismus eifern. Auf demfelben Grunde beruht es, daß die eigentlich materialistischen Systeme, wie auch die absolut ffeptischen, niemals einen allgemeinen, ober dauernden Ginfluß haben erlangen fönnen.

Tempel und Kirchen, Pagoden und Moscheen, in allen Lansoben, aus allen Zeiten, in Pracht und Größe, zeugen vom metasphysischen Bedürfniß des Menschen, welches, stark und unvertilgbar, dem physischen auf dem Fuße folgt. Freilich könnte wer satirisch gesaunt ist hinzufügen, daß dasselbe ein bescheidener Bursche sei, der mit geringer Kost vorlieb nehme. An plumpen Fabeln und abgeschmackten Mährchen läßt er sich bisweilen genügen: wenn nur früh genug eingeprägt, sind sie ihm hinlängliche Auslegungen seines Dasenns und Stützen seiner Moralität. Man betrachte 3. B. den Koran: dieses schlechte Buch war hins

reichend, eine Weltreligion zu begründen, das metaphysische Beburfniß gablloser Millionen Menschen seit 1200 Jahren gu befriedigen, die Grundlage ihrer Moral und einer bedeutenden Berachtung des Todes zu werden, wie auch, sie zu blutigen Rriegen und den ausgedehntesten Eroberungen zu begeistern. Wir 5 finden in ihm die trauriaste und ärmlichste Gestalt des Theismus. Biel mag durch die Uebersehungen verloren gehen; aber ich habe feinen einzigen werthvollen Gedanten darin entdeden konnen. Dergleichen beweist, daß mit dem metaphnsischen Bedürfniß die metaphysische Kähigkeit nicht Sand in Sand geht. Doch will es 10 icheinen, daß in den frühen Zeiten der gegenwärtigen Erdoberfläche diesem anders gewesen sei und daß Die, welche der Entstehung des Menschengeschlechts und dem Urquell der organischen Natur bedeutend näher standen, als wir, auch noch theils größere Energie der intuitiven Erfenntniffrafte, theils eine richtigere 15 Stimmung des Geistes hatten, wodurch sie einer reineren, unmittelbaren Auffassung des Wesens der Natur fähig und dadurch im Stande waren, dem metaphnfischen Bedürfniß auf eine murbigere Weise zu genügen: so entstanden in ben Urvätern ber Brahmanen, den Rischis, die fast übermenschlichen Ronceptionen, 20 welche später in den Upanischaden der Beden niedergelegt murben.

Niemals hingegen hat es an Leuten gesehlt, welche auf jenes metaphysische Bedürsniß des Menschen ühren Unterhalt zu gründen und dasselbe möglichst auszubeuten bemüht waren; daher es 25 unter allen Bölfern Monopolisten und Generalpächter desselben giebt: die Priester. Ihr Gewerbe mußte ihnen jedoch überall badurch gesichert werden, daß sie das Recht erhielten, ihre metaphysischen Dogmen den Menschen sehr früh beizubringen, ehe noch die Urtheilskraft aus ihrem Morgenschlummer erwacht ist, so also in der ersten Kindheit: denn da haftet jedes wohl eingeprägte Dogma, sei es auch noch so unsinnig, auf immer. Hätten sie zu warten, dis die Urtheilskraft reif ist; so würden ihre Privilegien nicht bestehen können.

Eine zweite, wiewohl nicht zahlreiche Klasse von Leuten, 35 welche ihren Unterhalt aus dem metaphysischen Bedürfniß der Menschen zieht, machen die aus, welche von der Philosophie leben: bei den Griechen hießen sie Sophisten, bei den Neueren

Professoren der Philosophie. Aristoteles gahlt (Metaph., II, 2) ben Aristipp unbedenklich den Sophisten bei: den Grund dazu finden wir beim Diogenes Laertius (II, 65), daß nämlich er der Erste unter den Sofratifern gewesen, der sich seine Bhilosophie 5 bezahlen ließ; weshalb auch Sofrates ihm sein Geschenk zurudsandte. Auch bei den Neueren sind die, welche von der Philosophie leben, nicht nur, in der Regel und mit den seltensten Ausnahmen, gang Andere, als die, welche für die Philosophie leben; sondern sogar sind sie sehr oft die Widersacher, die heimlichen und 10 unversöhnlichen Feinde diefer: benn jede achte und bedeutende philosophische Leistung wird auf die ihrigen zu viel Schatten werfen und überdies den Absichten und Beschränkungen der Gilde sich nicht fügen: weshalb sie allezeit bemüht sind, eine solche nicht aufkommen zu lassen, wozu bann, nach Maakgabe ber 15 jedesmaligen Zeiten und Umstände, bald Berhehlen, Zudeden, Berschweigen, Ignoriren, Setretiren, bald Berneinen, Berkleinern. Tadeln, Lästern, Berdreben, bald Denungiren und Berfolgen bie üblichen Mittel sind. Daber hat denn auch ichon mancher große Ropf, unerkannt, ungeehrt, unbelohnt, sich keuchend burchs Leben 20 Schleppen muffen, bis endlich nach seinem Tode die Welt über ihn enttäuscht wurde, und über sie. Inzwischen hatten sie ihren 3wed erreicht, hatten gegolten, baburch bag fie ihn nicht gelten lieken, und hatten mit Weib und Rind von der Philosophie gelebt, mahrend Jener für diese lebte. Ist er aber todt; da fehrt 25 die Sache sich um: die neue Generation jener stets Borhandenen wird nun der Erbe seiner Leistungen, schneidet sie nach ihrem Maakstab sich zurecht und lebt jest von ihm. Dak jedoch Rant augleich von und für die Philosophie leben konnte, beruhte auf bem seltenen Umstande, daß, jum ersten Male wieder, seit dem 20 Divo Antonino und Divo Juliano, ein Philosoph auf dem Throne faß: nur unter solchen Auspicien fonnte Die Rritit der reinen Bernunft bas Licht erbliden. Raum war der Rönig todt, so feben wir auch icon Ranten, weil er gur Gilbe gehörte, von Furcht ergriffen, sein Meisterwert in der zweiten Ausgabe modi-35 figiren, fastriren und verderben, bennoch aber bald in Gefahr fommen, seine Stelle zu verlieren; so daß ihn Campe in Braunschweig einlud, zu ihm zu kommen, um als das Oberhaupt seiner Kamilie bei ihm zu leben (Rint. Ansichten aus Rants

Leben, S. 68). Mit der Universitätsphilosophie ist es in der Regel bloke Spiegelfechterei: der wirkliche 3med derfelben ift, ben Studenten, im tiefften Grunde ihres Denkens, Diejenige Geistesrichtung zu geben, welche bas bie Professuren besetende Ministerium seinen Absichten angemessen hält. Daran mag die 5 fes. im staatsmännischen Sinn, auch gang Recht haben: nur folgt daraus, daß solche Kathederphilosophie ein nervis alienis mobile lignum ift und nicht für ernstliche, sondern nur für Spaafphilosophie gelten kann. Auch bleibt es jedenfalls billig, daß eine solche Beaufsichtigung, ober Leitung, sich bloß auf die Ra- 10 thederphilosophie erstrede, nicht aber auf die wirkliche, welche es ernstlich meint. Denn, wenn irgend etwas auf der Welt wunschenswerth ift, so wünschenswerth, daß selbst der robe und dumpfe Saufen, in seinen besonneneren Augenbliden, es höher ichaten würde, als Silber und Gold; so ist es, daß ein Lichtstrahl fiele 15 auf das Dunkel unsers Dasenns und irgend ein Aufschluß uns würde über diese rathselhafte Existenz, an der nichts flar ist, als ihr Elend und ihre Nichtigkeit. Dies aber wird, gesetzt es sei an sich erreichbar, durch aufgedrungene und aufgezwungene Lösungen des Problems unmöglich gemacht. 20

Jetzt aber wollen wir die verschiedenen Weisen der Befriedigung, welche diesem so starken metaphysischen Bedürfnisse wird, einer allgemeinen Betrachtung unterwerfen.

Unter Metaphysit verstehe ich jede angebliche Erkenntniß, welche über die Möglichkeit der Ersahrung, also über die Natur, 25 oder die gegebene Erscheinung der Dinge, hinausgeht, um Aufschluß zu ertheilen über Das, wodurch jene, in einem oder dem andern Sinne, bedingt wäre; oder, populär zu reden, über Das, was hinter der Natur steckt und sie möglich macht. — Nun aber seht die große ursprüngliche Verschiedenheit der Verstandeskräfte, 30 wozu noch die der viele Muße ersordernden Ausbildung derselben kommt, einen so großen Unterschied zwischen Menschen, daß, sobald ein Volk sich aus dem Zustande der Rohheit herausgearbeistet hat, nicht wohl eine Metaphysik für Alle ausreichen kann; daher wir bei den civilisirten Völkern durchgängig zwei verschies 35 dene Arten derselben antreffen, welche sich dadurch unterscheiden, daß die eine ihre Veglaubigung in sich, die andere sie außer sich hat. Da die metaphysischen Systeme der ersten Art, zur

Refognition ihrer Beglaubigung, Nachbenken, Bilbung, Muße und Urtheil erfordern; so konnen sie nur einer äußerst geringen Anzahl von Menschen zugänglich senn, auch nur bei bedeutender Civilisation entstehen und sich erhalten. Für die große Angahl 5 ber Menschen hingegen, als welche nicht zu benten, sondern nur zu glauben befähigt und nicht für Gründe, sondern nur für Mutorität empfänglich ift, find ausschließlich die Snfteme ber zweiten Art: diese können deshalb als Volksmetaphysik bezeichnet werden, nach Analogie ber Bolfspoesie, auch der Bolfsweisheit, worunter 10 man die Sprichwörter versteht. Jene Systeme sind indessen unter dem Namen der Religionen bekannt und finden sich bei allen Bölkern, mit Ausnahme ber allerrohesten. Ihre Beglaubigung ift, wie gesagt, äußerlich und heißt als solche Offenbarung, welche botumentirt wird durch Beiden und Bunder. Ihre Argumente 15 sind hauptsächlich Drohungen mit ewigen, auch wohl mit zeitlichen Uebeln, gerichtet gegen die Ungläubigen, ja schon gegen die bloken Zweisler: als ultima ratio theologorum finden wir, bei manden Böltern, ben Scheiterhaufen, ober bem Mehnliches. Suchen fie eine andere Beglaubigung, ober gebrauchen fie andere Argu-20 mente; so machen sie schon einen Uebergang in die Systeme ber ersten Art und konnen zu einem Mittelichlag beiber ausarten; welches mehr Gefahr als Bortheil bringt. Denn ihnen giebt die sicherste Bürgschaft für ben fortbauernden Besik ber Röpfe ihr unschätbares Borrecht, den Rindern beigebracht zu werden, als 25 wodurch ihre Dogmen zu einer Art von zweitem angeborenen Intellett einwachsen, gleich bem Zweige auf bem gepfropften Baum; während hingegen die Snfteme ber erften Art fich immer nur an Erwachsene wenden, bei diesen aber allemal ichon ein Snftem der zweiten Art im Besit der Ueberzeugung vorfinden. -20 Beide Arten der Metaphnfit, beren Unterschied fich furg burch Ueberzeugungslehre und Glaubenslehre bezeichnen läßt, haben Dies gemein, daß jedes einzelne Snftem berfelben in einem feindlichen Berhältniß zu allen übrigen seiner Art steht. Zwischen benen der ersten Art wird der Rrieg nur mit Wort und Schrift. 25 zwischen benen ber zweiten auch mit Feuer und Schwert geführt: manche von diesen haben ihre Berbreitung gum Theil dieser lektern Art der Bolemit zu banten, und alle haben nach und nach Die Erde unter sich getheilt, und zwar mit so entschiedener Berrschaft, daß die Bölker sich mehr nach ihnen, als nach der Nationalität, oder ber Regierung unterscheiden und sondern. Rur fie sind, jede in ihrem Begirte, herrichend, die der erften Urt hingegen höchstens tolerirt, und auch dies nur, weil man, wegen der geringen Angahl ihrer Anhänger, sie meistens der Bekampfung 5 burch Feuer und Schwerdt nicht werth halt; wiewohl, wo es nöthig schien, auch diese mit Erfolg gegen sie angewendet worden sind: zudem finden sie sich bloß sporadisch. Meistens hat man sie jedoch nur in einem Bustande der Bahmung und Unterjochung geduldet, indem das im Lande herrschende Snftem der zweiten 10 Art ihnen vorschrieb, ihre Lehren seinen eigenen, mehr oder wenis ger eng, anzupassen. Bisweilen hat es sie nicht nur unterjocht, sondern sogar dienstbar gemacht und als Borspann gebraucht: welches jedoch ein gefährliches Experiment ist; da jene Snsteme der ersten Art, weil ihnen die Gewalt genommen ist, sich durch 15 Lift helfen zu dürfen glauben und eine geheime Tude nie gang ablegen, die sich dann bisweilen unvermuthet hervorthut und Schwer zu heilenden Schaden stiftet. Denn überdies wird ihre Gefährlichkeit dadurch erhöht, daß sämmtliche Realwissenschaften, sogar die unschuldigsten nicht ausgenommen, ihre heimlichen Allite 20 ten gegen die Snsteme ber zweiten Art sind, und, ohne selbst mit Diesen in offenem Rriege ju stehen, ploglich und unerwartet großen Schaden auf dem Gebiefe derfelben anrichten. Rudem ift ber durch die erwähnte Dienstbarmachung bezwecte Bersuch, einem Snftem, welches ursprünglich seine Beglaubigung außerhalb hat, 25 bagu noch eine von innen geben zu wollen, seiner Natur nach, miklich: benn, ware es einer folden Beglaubigung fabig: fo hätte es feiner außern bedurft. Und überhaupt ist es stets ein Wagestud, einem fertigen Gebäude ein neues Fundament unterschieben zu wollen. Wie sollte überdies eine Religion noch des 20 Suffragiums einer Philosophie bedürfen! Sie hat ja Alles auf ihrer Seite: Offenbarung, Urfunden, Bunder, Prophezeiungen, Schut der Regierung, den höchsten Rang, wie er der Wahrheit gebührt, Beistimmung und Berehrung Aller, taufend Tempel, in benen sie verfündigt und geubt wird, geschworene Priefterschaaren, 36 und, was mehr als Alles ist, das unschätzbare Borrecht, ihre Lehren dem garten Rindesalter einprägen zu dürfen, wodurch sie fast zu angeborenen Ibeen werden. Um bei solchem Reichthum

an Mitteln noch die Beistimmung armsäliger Philosophen zu verslangen, müßte sie habsüchtiger, oder, um den Widerspruch dersselben zu besorgen, furchtsamer senn, als mit einem guten Geswissen vereindar scheint.

An den oben aufgestellten Unterschied zwischen Metaphysik ber ersten und ber zweiten Art knüpft sich noch folgender. Ein Snftem der erften Art, also eine Philosophie, macht ben Anspruch, und hat daher die Verpflichtung, in Allem, was sie sagt, sensu stricto et proprio wahr zu senn: denn sie wendet sich an das 10 Denken und die Ueberzeugung. Gine Religion hingegen, für die Ungahligen bestimmt, welche, der Prüfung und des Denkens unfähig, die tiefsten und schwierigsten Wahrheiten sensu proprio nimmermehr fassen würden, hat auch nur die Verpflichtung sensu allegorico wahr zu senn. Nact fann die Wahrheit vor dem 15 Bolte nicht erscheinen. Ein Symptom Diefer allegorischen Natur der Religionen sind die vielleicht in jeder anzutreffenden Mnsterien, nämlich gewisse Dogmen, Die sich nicht ein Mal beutlich benten lassen, geschweige wortlich mahr senn können. Ja, vielleicht ließe fich behaupten, daß einige völlige Widerfinnigkeiten, 20 einige wirkliche Absurditäten, ein wesentliches Ingredienz einer vollkommenen Religion seien: benn diese sind eben ber Stämpel ihrer allegorischen Natur und die allein passende Art, dem gemeinen Sinn und roben Berstande fühlbar ju machen, was ihm unbegreiflich ware, nämlich daß die Religion im Grunde von 25 einer gang andern, von einer Ordnung ber Dinge an sich handelt, por welcher die Gesethe bieser Erscheinungswelt, benen gemäß sie sprechen muß, verschwinden, und daß baher nicht blok die widersinnigen Dogmen, sondern auch die begreiflichen, eigent= lich nur Allegorien und Adomodationen zur menschlichen Fassungs-20 fraft find. In diesem Geiste icheint mir Augustinus und selbst Luther die Mnsterien des Christenthums festgehalten zu haben, im Gegensatz des Pelagianismus, der Alles zur platten Berständlichkeit herabziehen möchte. Bon diesem Gesichtspunkte aus wird auch begreiflich, wie Tertullian, ohne ju spotten, sagen 35 fonnte: Prorsus credibile est, quia ineptum est: - - certum est, quia impossibile. (De carne Christi, c. 5.) -Diese ihre allegorische Natur entzieht auch die Religionen ben ber Philosophie obliegenden Beweisen und überhaupt der Brüfung :

statt beren sie Glauben verlangen, d. h. eine freiwillige Annahme, bak es sich so verhalte. Da sodann ber Glaube bas Sanbeln leitet, und die Allegorie allemal so gestellt ist, daß sie, in Sinsicht auf das Praktische, eben dahin führt, wohin die Wahrheit sensu proprio auch führen wurde; so verheift die Religion De= 5 nen, welche glauben, mit Recht die ewige Säligkeit. Wir seben alfo, daß die Religionen die Stelle der Metaphnfit überhaupt, beren Bedürfniß der Mensch als unabweisbar fühlt, in der Sauptsache und für die große Menge, welche nicht dem Denken obliegen kann, recht gut ausfüllen, theils nämlich zum praktischen 10 Behuf, als Leitstern ihres Sandelns, als öffentliche Standarte ber Rechtlichkeit und Tugend, wie Rant es vortrefflich ausdrückt; theils als unentbehrlicher Troft in den schweren Leiden des Lebens, als wo sie die Stelle einer objektiv mahren Metaphysik vollkommen vertreten, indem sie, so gut wie diese nur irgend 15 fonnte, den Menschen über sich selbst und das zeitliche Dasenn hinausheben: hierin zeigt sich glänzend ber große Werth berfelben, ja, ihre Unentbehrlichkeit. Denn φιλόσοφον πληθος αδύνατον είναι (vulgus philosophum esse impossibile est) fagt schon Plato und mit Recht (De Rep., VI, p. 89, Bip.). Der 20 einzige Stein des Anstokes hingegen ist dieser, daß die Religionen ihre allegorische Natur nie eingestehen dürfen, sondern sich als sensu proprio wahr zu behaupten haben. Dadurch thun sie einen Eingriff in das Gebiet der eigentlichen Metaphysit, und rufen den Antagonismus dieser hervor, der daher zu allen Zeiten, 25 in benen sie nicht an die Rette gelegt worden, sich äußert. -Auf dem Verkennen der allegorischen Natur jeder Religion beruht auch ber in unsern Tagen so anhaltend geführte Streit zwischen Supernaturalisten und Rationalisten. Beide nämlich wollen das Christenthum sensu proprio wahr haben: in diesem Sinne wollen 80 die ersteren es ohne Abzug, gleichsam mit haut und haar, behaupten; wobei sie, ben Renntnissen und der allgemeinen Bilbung des Zeitalters gegenüber, einen ichweren Stand haben. Die anderen hingegen suchen alles eigenthümlich Chriftliche hinaus= zuexegesiren; wonach sie etwas übrig behalten, das weder sensu 35 proprio noch sensu allegorico mahr ist, vielmehr eine bloße Platitube, beinahe nur Judenthum, ober höchstens seichter Belagianismus, und, was das Schlimmste, niederträchtiger Optimismus, ber dem eigentlichen Christenthum durchaus fremd ist. Ueberbies versetzt der Bersuch, eine Religion aus der Bernunft zu begründen, sie in die andere Rlasse der Metaphysis, in die, welche ihre Beglaubigung in sich selbst hat, also auf einen fremden Boden, auf den der philosophischen Systeme, und sonach in den Ramps, den diese, auf ihrer eigenen Arena, gegen einander führen, folglich unter das Gewehrseuer des Skepticismus und das schwere Geschütz der Kritik der reinen Bernunft: sich aber dahin zu begeben, wäre für sie offenbare Bermessenheit.

Beiben Arten ber Metaphnfit mare es am gutraglichften, daß jede von der andern rein gesondert bliebe und sich auf ihrem eigenen Gebiete hielte, um daselbst ihr Wesen vollkommen entwideln zu können. Statt bessen ist man schon bas gange Christliche Beitalter hindurch bemuht, vielmehr eine Fusion beider gu be-15 werkstelligen, indem man die Dogmen und Begriffe der einen in die andere überträgt, wodurch man beide verdirbt. Um unverholensten ist dies in unsern Tagen geschehen in jenem seltsamen Zwitter ober Rentauren, der sogenannten Religionsphilosophie, welche, als eine Art Gnosis, bemüht ift, die gegebene Religion 20 zu deuten und das sensu allegorico Wahre durch ein sensu proprio Wahres auszulegen. Allein dazu mußte man die Wahrheit sensu proprio schon kennen und besitzen: alsdann aber wäre jene Deutung überfluffig. Denn bloß aus ber Religion die Metaphysit, b. i. die Wahrheit sensu proprio, durch Auslegung 25 und Umbeutung erst finden zu wollen, ware ein migliches und gefährliches Unternehmen, zu welchem man sich nur dann entschließen könnte, wenn es ausgemacht ware, daß die Wahrbeit, gleich bem Gifen und andern unedlen Metallen, nur im vererzten, nicht im gediegenen Buftande vortommen könne, 80 daher man sie nur durch Reduktion aus der Bererzung gewinnen fonnte. -

Religionen sind dem Bolke nothwendig, und sind ihm eine unschätzbare Wohlthat. Wenn sie jedoch den Fortschritten der Menscheit in der Erkenntniß der Wahrheit sich entgegenstellen wollen; so müssen sie mit möglichster Schonung bei Seite gescho- ben werden. Und zu verlangen, daß sogar ein großer Geist — ein Shakespeare, ein Goethe — die Dogmen irgend einer Religion implicite, bona side et sensu proprio zu seiner Ueberzeugung

mache, ist wie verlangen, daß ein Riese den Schuh eines Zwers ges anziehe.

Religionen können, als auf die Fassungskraft der großen Menge berechnet, nur eine mittelbare, nicht eine unmittelbare Wahrheit haben: diese von ihnen verlangen, ist, wie wenn man 5 Die im Buchdruderrahmen aufgesehten Lettern lefen wollte, ftatt ihres Abdruds. Der Werth einer Religion wird bemnach abhängen von dem größern oder geringern Gehalt an Wahrheit, ben sie, unter bem Schleier der Allegorie, in sich trägt, sobann von der größern oder geringern Deutlichkeit, mit welcher berfelbe 10 burch biesen Schleier sichtbar wird, also von der Durchsichtigkeit des lettern. Fast scheint es, daß, wie die ältesten Sprachen die vollkommensten sind, so auch die ältesten Religionen. Wollte ich die Resultate meiner Philosophie zum Maakstabe der Wahrheit nehmen, so müßte ich dem Buddhaismus den Vorzug por den 15 anderen zugestehen. Jeden Falls muß es mich freuen, meine Lehre in so großer Uebereinstimmung mit einer Religion gu seben, welche die Majorität auf Erden für sich hat; da sie viel mehr Bekenner gahlt, als irgend eine andere. Diese Uebereinstimmung muß mir aber um so erfreulicher senn, als ich, bei meinem Phi= 20 losophiren, gewiß nicht unter ihrem Ginfluß gestanden habe. Denn bis 1818, da mein Werk erschien, waren über ben Buddhaismus nur fehr wenige, höchst unvolltommene und durftige Berichte in Europa ju finden, welche sich fast ganglich auf einige Auffähe in den früheren Bänden der Asiatic researches 25 beschränkten und hauptsächlich den Buddhaismus der Birmanen betrafen. Erst seitdem ist nach und nach eine vollständigere Runde von dieser Religion zu uns gelangt, hauptsächlich durch die gründlichen und lehrreichen Abhandlungen des verdienstvollen Betersburger Afademifers J. J. Schmidt, in den Dentschriften 80 seiner Atademie, und sodann allmälig durch mehrere Englische und Frangösische Gelehrte, so daß ich habe ein ziemlich zahlreiches Bergeichniß der besten Schriften über Diese Glaubenslehre liefern fonnen, in meiner Schrift "Ueber ben Willen in ber Natur", unter der Rubrit Sinologie. - Leider ift uns Cfoma Rorofi, 35 Diefer beharrliche Ungar, ber, um die Sprache und die beiligen Schriften des Buddhaismus ju studiren, viele Jahre in Tibet und besonders in den Buddhaistischen Rlöstern zugebracht hat,

gerade dann durch den Tod entrissen, als er anfing, den Ertrag seiner Forschungen für uns auszuarbeiten. Ich tann inzwischen Die Freude nicht verleugnen, mit welcher ich in seinen vorläufigen Berichten manche unmittelbar aus dem Rahgnur felbst referirte 5 Stellen lese, 3. B. folgende Unterredung des sterbenden Buddha mit dem ihm huldigenden Brahma: There is a description of their conversation on the subject of creation, - by whom was the world made. Shakya asks several questions of Brahma, - whether was it he, who made or produced 10 such and such things, and endowed or blessed them with such and such virtues or properties, - whether was it he who caused the several revolutions in the destruction and regeneration of the world. He denies that he had ever done anything to that effect. At last he himself asks 15 Shakya how the world was made, - by whom? Here are attributed all changes in the world to the moral works of the animal beings, and it is stated that in the world all is illusion, there is no reality in the things; all is empty. Brahma being instructed in his doctrine, becomes his 20 follower. (Asiatic researches, Vol. 20, p. 434.)\*)

Den Fundamentalunterschied aller Religionen kann ich nicht, wie durchgängig geschieht, darin seken, ob sie monotheistisch, polytheistisch, pantheistisch, oder atheistisch sind; sondern nur darin, ob sie optimistisch oder pessimistisch sind, d. h. ob sie das Dasenn dieser Welt als durch sich selbst gerechtsertigt darstellen, mithin es loben und preisen, oder aber es betrachten als etwas,

<sup>\*) &</sup>quot;Es findet sich eine Beschreibung ihrer Unterredung, deren Gegenstand die Schöpfung ist, — durch wen die Welt hervorgebracht sei? Buddha richtet mehrere Fragen an Brahma: ob er es gewesen, der dies oder jenes Ding gemacht, oder hervorgebracht, und es mit dieser oder jener Eigenschaft begabt habe? ob er es gewesen, der die verschiedenen Umwälzungen zur Zersstrung und Wiederherstellung der Welt verursacht habe? — Brahma leugnet, daß er jemals irgend etwas dergleichen gethan habe. Endlich frägt er selbst den Buddha, wie die Welt hervorgebracht sei, — durch wen? Nun werden alse Beränderungen der Welt den moralischen Werken animalischer We es en zugeschrieben, und wird gesagt, daß Alles in der Welt bloße IIIussi on sei, keine Realität in den Dingen, Alles leer. Der also in Buddha's Lehre unterrichtete Brahma wird sein Anhänger."

das nur als Folge unserer Schuld begriffen werden kann und daher eigentlich nicht senn sollte, indem sie erkennen, daß Schmerz und Tod nicht liegen können in der ewigen, ursprünglichen, unsabänderlichen Ordnung der Dinge, in Dem, was in sedem Bestracht senn sollte. Die Kraft, vermöge welcher das Christenthum zunächst das Judenthum und dann das Griechische und Römische Seidenthum überwinden konnte, liegt ganz allein in seinem Pessis mismus, in dem Eingeständniß, daß unser Justand ein höchst elensder und zugleich sündlicher ist, während Judenthum und Seidensthum optimistisch waren. Jene von Jedem tief und schmerzlich sogsühlte Wahrheit schlug durch und hatte das Bedürfniß der Erlösung in ihrem Gesolge.

Ich wende mich zur allgemeinen Betrachtung der andern Art der Metaphnfit, also berjenigen, welche ihre Beglaubigung in sich selbst hat und Philosophie genannt wird. Ich erinnere 15 an den oben erörterten Ursprung berselben aus einer Bermunberung über die Welt und unser eigenes Dasenn, indem diese sich dem Intellett als ein Rathsel aufdringen, deffen Lösung fobann die Menschheit ohne Unterlaß beschäftigt. Sier nun will ich zuvörderst darauf aufmerksam machen, daß Diesem nicht so senn 20 könnte, wenn die Welt im Spinogischen, in unsern Tagen unter modernen Formen und Darstellungen als Pantheismus so oft wieder vorgebrachten Sinn, eine "abfolute Subftang", mithin ein ichlechthin nothwendiges Wesen ware. Denn dies besagt, daß sie mit einer so großen Nothwendigkeit existire, daß 25 neben derselben jede andere, unserm Berstande als solche fagliche Nothwendigfeit wie ein Zufall aussehen mußte: sie ware nämlich alsdann Etwas, das nicht nur alles wirkliche, sondern auch alles irgend mögliche Dasenn bergestalt in sich begriffe, daß, wie Spinoga eben auch angiebt, die Möglichkeit und die Wirklichkeit 30 desselben gang und gar Gins waren, beffen Nichtsenn baber auch bie Unmöglichkeit selbst ware, also Etwas, bessen Richtsenn, ober Anderssenn, völlig undentbar senn mußte, welches mithin sich so wenig wegbenten ließe, wie 3. B. ber Raum ober die Zeit. Inbem ferner wir felbst Theile, Modi, Attribute ober Accidenzien 85 einer solchen absoluten Substang waren, welche bas Einzige ware, was, in irgend einem Sinne, jemals und irgendwo basenn könnte; so mußte unser und ihr Dasenn, nebst der Beschaffenheit

besselben, weit entsernt, sich uns als auffallend, problematisch, ja, als das unergründliche, uns stets beunruhigende Räthsel dars zustellen, sich, im Gegentheil, noch viel mehr von selbst verstehen, als daß 2 Mal 2 vier ist. Denn wir müßten gar nicht anders irgend zu denken fähig senn, als daß die Welt sei, und so sei, wie sie ist: mithin müßten wir ihres Dasens als solochen, d. h. als eines Problems zum Nachdenken, so wenig uns bewußt werden, als wir die unglaublich schnelle Bewegung unsers Blaneten empsinden.

Diesem Allen ist nun aber gang und gar nicht so. Nur bem gedankenlosen Thiere scheint sich die Welt und das Dasenn von selbst zu verstehen: bem Menschen hingegen ist sie ein Problem, bessen sogar der Roheste und Beschränkteste, in einzelnen helleren Augenbliden, lebhaft inne wird, das aber Jedem um fo deut-15 licher und anhaltender ins Bewußtsenn tritt, je heller und besonnener dieses ist und je mehr Stoff gum Denten er durch Bildung sich angeeignet hat, welches Alles endlich in den zum Philosophiren geeigneten Köpfen sich zu Platons θαυμαζειν, μαλα φιλοσοφικον παθος (mirari, valde philosophicus affectus) steigert, nämlich zu berjenigen Berwunderung, die das Problem, welches die edlere Menschheit jeder Zeit und jedes Landes unablässig beschäftigt und ihr feine Ruhe läßt, in seiner gangen Größe erfaßt. In der That ist die Unruhe, welche die nie ablaufende Uhr ber Metaphysit in Bewegung erhält, das Bewußtsenn, daß 25 das Richtsenn dieser Welt eben so möglich sei, wie ihr Dasenn. Daher also ist die Spinozistische Ansicht derselben als eines absolut nothwendigen Wesens, d. h. als Etwas, das schlechterdings und in jedem Sinn senn sollte und mußte, eine faliche. Geht doch selbst der einfache Theismus, in seinem tosmologischen Be-30 weise, stillschweigend bavon aus, daß er vom Dasenn ber Welt auf ihr vorheriges Nichtseyn schließt: er nimmt sie mithin vorweg als ein Zufälliges. Ja, was mehr ift, wir fassen sehr bald bie Welt auf als Etwas, bessen Nichtseyn nicht nur bentbar, sondern sogar ihrem Dasenn vorzuziehen wäre; daher unsere Ber-5 munderung über sie leicht übergeht in ein Bruten über jene Fatalität, welche bennoch ihr Dasenn hervorrufen konnte, und vermöge beren eine so unermegliche Rraft, wie gur Bervorbrinaung und Erhaltung einer solchen Welt erfordert ift, fo fehr

gegen ihren eigenen Bortheil geleitet werden konnte. Das philosophische Erstaunen ist bemnach im Grunde ein bestürztes und betrübtes: die Philosophie hebt, wie die Ouverture gum Don Juan, mit einem Mollaktord an. Sieraus ergiebt sich, daß sie weder Spinozismus, noch Optimismus senn darf. - Die so eben 5 ausgesprochene nähere Beschaffenheit des Erstaunens, welches zum Philosophiren treibt, entspringt offenbar aus dem Anblid des Uebels und des Bofen in der Welt, welche, felbst wenn fie im gerechtesten Berhältniß zu einander ständen, ja, auch noch vom Guten weit überwogen wurden, bennoch etwas sind, was 10 gang und gar und überhaupt nicht senn sollte. Weil nun aber nichts aus Nichts entstehen kann; so mussen auch jene ihren Reim im Ursprunge, oder im Rern der Welt selbst haben. Dies anzunehmen wird uns ichwer, wenn wir auf die Größe, Ordnung und Bollendung der physischen Welt seben, indem wir 15 mennen, daß was die Macht hatte, eine solche hervorzubringen, auch wohl hatte das Uebel und das Bose mussen vermeiden konnen. Um allerschwersten wird jene Unnahme (beren aufrichtigster Ausdruck Ormuzd und Ahriman ist) begreiflicherweise dem Theismus. Daher wurde, um zuvörderst das Bose zu beseitigen, 20 die Freiheit des Willens erfunden: diese ist jedoch nur eine verstedte Art, Etwas aus Nichts zu machen; indem sie ein Operari annimmt, das aus keinem Esse hervorgienge (siehe "Die beiden Grundprobleme der Ethit", G. 58 fg. [2. Aufl. G. 56 ff.]). Godann das Uebel suchte man dadurch los zu werden, daß man es 25 ber Materie, oder auch einer unvermeidlichen Nothwendigkeit gur Last legte; wobei man ungern den Teufel zur Seite liegen ließ, der eigentlich das rechte Expediens ad hoc ist. Zum Uebel gehört auch der Tod: das Bose aber ist bloß das Bon-sich-auf-einen-Andern-schieben des jedesmaligen Uebels. Also, wie oben ge= 30 sagt, das Bose, das Uebel und der Tod sind es, welche das philosophische Erstaunen qualifiziren und erhöhen: nicht blog, daß Die Welt vorhanden, sondern noch mehr, daß sie eine so trubfälige sei, ist das punctum pruriens der Metaphysit, das Problem, welches die Menschheit in eine Unruhe versett, die sich weder 85 burch Stepticismus noch durch Rriticismus beschwichtigen laft.

Mit der Erklärung der Erscheinungen in der Welt finden wir auch die Bhnsif (im weitesten Sinne des Worts) beschäftigt.

Aber in der Ratur ihrer Erklärungen selbst liegt schon, daß sie nicht genügen können. Die Physik vermag nicht auf eigenen Rugen zu fteben, sondern bedarf einer Metaphnfit, sich darauf zu stüten; so vornehm sie auch gegen diese thun mag. Denn 5 sie erklärt die Erscheinungen durch ein noch Unbekannteres, als diese selbst sind: durch Naturgesetze, beruhend auf Naturkräften, zu welchen auch die Lebensfraft gehört. Allerdings muß der ganze gegenwärtige Zustand aller Dinge auf der Welt, oder in ber Natur, nothwendig aus rein physischen Ursachen erklärbar 10 fenn. Allein eben so nothwendig mußte eine solche Erklärung, geseht man gelänge wirklich so weit, sie geben zu können, stets mit zwei wesentlichen Unvollkommenheiten behaftet senn (gleichsam mit zwei faulen Fleden, ober wie Uchill mit ber ver= wundbaren Ferse, oder der Teufel mit dem Pferdefuß), vermöge 15 welcher alles so Erklärte doch wieder eigentlich unerklärt bliebe. Erstlich nämlich mit biefer, daß ber Unfang ber Alles erflärenben Rette von Ursachen und Wirkungen, b. h. zusammenhängenben Beränderungen, ichlechterdings nie zu erreichen ift, sondern, eben wie die Grangen der Welt in Raum und Zeit, unaufhor-20 lich und ins Unendliche gurudweicht; und zweitens mit dieser, daß sämmtliche wirkende Ursachen, aus denen man Alles erklärt, stets auf einem völlig Unerflärbaren beruhen, nämlich auf ben ursprünglichen Qualitäten ber Dinge und ben in Diesen sich hervorthuenden Naturkräften, vermöge welcher jene auf be-25 ftimmte Art wirfen, 3. B. Schwere, Barte, Stoffraft, Elasticität, Barme, Eleftricität, demifde Rrafte u. f. w., und welche nun in jeder gegebenen Erflärung stehen bleiben, wie eine gar nicht wegzubringende unbekannte Größe in einer sonst vollkommen auf= gelösten algebraischen Gleichung; wonach es bann feine noch so 30 gering geschätte Thonscherbe giebt, die nicht aus lauter unerklär= lichen Qualitäten zusammengesett ware. Also diese zwei unausweichbaren Mängel in jeder rein physikalischen, d. h. kausalen Erflärung, zeigen an, daß eine solche nur relativ senn tann, und baß die ganze Methode und Art derselben nicht die einzige, nicht 35 bie lette, also nicht die genügende, d. h. nicht diejenige senn fann, welche gur befriedigenden Lösung des schweren Rathsels der Dinge und gum mahren Berftandniß der Welt und des Dasenns jemals zu führen vermag; fondern daß die phofifche Erflärung.

überhaupt und als solche, noch einer metaphysischen bedarf, welche ben Schlüssel zu allen ihren Boraussehungen lieferte, eben deshalb aber auch einen gang andern Weg einschlagen mußte. Der erste Schritt hiezu ift, daß man den Unterschied beiber, mithin den zwischen Phnsif und Metaphnsif, zum beutlichen Be 5 wußtsenn bringt und festhält. Er beruht im Allgemeinen auf ber Rantischen Unterscheidung zwischen Erscheinung und Ding an sich. Eben weil Rant das Lettere für schlechthin unerkennbar erflarte, gab es, ihm gufolge, gar feine Metaphnfit, fonbern bloß immanente Erkenntniß, b. h. bloße Physik, welche 10 stets nur von Erscheinungen reben fann, und baneben eine Rritit ber nach Metaphysit strebenden Bernunft. Sier aber will ich, um den rechten Anknupfungspunkt meiner Philosophie an die Rantische nachzuweisen, bas zweite Buch anticipirend, hervorheben, daß Rant, in seiner schönen Erklärung des Zusammen- 15 bestehns der Freiheit mit der Nothwendigfeit (Rritif der reinen Bernunft, erste Auflage, S. 532-554, und Rritit ber prattiichen Bernunft, S. 224-231 der Rosenkrangischen Ausgabe) barthut, wie eine und dieselbe Sandlung einerseits aus dem Charafter des Menschen, dem Ginfluß, den er im Lebenslauf 20 erlitten, und den jekt ihm porliegenden Motiven, als nothwendig eintretend, vollkommen erklärbar sei, dabei aber anderer= seits doch als das Werk seines freien Willens angesehen werden muffe: und in gleichem Ginne fagt er, §. 53 der Prolego= mena: "Zwar wird aller Berknüpfung der Urfache und Wir- 25 fung in ber Sinnenwelt Naturnothwendigfeit anhangen, dagegen boch berjenigen Ursache, die selbst feine Erscheinung ist (obzwar ihr zum Grunde liegt), Freiheit zugestanden, Natur also und Freiheit eben demselben Dinge, aber in verschiedener Beziehung. ein Mal als Erscheinung, das andere Mal als einem Dinge an 30 sich selbst, ohne Widerspruch beigelegt werden können." Bas nun alfo Rant von der Erscheinung des Menschen und seines Thuns lehrt, das dehnt meine Lehre auf alle Erscheinungen in ber Natur aus, indem sie ihnen den Willen als Ding an sich jum Grunde legt. Dies Berfahren rechtfertigt sich junachst ichon 35 badurch, daß nicht angenommen werden darf, der Mensch sei von ben übrigen Wesen und Dingen in der Natur specifijch, toto genere und von Grund aus verschieden, vielmehr nur dem Grade nach. -

Bon dieser anticipirenden Abschweifung fehre ich gurud zu unserer Betrachtung ber Ungulänglichkeit ber Physik, Die lette Erklärung ber Dinge abzugeben. - Ich sage also: physisch ist freilich Alles, aber auch nichts erklärbar. Wie für die Bewegung der geb stoßenen Rugel, muß auch gulegt für bas Denken bes Gehirns eine physische Erklärung an sich möglich senn, die dieses eben so begreiflich machte, als jene es ift. Aber eben jene, die wir so vollkommen zu verstehen mahnen, ist uns im Grunde so duntel wie Lekteres: benn was bas innere Wesen ber Expansion im 10 Raum, der Undurchdringlichkeit, Beweglichkeit, der Sarte, Elasti= citat und Schwere fei, - bleibt, nach allen physikalischen Erklärungen, ein Mnsterium, so gut wie das Denken. Weil aber bei Diesem das Unerklärbare am unmittelbarften hervortritt, machte man hier sogleich einen Sprung aus der Physit in die Meta-15 physit und hypostasirte eine Substang gang anderer Art, als alles Rörperliche, - versette ins Gehirn eine Seele. Ware man jedoch nicht so stumpf gewesen, nur durch die auffallendeste Erscheinung frappirt werden zu können; so hatte man die Berdauung burch eine Seele im Magen, die Begetation durch eine Seele in 20 der Pflanze, die Wahlverwandtschaft durch eine Seele in den Reagenzien, ja, das Fallen eines Steines durch eine Seele in biesem erklaren muffen. Denn die Qualität jedes unorganischen Rörpers ist eben so geheimnisvoll, wie das Leben im Lebendigen: auf gleiche Beise stößt baher überall die physische Erklärung auf 25 ein Metaphysisches, durch welches sie vernichtet wird, d. h. aufbort Erklärung ju fenn. Nimmt man es ftreng, fo liefe fich behaupten, daß alle Naturwiffenschaft im Grunde nichts weiter leistet, als was auch die Botanit: nämlich das Gleichartige que sammengubringen, ju flassifigiren. - Eine Physik, welche be-30 hauptete, daß ihre Erklärungen ber Dinge, - im Einzelnen aus Ursachen und im Allgemeinen aus Rräften, — wirklich ausreich= ten und also bas Wesen der Welt erschöpften, ware der eigentliche Naturalismus. Bon Leufippos, Demokritos und Epifuros an, bis herab zum Système de la nature, bann zu De 25 lamark, Cabanis und zu dem in diesen legten Jahren wieder aufgewärmten Materialismus tonnen wir den fortgesetten Berfuch verfolgen, eine Physit ohne Metaphysit aufzustellen.

b. h. eine Lehre, welche die Erscheinung jum Dinge an sich machte. Aber alle ihre Erklärungen suchen den Erklärern selbst und Andern zu verbergen, daß fie die Sauptsache, ohne Weiteres, porausseken. Sie bemühen sich zu zeigen, daß alle Phanomene, auch die geistigen, physisch sind: mit Recht; nur seben sie " nicht ein, daß alles Physische andererseits zugleich ein Metaphysisches ist. Dies ist aber auch, ohne Rant, schwer einqu= sehen; da es die Unterscheidung der Erscheinung vom Ding an sich voraussekt. Dennoch hat sich, selbst ohne diese, Aristoteles, so fehr er auch zur Empirie geneigt und von Platonischer Syper= 10 physik entfernt war, von jener beschränkten Ansicht frei gehalten: er sagt: Ει μεν ουν μη εστι τις έτερα ουσια παρα τας φυσει συνεστηχυίας, ή φυσική αν είη πρώτη επίστημη εί δε εστί τις ουσια ακινητος, αύτη προτερα και φιλοσοφια πρωτη, και καθολου ούτως, ότι πρωτη και περι του οντος ή ον, ταυτης αν 15 ειη θεωρησαι. (Si igitur non est aliqua alia substantia, praeter eas, quae natura consistunt, physica profecto prima scientia esset: quodsi autem est aliqua substantia immobilis, haec prior et philosophia prima, et universalis sic, quod prima; et de ente, prout ens est, speculari hujus est.) 20 Metaph., V, 1. Gine solche absolute Physik, wie oben beschrieben, welche für feine Metaphysit Raum ließe, wurde die Natura naturata zur Natura naturans machen: sie ware die auf den Thron der Metaphysik gesetzte Physik, wurde jedoch, auf dieser hohen Stelle, sich fast so ausnehmen, wie Holbergs thea= 25 tralischer Rannengießer, den man jum Burgemeister gemacht. Sogar hinter dem an sich abgeschmadten, auch meistens boshaf= ten Vorwurf des Atheismus liegt, als seine innere Bedeutung und ihm Rraft ertheilende Wahrheit, der dunkle Begriff einer solchen absoluten Physik ohne Metaphysik. Allerdings mußte so eine solche für die Ethit zerstörend fenn, und wie man fälschlich ben Theismus für ungertrennlich von der Moralität gehalten hat, fo gilt Dies in Wahrheit nur von einer Metaphnsif über= haupt, d. h. von der Erkenntniß, daß die Ordnung der Natur nicht die einzige und absolute Ordnung der Dinge sei. Daber 35 tann man als das nothwendige Credo aller Gerechten und Guten dieses aufstellen: "ich glaube an eine Metaphysit". In dieser Sinsicht ist es wichtig und nothwendig, daß man sich von

der Unhaltbarkeit einer absoluten Physik überzeuge; um so mehr, da diefe, ber eigentliche Naturalismus, eine Ansichtift, bie sich dem Menschen von selbst und stets von Neuem aufdringt und nur durch tiefere Spetulation vernichtet werden fann, als beren Surrogat, in dieser Sinsicht, allerlei Systeme und Glaubenslehren, infofern und fo lange sie gelten, freilich auch dienen. Daß aber eine grundfaliche Unsicht sich dem Menschen von selbst aufdringt und erft funftlich entfernt werden muß, ift baraus erflärlich, daß der Intellekt ursprünglich nicht bestimmt ist, uns 10 über das Wesen der Dinge zu belehren, sondern nur ihre Relationen, in Bezug auf unsern Willen, uns zu zeigen: er ist, wie wir im zweiten Buche finden werden, das blofe Medium der Motive. Daß nun in diesem die Welt sich auf eine Weise schematisirt, welche eine gang andere, als die schlechthin wahre Ord-15 nung der Dinge darftellt, weil sie eben uns nicht den Rern, sondern nur die außere Schaale derfelben zeigt, geschieht accidentaliter und fann dem Intellett nicht gum Borwurf gereichen; um so weniger, als er doch wieder in sich selbst die Mittel finbet, jenen Jrrthum gu rektifiziren, indem er gur Unterscheidung 20 zwischen Erscheinung und Wesen an sich ber Dinge gelangt, welche Unterscheidung im Grunde zu allen Zeiten dawar, nur meistens sehr unvollkommen gum Bewußtsenn gebracht und baber ungenügend ausgesprochen wurde, sogar oft in seltsamer Berkleibung auftrat. Schon die Christlichen Mustiter 3. B. erklaren 25 den Intellett, indem sie ihn das Licht ber Natur nennen, für unzulänglich, das mahre Wefen der Dinge zu erfassen. Er ift gleichsam eine bloge Flächenfraft, wie die Elektricität, und bringt nicht in bas Innere ber Wesen.

Die Unzulänglichkeit des reinen Naturalismus tritt, wie gesagt, zwörderst, auf dem empirischen Wege selbst, dadurch hersvor, daß jede physikalische Erklärung das Einzelne aus seiner Ursache erklärt, die Rette dieser Ursachen aber, wie wir a priori, mithin völlig gewiß wissen, ins Unendliche rüdwärts läuft, so daß schlechthin keine jemals die erste senn konnte. Sodann aber wird die Wirksamkeit jeder Ursache zurückgeführt auf ein Naturgesetz, und dieses endlich auf eine Naturkraft, welche nun als das schlechthin Unerklärsiche stehen bleibt. Dieses Unerklärliche aber, auf welches alle Erscheinungen jener so klar gegebenen und

so natürlich erklärbaren Welt, von der höchsten bis zur niedrigsten, gurudgeführt werben, verrath eben, daß die gange Urt solcher Erflärung nur eine bedingte, gleichsam nur ex concessis ist, und feineswegs die eigentliche und genügende; daher ich oben sagte, daß physisch Alles und nichts erklärbar sei. Jenes schlecht= 5 hin Unerklärliche, welches alle Erscheinungen durchzieht, bei den höchsten, 3. B. bei ber Zeugung, am auffallendesten, jedoch auch bei den niedriasten, 3. B. den mechanischen, eben so wohl porhanden ist, giebt Anweisung auf eine der physischen Ordnung ber Dinge zum Grunde liegende gang anderartige, welche eben 10 Das ist, was Rant die Ordnung der Dinge an sich nennt und was den Zielpunkt der Metaphysik ausmacht. — Zweitens aber erhellt die Unzulänglichkeit des reinen Naturalismus aus jener philosophischen Grundwahrheit, welche wir in der ersten Sälfte dieses Buches ausführlich betrachtet haben und die eben auch das 15 Thema der Kritik der reinen Bernunft ist: daß nämlich alles Dbjekt, sowohl seinem objektiven Dasenn überhaupt, als der Art und Weise (dem Formellen) dieses Dasenns nach, durch das erkennende Subjett durchweg bedingt, mithin bloge Erscheinung nicht Ding an sich ist; wie Dies &. 7 des ersten Bandes aus- 20 einandergesett und daselbst dargethan worden, daß nichts täppischer senn fann, als daß man, nach Weise aller Materialisten, das Objektive unbesehens als schlechthin gegeben nimmt, um aus ihm Alles abzuleiten, ohne irgend das Subjektive zu berücksichtigen, mittelft beffen, ja in welchem, allein doch jenes dasteht. 25 Proben dieses Berfahrens liefert zu allernächst unser heutiger Mode-Materialismus, ber eben badurch eine rechte Barbiergesellen= und Apotheker = Lehrlings = Philosophie geworden ift. Ihm, in seiner Unschuld, ist die unbedenklich als absolut real genommene Materie das Ding an sich, und Stokkraft die einzige 80 Fähigkeit eines Dinges an sich, indem alle anderen Qualitäten nur Erscheinungen berfelben fenn fonnen.

Mit dem Naturalismus, oder der rein physikalischen Bestrachtungsart, wird man demnach nie ausreichen: sie gleicht einem Rechnungsexempel, welches nimmermehr aufgeht. End= 35 und Anfangslose Rausalreihen, unerforschliche Grundfräfte, un= endlicher Raum, anfangslose Zeit, endlose Theilbarkeit der Masterie, und dieses Alles noch bedingt durch ein erkennendes Ge=

hirn, in welchem allein es dasteht, so gut wie der Traum, und ohne welches es verschwindet. — machen das Labnrinth aus, in welchem sie uns unaufhörlich herumführt. Die Sohe, ju welcher in unsern Zeiten die Naturwissenschaften gestiegen sind, stellt in s diefer Beziehung alle früheren Jahrhunderte in tiefen Schatten, und ist ein Gipfel, den die Menschheit zum ersten Mal erreicht. Mein, wie große Fortschritte auch die Physik (im weiten Sinn ber Alten verstanden) je machen moge; so wird damit noch nicht ber fleinste Schritt gur Metaphnsit geschehen fenn; so wenig, 10 wie eine Fläche, durch noch so weit fortgesette Ausdehnung, je Rubikinhalt gewinnt. Denn solche Fortschritte werden immer nur die Renntnig der Erscheinung vervollständigen; während die Metaphnfit über die Erscheinung felbst hinausstrebt, gum Erscheinenden. Und wenn sogar die ganzlich vollendete Erfahrung 15 hingutame; fo wurde dadurch in der Hauptsache nichts gebessert fenn. Ja, wenn selbst Giner alle Planeten sämmtlicher Fixsterne burchwanderte: so hatte er damit noch feinen Schritt in der Metaphysit gethan. Bielmehr werden die größten Fortschritte der Physik das Bedürfnig einer Metaphysik immer fühlbarer 20 machen; weil eben die berichtigte, erweiterte und gründlichere Renntniß der Natur einerseits die bis dahin geltenden metaphysischen Unnahmen immer untergrabt und endlich umftößt, andererseits aber das Problem der Metaphysik selbst deutlicher, richtiger und vollständiger vorlegt, dasselbe von allem blok Phy-25 sischen reiner absondert, und eben auch das vollständiger und genauer erkannte Wesen ber einzelnen Dinge dringender die Er= flarung des Ganzen und Allgemeinen fordert, welches, je richti= ger, gründlicher und vollständiger empirisch erkannt, nur besto rathselhafter sich darstellt. Dies Alles wird freilich der einzelne, 30 simple Naturforscher, in einem abgesonderten Zweige der Physik. nicht sofort deutlich inne: vielmehr schläft er behaglich bei seiner erwählten Magd im Sause des Odnsseus, sich aller Gedanken an die Penelopeia entschlagend (siehe Rap. 12 am Ende). Da= her sehen wir heut zu Tage die Schaale der Natur auf das 35 genaueste durchforscht, die Intestina der Intestinalwürmer und das Ungeziefer des Ungeziefers haarklein gekannt: kommt aber Einer, wie 3. B. ich, und redet vom Rern ber Natur: fo hören lie nicht hin, benten eben es gehöre nicht gur Sache und flau-

ben an ihren Schaalen weiter. Jene überaus mifrostopischen und mifrologischen Naturforscher findet man sich versucht, die Topffuder der Ratur zu nennen. Die Leute aber, welche vermennen, Tiegel und Retorte seien die mahre und einzige Quelle aller Weis= heit, sind in ihrer Art eben so verkehrt, wie es weiland ihre 5 Antipoden, die Scholastifer waren. Wie nämlich diese, gang und gar in ihre abstrakten Begriffe verstridt, mit biesen sich herumschlugen, nichts außer ihnen tennend, noch untersuchend; so sind Jene gang in ihre Empirie verstridt, lassen nichts gelten, als was ihre Augen sehen, und vermennen damit bis auf den letten 10 Grund der Dinge zu reichen, nicht ahndend, daß zwischen der Erscheinung und dem darin sich Manifestirenden, dem Dinge an sich, eine tiefe Rluft, ein radikaler Unterschied ist, welcher nur durch die Erkenntniß und genaue Granzbestimmung der subjekti= ven Elements der Erscheinung aufgeklärt wird, und durch die 15 Einsicht, daß die letten und wichtigften Aufschlusse über das Wefen ber Dinge allein aus bem Gelbitbewußtsenn geschöpft werben können; — ohne welches Alles man nicht einen Schritt über das ben Sinnen unmittelbar Gegebene hinauskann, also nicht weiter gelangt, als bis zum Problem. — Jedoch sei auch andererseits 20 bemerkt, daß die möglichst vollständige Naturerkenntniß die berichtigte Darlegung des Problems der Metaphysik ist: daber soll Reiner sich an diese wagen, ohne zuvor eine, wenn auch nur allgemeine, doch gründliche, flare und zusammenhängende Renntniß aller Zweige der Naturwissenschaft sich erworben qu 25 haben. Denn das Problem muß der Lösung vorhergeben. Dann aber muß ber Blid bes Forschers sich nach innen wenden: benn die intellektuellen und ethischen Phanomene sind wichtiger, als die physischen, in demselben Maake, wie 3. B. der animalische Magnetismus eine ungleich wichtigere Erscheinung, als ber so mineralische ift. Die letten Grundgeheimnisse trägt ber Mensch in seinem Innern, und dieses ift ihm am unmittelbarften gu= gänglich; daber er nur hier ben Schluffel gum Rathfel ber Welt zu finden und das Wesen aller Dinge an Ginem Kaden zu erfassen hoffen darf. Das eigenste Gebiet der Metaphysik 85 liegt also allerdings in Dem, was man Geistesphilosophie genannt hat.

"Du führst die Reihen der Lebendigen Bor mir vorbei, und sehrst mich meine Brüder Im stillen Busch, in Luft und Wasser lennen:

Dann führst Du mich zur sichern Höhle, zeigst Mich dann mir selbst, und meiner eignen Brust Geheime tiefe Wunder öffnen sich."

ð

Was nun endlich die Quelle, oder das Kundament der metaphysischen Erkenntnig betrifft; so habe ich schon weiter 10 oben mich gegen die, auch von Rant wiederholte, Boraussehung erklärt, daß es in bloken Begriffen liegen muffe. Begriffe fonnen in feiner Erkenntniß das Erste senn: benn sie sind allemal aus irgend einer Anschauung abgezogen. Was aber zu jener Unnahme verleitet hat, ist wahrscheinlich das Beispiel der Mathe-15 matik gewesen. Diese kann, wie besonders in der Algebra, Trigonometrie, Analysis geschieht, die Anschauung gang verlassend, mit blogen abstratten, ja nur burch Zeichen statt ber Worte repräsentirten Begriffen operiren, und doch zu einem völlig sichern und dabei so fern liegenden Resultate gelangen, daß man, auf dem 20 festen Boden der Anschauung verharrend, es nicht hätte erreichen tonnen. Allein die Möglichkeit hievon beruht, wie Rant genugsam gezeigt hat, darauf, daß die Begriffe der Mathematik aus ben allersichersten und bestimmtesten Anschauungen, nämlich aus ben a priori und boch intuitiv erkannten Größenverhältniffen, 25 abgezogen sind und daher durch diese stets wieder realisirt und tontrolirt werden tonnen, entweder arithmetisch, mittelft Bollziehung der durch jene Zeichen bloß angedeuteten Rechnungen, oder geometrisch, mittelst der von Rant so genannten Konstruftion ber Begriffe. Dieses Vorzugs hingegen entbehren die Begriffe. 30 aus welchen man vermeint hatte, die Metaphysik aufbauen gu fonnen, wie 3. B. Wefen, Genn, Gubstang, Bolltommenheit, Nothwendigkeit, Realität, Endliches, Unendliches, Absolutes. Grund, u. f. w. Denn ursprünglich, wie vom Simmel gefallen. ober auch angeboren, find bergleichen Begriffe teineswegs; fon-35 dern auch sie sind, wie alle Begriffe, aus Anschauungen abgezogen, und, da sie nicht, wie die mathematischen, das blok Formale der Anschauung, sondern mehr enthalten; so liegen ihnen empirische Anschauungen zum Grunde: also läßt sich aus ihnen nichts schöpfen, was nicht auch die empirische Anschauung enthielte.

b. h. was Sache ber Erfahrung ware und was man, ba jene Begriffe fehr weite Abstrattionen sind, viel sicherer und aus erster Sand von dieser empfinge. Denn aus Begriffen lägt sich nie mehr schöpfen, als die Anschauungen enthalten, aus denen sie abgezogen sind. Berlangt man reine Begriffe, d. h. solche, die s feinen empirischen Ursprung haben; so lassen sich bloß die aufweisen, welche Raum und Zeit, b. h. den blogen formalen Theil ber Anschauung betreffen, folglich allein die mathematischen, und höchstens noch der Begriff der Rausalität, welcher zwar nicht aus der Erfahrung entsprungen ist, aber doch nur mittelst derselben 10 (querft in der Sinnesanschauung) ins Bewuftsenn tritt; baber zwar die Erfahrung nur durch ihn möglich, aber auch er nur in ihrem Gebiete gultig ist; weshalb eben Rant gezeigt hat, bak derselbe bloß dient, der Erfahrung Zusammenhang zu ertheilen, nicht aber sie zu überfliegen, daß er also bloß physische Unwen- 15 dung gestattet, nicht metaphysische. Apodittische Gewißheit fann einer Erkenntniß freilich nur ihr Ursprung a priori geben: eben dieser aber beschränkt sie auf das bloß Formelle der Erfahrung überhaupt, indem er anzeigt, daß sie durch die subjektive Beschaffenheit des Intellekts bedingt sei. Dergleichen Erkenntniß 20 also, weit entfernt uns über die Erfahrung hinauszuführen, giebt blog einen Theil dieser selbst, nämlich den formellen, ihr durchweg eigenen und daher allgemeinen, mithin bloke Form ohne Gehalt. Da nun die Metaphysit am allerwenigsten hierauf beschränkt senn tann; so muk auch sie em pirische Erkenntnik- 25 quellen haben: mithin ist iener porgefakte Begriff einer rein a priori zu findenden Metaphysik nothwendig eitel. Es ist wirklich eine petitio principii Rants, welche er §. 1 der Prolego= mena am beutlichsten ausspricht, daß Metaphysik ihre Grundbegriffe und Grundsähe nicht aus der Erfahrung ichöpfen durfe. 30 Dabei wird nämlich jum voraus angenommen, daß nur Das, was wir vor aller Erfahrung wissen, weiter reichen könne, als mögliche Erfahrung. Sierauf gestütt tommt bann Rant und beweist, daß alle solche Erkenntniß nichts weiter sei, als die Form des Intelletts zum Behuf der Erfahrung, folglich über diese nicht 35 hinausleiten könne; woraus er bann die Unmöglichkeit aller Metaphysit richtig folgert. Aber erscheint es nicht vielmehr geradezu verkehrt, daß man, um die Erfahrung, b. h. die uns allein vor-

liegende Welt, zu enträthseln, gang von ihr wegsehen, ihren Inhalt ignoriren und bloß die a priori uns bewußten, leeren Formen zu seinem Stoff nehmen und gebrauchen solle? Ist es nicht vielmehr der Sache angemeffen, daß die Wiffenichaft von der 5 Erfahrun'g überhaupt und als solcher, eben auch aus der Erfahrung schöpfe? Ihr Problem selbst ist ihr ja empirisch ge= geben; warum sollte nicht auch die Lösung die Erfahrung ju Sulfe nehmen? Ist es nicht widersinnig, daß wer von der Natur ber Dinge redet, die Dinge selbst nicht ansehen, sondern nur an 10 gewisse abstratte Begriffe sich halten sollte? Die Aufgabe ber Metaphysik ist zwar nicht die Beobachtung einzelner Erfahrungen, aber doch die richtige Erklärung der Erfahrung im Gangen. Ihr Fundament muß daher allerdings empirischer Art senn. Ja sogar die Apriorität eines Theils der menschlichen Erkenntniß 15 wird von ihr als eine gegebene Thatsache aufgefaßt, aus der sie auf den subjektiven Ursprung desselben schließt. Gben nur sofern das Bewußtsenn seiner Apriorität ihn begleitet, heißt er, bei Rant, transscendental, jum Unterschiede von transscenbent, welches bedeutet .. alle Möglichkeit der Erfahrung über= 20 fliegend", und seinen Gegensat hat an immanent, b. h. in ben Schranken jener Möglichkeit bleibend. Ich rufe gern die ursprungliche Bedeutung biefer von Rant eingeführten Ausdrude gurud, mit welchen, eben wie auch mit bem ber Rategorie u. a. m., heut zu Tage die Affen der Philosophie ihr Spiel trei= 25 ben. - Ueberdies nun ift die Erfenntnifquelle der Metaphnsif nicht die außere Erfahrung allein, sondern eben sowohl die innere; ja, ihr Eigenthumlichstes, wodurch ihr ber entscheidende Schritt, ber die große Frage allein lofen fann, möglich wird, besteht, wie ich im "Willen in der Ratur", unter der Rubrik 20 "Physische Astronomie" ausführlich und gründlich dargethan habe, barin, daß sie, an ber rechten Stelle, die außere Erfah= rung mit ber innern in Berbindung fest und biefe gum Schluffel jener macht.

Der hier erörterte, redlicher Weise nicht abzuleugnende Urs sprung der Metaphysik aus empirischen Erkenntnißquellen benimmt ihr freilich die Urt apodiktischer Gewißheit, welche allein durch Erkenntniß a priori möglich ist: diese bleibt das Eigenthum der Logik und Mathematik, welche Wissenschaften aber auch

eigentlich nur Das lehren, was Jeder schon von selbst, nur nicht deutlich weiß: höchstens lassen noch die allerersten Elemente der Naturlehre sich aus der Erkenntnik a priori ableiten. Durch bieses Eingeständniß giebt die Metaphysik nur einen alten Unspruch auf, welcher, dem oben Gesagten gufolge, auf Migver= 5 ständnik beruhte und gegen welchen die große Verschiedenheit und Wandelbarkeit der metaphnsischen Snsteme, wie auch der sie stets begleitende Skepticismus jederzeit gezeugt hat. Gegen ihre Möglichkeit überhaupt kann jedoch diese Wandelbarkeit nicht geltend gemacht werden; da dieselbe eben so sehr alle Zweige der 10 Naturwissenschaft, Chemie, Physik, Geologie, Zoologie u. f.f. trifft, und sogar die Geschichte nicht damit verschont geblieben ift. Wann aber ein Mal ein, soweit die Schranken des mensch= lichen Intellekts es gulassen, richtiges System der Metaphysik gefunden senn wird; so wird ihm die Unwandelbarkeit einer 15 a priori erkannten Wissenschaft doch zukommen: weil sein Rundament nur die Erfahrung überhaupt senn tann, nicht aber bie einzelnen und besondern Erfahrungen, durch welche hingegen die Naturwissenschaften stets modifizirt werden und der Geschichte immer neuer Stoff guwächst. Denn die Erfahrung im Gangen 20 und Allgemeinen wird nie ihren Charafter gegen einen neuen vertauschen.

Die nächste Frage ist: wie kann eine aus der Erfahrung geschöpfte Wissenschaft über diese hinausführen und so den Na= men Metaphnsit verdienen? - Sie fann es nicht etwan fo. 25 wie aus drei Proportionalzahlen die vierte, oder aus zwei Seiten und dem Winkel das Dreied gefunden wird. Dies war der Weg der vorkantischen Dogmatik, welche eben, nach gewissen uns a priori bewukten Geseken, vom Gegebenen auf bas Nicht= gegebene, von der Folge auf den Grund, also von der Erfah= 30 rung auf das in feiner Erfahrung möglicherweise zu Gebende schließen wollte. Die Unmöglichkeit einer Metaphnsit auf diesem Wege that Rant dar, indem er zeigte, daß jene Geseke, wenn auch nicht aus der Erfahrung geschöpft, doch nur für dieselbe Gultigkeit hatten. Er lehrt daher mit Recht, daß wir auf folche 35 Art die Möglichkeit aller Erfahrung nicht überfliegen konnen. Allein es giebt noch andere Wege gur Metaphylik. Das Gange ber Erfahrung gleicht einer Geheimschrift, und die Philosophie

ber Entzifferung derselben, deren Richtigkeit sich durch den überall hervortretenden Zusammenhang bewährt. Wenn dieses Gange nur tief genug gefaßt und an die äußere die innere Erfahrung geknüpft wird; so muß es aus sich selbst ged eutet, ausgelegt b werden können. Nachdem Rant uns unwiderleglich gezeigt hat, bak die Erfahrung überhaupt aus zwei Elementen, nämlich ben Erkenntnifformen und bem Wesen an sich ber Dinge, erwächst, und daß fogar beide sich barin gegen einander abgränzen laffen; nämlich als das a priori uns Bewuste und das a posteriori 10 Hinzugekommene; fo lagt sich wenigstens im Allgemeinen angeben, was in ber gegebenen Erfahrung, welche gunächst bloge Erscheinung ift, der durch den Intellekt bedingten Form diefer Erscheinung angehört, und was, nach deffen Abziehung, dem Dinge an sich übrig bleibt. Und wenn gleich Reiner, burch 15 die Hülle der Anschauungsformen hindurch, das Ding an sich erkennen fann; so trägt andererseits doch Jeder dieses in sich, ja, ist es felbst: daber muß es ihm im Gelbstbewußtsenn, wenn auch noch bedingterweise, doch irgendwie zugänglich senn. Die Brude also, auf welcher die Metaphysit über die Erfahrung 20 hinausgelangt, ist nichts Anderes, als eben jene Zerlegung ber Erfahrung in Erscheinung und Ding an sich, worin ich Rants größtes Berdienst gesett habe. Denn sie enthält die Nachweifung eines von der Erscheinung verschiedenen Rernes berfelben. Dieser fann zwar nie von der Erscheinung gang losgerissen und, 25 als ein ens extramundanum, für sich betrachtet werden, son= bern er wird immer nur in seinen Berhältnissen und Begiebun= gen gur Erscheinung selbst erkannt. Allein die Deutung und Auslegung biefer, in Bezug auf jenen ihren innern Rern, fann uns Aufschlusse über fie ertheilen, welche sonft nicht ins Beso wußtsenn kommen. In diesem Sinne also geht die Metaphysik über die Erscheinung, d. i. die Natur, hinaus, zu dem in oder hinter ihr Berborgenen (ro μετα το φυσικον), es jedoch immer nur als das in ihr Erscheinende, nicht aber unabhängig von aller Erscheinung betrachtend: sie bleibt baber immanent und 35 wird nicht transscendent. Denn sie reißt sich von der Erfahrung nie gang los, sondern bleibt die bloke Deutung und Auslegung berselben, da sie vom Dinge an sich nie anders, als in seiner Begiehung gur Erscheinung redet. Wenigstens ift dies ber Ginn.

in welchem ich, mit durchgängiger Berücksichtigung der von Rant nachgewiesenen Schranken ber menschlichen Erkenntnig, das Problem der Metaphysik zu lösen versucht habe: daher lasse ich seine Prolegomena zu jeder Metaphysik auch für die meinige gelten und bestehen. Diese geht demnach nie eigentlich über die 5 Erfahrung hinaus, sondern eröffnet nur das wahre Berständnig ber in ihr vorliegenden Welt. Sie ist weder, nach ber auch von Rant wiederholten Definition ber Metaphnfit, eine Wiffenschaft aus bloken Begriffen, noch ist sie ein System von Folgerungen aus Sätzen a priori, deren Untauglichkeit gum meta- 10 physischen Zwed Rant bargethan hat. Sondern sie ist ein Wissen, geschöpft aus der Anschauung der äußern, wirklichen Welt und dem Aufschluß, welchen über diese die intimste Thatsache des Selbstbewuftsenns liefert, niedergelegt in deutliche Begriffe. Sie ist demnach Erfahrungswissenschaft: aber nicht 16 einzelne Erfahrungen, sondern das Ganze und Allgemeine aller Erfahrung ist ihr Gegenstand und ihre Quelle. Ich lasse gang und gar Rants Lehre bestehen, daß die Welt der Erfahrung bloße Erscheinung sei und daß die Erkenntnisse a priori bloß in Bezug auf diese gelten: ich aber füge hinzu, daß sie gerade als 20 Erscheinung, die Manifestation Desjenigen ist, was erscheint, und nenne es mit ihm das Ding an sich. Dieses muß daher sein Wesen und seinen Charafter in der Erfahrungswelt aus= drüden, mithin solcher aus ihm herauszudeuten senn, und zwar aus dem Stoff, nicht aus der blogen Form der Erfahrung. 25 Demnach ist die Philosophie nichts Anderes, als das richtige, universelle Berständniß der Erfahrung selbst, die wahre Auslegung ihres Sinnes und Gehaltes. Dieser ist das Metaphysi= iche, d. h. in die Erscheinung blok Gekleidete und in ihre For= men Berhüllte, ist Das, was sich zu ihr verhält, wie der Ge= 30 danke zu den Worten.

Eine solche Entzifferung der Welt in Beziehung auf das in ihr Erscheinende muß ihre Bewährung aus sich selbst erhalten, durch die Uebereinstimmung, in welche sie die so verschiedenartigen Erscheinungen der Welt zu einander setz, und welche man ohne 35 sie nicht wahrnimmt. — Wenn man eine Schrift sindet, deren Alphabet unbekannt ist; so versucht man die Auslegung so lange, die man auf eine Annahme der Bedeutung der Buchstaben geräth,

unter welcher sie verständliche Worte und ausammenhängende Berioden bilben. Dann aber bleibt fein Zweifel an der Richtigfeit ber Entzifferung: weil es nicht möglich ist, baf die Uebereinstimmung und der Zusammenhang, in welchen diese Aus-5 legung alle Zeichen jener Schrift fest, bloß zufällig ware und man, bei einem gang andern Werthe der Buchstaben, ebenfalls Worte und Perioden in dieser Zusammenstellung derselben erkennen könnte. Auf ähnliche Art muß die Entzifferung der Welt fich aus sich selbst vollkommen bewähren. Sie muß ein gleich-10 mäßiges Licht über alle Erscheinungen der Welt verbreiten und auch die heterogensten in Uebereinstimmung bringen, so daß auch awischen den kontraftirendesten der Widerspruch gelöft wird. Diese Bewährung aus sich selbst ist das Rennzeichen ihrer Aechtheit. Denn jede faliche Entzifferung wird, wenn sie auch zu einigen 15 Erscheinungen paft, den übrigen besto greller widersprechen. Go 3. B. widerspricht der Leibnikische Optimismus dem augenfälli= gen Elend des Dasenns; die Lehre des Spinoza, daß die Welt die allein mögliche und absolut nothwendige Substang sei, ist unvereinbar mit unserer Berwunderung über ihr Senn und We-20 fen : der Wolfischen Lehre, daß der Mensch von einem ihm fremden Willen seine Existentia und Essentia habe, widerstreitet unsere moralische Verantwortlichkeit für die aus diesen, im Ronflitt mit den Motiven, streng nothwendig hervorgehenden Sandlungen; der oft wiederholten Lehre von einer fortschreitenden Ent= 25 widelung der Menschheit zu immer höherer Bollfommenheit, oder überhaupt von irgend einem Werden mittelft des Weltprocesses, stellt sich die Einsicht a priori entgegen, daß bis zu jedem ge= gebenen Zeitpunkt bereits eine unendliche Zeit abgelaufen ift. folglich Alles, was mit der Zeit kommen sollte, schon dasenn 30 mufte; und so liefe sich ein unabsehbares Register ber Widerfpruche dogmatischer Unnahmen mit ber gegebenen Wirklichkeit ber Dinge zusammenstellen. Singegen muß ich in Abrede stellen, daß auf dasselbe irgend eine Lehre meiner Philosophie redlicherweise einzutragen senn murde; eben weil jede berselben in Gegen= 35 wart ber angeschauten Wirklichkeit burchdacht worden und feine ihre Wurzel allein in abstraften Begriffen hat. Da es babei bennoch ein Grundgedanke ist, der an alle Erscheinungen ber Welt, als ihr Schlussel, gelegt wird; so bewährt sich berselbe

als das richtige Alphabet, unter bessen Anwendung alle Worte und Berioden Sinn und Bedeutung haben. Das gefundene Wort eines Rathsels erweist sich als das rechte dadurch, daß alle Aussagen besselben zu ihm passen. Go läft meine Lehre Uebereinstimmung und Zusammenhang in bem kontraftirenden 5 Gewirre der Erscheinungen dieser Welt erbliden und löst die ungähligen Widersprüche, welche daffelbe, von jedem andern Standpuntt aus gesehen, darbietet: sie gleicht daber in sofern einem Rechenexempel, welches aufgeht; wiewohl keineswegs in bem Sinne, daß sie tein Broblem gu lofen übrig, feine mögliche Frage 10 unbeantwortet liefe. Dergleichen zu behaupten, mare eine vermessene Ableugnung ber Schranten menschlicher Erfenntnig überhaupt. Welche Radel wir auch anzunden und welchen Raum sie auch erleuchten mag; stets wird unser Horizont von tiefer Nacht umgränzt bleiben. Denn die lette Lösung des Rathsels 15 ber Welt müßte nothwendig bloß von den Dingen an sich, nicht mehr von den Erscheinungen reden. Aber gerade auf diese allein sind alle unsere Erkenntnifformen angelegt: daher muffen wir uns Alles durch ein Nebeneinander, Racheinander und Rausa= litätsverhältnisse faklich machen. Aber diese Kormen hoben blok 20 in Beziehung auf die Erscheinung Sinn und Bedeutung: die Dinge an sich selbst und ihre möglichen Berhältnisse lassen sich durch jene Formen nicht erfassen. Daher muß die wirkliche, posi= tive Lösung des Räthsels der Welt etwas senn, das der mensch= liche Intellekt zu fassen und zu denken völlig unfähig ist; so daß 25 wenn ein Wesen höherer Art fame und sich alle Mühe gabe, es uns beizubringen, wir von seinen Eröffnungen durchaus nichts wurden verstehen fonnen. Diejenigen sonach, welche vorgeben, die letten, d. i. die ersten, Grunde der Dinge, also ein Urwesen, Absolutum, oder wie sonst man es nennen will, nebst dem Bro= 30 ceft, den Gründen, Motiven, oder sonst was, in Folge welcher die Welt daraus hervor geht, oder quillt, oder fällt, oder producirt, ins Dasenn geseht, "entlassen" und hinausfomplimentirt wird, zu erfennen, - treiben Possen, sind Windbeutel, wo nicht gar Scharlatane.

Als einen großen Borzug meiner Philosophie sehe ich es an, daß alle ihre Wahrheiten unabhängig von einander, durch die Betrachtung der realen Welt gefunden sind, die Einheit und

Busammenstimmung berselben aber, um die ich unbesorgt gewesen war, sich immer nachher von selbst eingefunden hat. Darum auch ist sie reich und hat breite Wurzeln auf dem Boden der anschaulichen Wirklichkeit, aus welchem alle Nahrung abstratter 5 Wahrheiten quillt: und darum wieder ist sie nicht langweilig; welche Eigenschaft man sonst, nach ben philosophischen Schriften ber letten funfgig Jahre zu urtheilen, für eine der Philosophie wesentliche halten könnte. Wenn hingegen alle Lehren einer Phi= losophie bloß eine aus der andern und zulegt wohl gar aus 10 einem ersten Sake abgeleitet sind; so muß sie arm und mager, mithin auch langweilig ausfallen: ba aus feinem Sake mehr folgen kann, als was er eigentlich schon selbst besagt: zudem hangt bann Alles von ber Richtigkeit eines Sages ab, und burch einen einzigen Fehler in der Ableitung ware die Wahr-15 heit des Ganzen gefährdet. — Noch weniger Gewährleistung geben die Snfteme, welche von einer intelleftualen Unichauung, b. i. einer Art Ekstase ober Hellsehn, ausgehen: jede so ge= wonnene Erkenntniß muß als subjektiv, individuell und folglich problematisch, abgewiesen werden. Gelbst wenn sie wirklich vor= 20 handen ware, wurde sie nicht mittheilbar fenn: benn nur die normale Gehirnerkenntniß ist mittheilbar: wenn sie eine abstrakte ist, burch Begriffe und Worte; wenn eine bloß anschauliche, durch Runstwerke.

Wenn man, wie so oft geschieht, der Metaphysik vorwirst, im Lause so vieler Jahrhunderte, so geringe Fortschritte gemacht zu haben; so sollte man auch berücksichtigen, daß keine andere Wissenschaft, gleich ihr, unter fortwährendem Drucke erwachsen, keine von außen so gehemmt und gehindert worden ist, wie sie allezeit durch die Religion sedes Landes, als welche, überall im Besit des Monopols metaphysischer Erkenntnisse, sie neben sich ansieht wie ein wildes Kraut, wie einen unberechtigten Arbeiter, wie eine Jigeunerhorde, und sie in der Regel nur unter der Bedingung tolerirt, daß sie sich bequeme ihr zu dienen und nachzusolgen. Wo ist denn je wahre Gedankenfreiheit gewesen? Geprahlt hat man genug damit: aber sobald sie weiter gehen wollte, als etwan in untergeordneten Dogmen von der Landesreligion abzuweichen, ergriff die Berkündiger der Toleranz ein heiliger Schauder über die Bermessenbeit, und es hieß: keinen Schritt

weiter! - Welche Fortschritte der Metaphnsit waren unter soldem Drude möglich? - Ja, nicht allein auf die Mittheilung der Gedanken, sondern auf das Denten felbst erstredt fich jener Zwang, ben die privilegirte Metaphysik ausübt, dadurch, daß ihre Dogmen dem garten, bildsamen, vertrauensvollen und gedanken= 5 losen Rindesalter, unter studirtem, feierlich ernsten Mienenspiel so fest eingeprägt werden, daß sie, von Dem an, mit dem Gehirn verwachsen und fast die Natur angeborener Gedanken annehmen. wofür manche Philosophen sie daher gehalten haben, noch mehrere aber sie zu halten porgeben. Nichts kann jedoch der Auf= 10 fassung auch nur des Broblems der Metaphnsit so fest entgegenstehen, wie eine ihm vorhergängige, aufgedrungene und dem Geiste früh eingeimpfte Lösung desselben: benn ber nothwendige Ausgangspunkt zu allem achten Philosophiren ist die tiefe Empfindung des Sofratischen: "Dies Eine weiß ich, daß ich nichts 15 weiß." Die Alten standen auch in dieser Rudsicht im Bortheil gegen uns; da ihre Landesreligionen zwar die Mittheilung des Gedachten etwas beschränkten, aber die Freiheit des Denkens selbst nicht beeinträchtigten, weil sie nicht formlich und feierlich ben Rindern eingeprägt, wie auch überhaupt nicht so ernsthaft 20 genommen wurden. Daher sind die Alten noch unsere Lehrer in der Metaphysik.

Bei jenem Borwurf der geringen Fortschritte der Metaphysit und ihres, trok so anhaltendem Bemühen, noch immer nicht erreichten Zieles, soll man ferner erwägen, daß sie unterweilen 25 immerfort ben unschätzbaren Dienst geleistet hat, ben unendlichen Unsprüchen ber privilegirten Metaphysit Grangen gu sehen und babei zugleich doch dem, gerade durch diese als unausbleibliche Reaktion hervorgerufenen, eigentlichen Naturalismus und Materialismus entgegenzuarbeiten. Man bedenke, wohin es mit den 30 Unmaagungen der Priesterschaft jeder Religion tommen wurde, wenn der Glaube an ihre Lehren so fest und blind mare, wie jene eigentlich wünscht. Man sehe babei gurud auf alle Rriege. Unruhen, Rebellionen und Revolutionen in Europa vom achten bis zum achtzehnten Jahrhundert: wie wenige wird man finden, 35 die nicht gum Rern, oder gum Bormand, irgend eine Glaubensstreitigkeit, also metaphysische Probleme, gehabt haben, welche ber Anlag wurden, die Bolfer auf einander zu hegen. Ift boch

jemes ganze Jahrtausend ein fortwährendes Morden, bald auf dem Schlachtfeld, bald auf dem Schafott, bald auf den Gassen, — in metaphysischen Angelegenheiten! Ich wollte, ich hätte ein authentisches Berzeichniß aller Berbrechen, die wirklich das Schristenthum verhindert, und aller guten Handlungen, die es wirklich erzeugt hat, um sie auf die andere Waagschaale legen zu können.

Was endlich die Verpflichtungen der Metaphysik betrifft, so hat sie nur eine einzige: denn es ist eine, die keine 10 andere neben sich duldet: die Verpflichtung wahr zu seyn. Wollte man neben dieser ihr noch andere auslegen, wie etwan die, spiritualistisch, optimistisch, monotheistisch, ja auch nur die, moralisch zu seyn; so kann man nicht zum voraus wissen, ob diese nicht der Erfüllung jener ersten entgegenstände, ohne welche alle ihre sonstigen Leistungen offenbar werthlos seyn müßten. Eine gegebene Philosophie hat demnach keinen andern Maaßstab ihrer Schätzung, als den der Wahrheit. — Uedrigens ist die Philosophie wesentlich Weltweisheit: ihr Problem ist die Welt: mit dieser allein hat sie es zu thun und läßt die Götter 20 in Ruhe, erwartet aber dafür, auch von ihnen in Ruhe gelassen zu werden.



## Ergänzungen

zum

zweiten Buch.

"Ihr folget fallcher Spur, Dentt nicht, wir scherzen! Ist nicht der Kern der Natur Menschen im Herzen?" Goethe.



## Zum zweiten Buch.

## Rapitel 18\*).

Bon der Erkennbarkeit des Dinges an sich.

Bu diesem Buche, welches den eigenthümlichsten und wichtigften Schritt meiner Philosophie, nämlich den von Rant als unmög-5 lich aufgegebenen Uebergang von der Erscheinung zum Dinge an sich, enthält, habe ich die wesentlichste Erganzung schon 1836 veröffentlicht, unter dem Titel "Ueber den Willen in der Natur" (zweite Auflage, 1854). Man wurde fehr irren, wenn man bie fremden Aussprüche, an welche ich dort meine Erläuterungen ge-10 fnüpft habe, für ben eigentlichen Stoff und Gegenstand jener dem Umfang nach fleinen, dem Inhalt nach wichtigen Schrift halten wollte: vielmehr sind diese blog der Anlag, von welchem aus= gehend ich daselbst jene Grundwahrheit meiner Lehre mit so grofer Deutlichkeit, wie sonft nirgends, erörtert und bis gur em-15 pirischen Naturerkenntniß herabgeführt habe. Und zwar ist dies am erschöpfendesten und stringentesten unter der Rubrit "Physische Astronomie" geschehen; so daß ich nicht hoffen darf, jemals einen richtigeren und genaueren Ausbrud jenes Rernes meiner Lehre zu finden, als der daselbst niedergelegte ift. Wer meine 20 Philosophie gründlich kennen und ernstlich prüfen will, hat daher por Allem die besagte Rubrit zu berüdsichtigen. Ueberhaupt also

<sup>\*)</sup> Dieses Kapitel steht in Beziehung zu §. 18 des ersten Bandes.

würde Alles in jener kleinen Schrift Gesagte den Hauptinhalt gegenwärtiger Ergänzungen ausmachen, wenn es nicht, als ihnen vorangegangen, ausgeschlossen bleiben müßte; wogegen ich es nun aber hier als bekannt voraussehe, indem sonst gerade das Beste sehlen würde.

Junächst will ich jett, von einem allgemeinern Standpunkt aus, über den Sinn, in welchem von einer Erkenntniß des Dinges an sich die Rede senn kann und über die nothwendige Beschränkung desselben einige Betrachtungen voranschieden.

Was ist Erkenntniß? — Sie ist zunächst und wesentlich 10 Borftellung. - Was ift Borftellung? - Ein fehr tompli= cirter physiologischer Borgang im Gehirne eines Thieres, dessen Resultat das Bewuftsenn eines Bildes ebendaselbst ift. -Offenbar kann die Beziehung eines solchen Bildes auf etwas von dem Thiere, in dessen Gehirn es dasteht, ganglich Berichie- 15 denes nur eine sehr mittelbare senn. — Dies ist vielleicht die einfachste und faglichste Urt, die tiefe Rluft zwischen bem Ibealen und Realen aufzudeden. Diese nämlich gehört gu ben Dingen, beren man, wie der Bewegung ber Erde, nicht unmittelbar inne wird: darum hatten die Alten sie, wie eben 20 auch biefe, nicht bemerkt. Singegen, von Cartefius querft, ein Mal nachgewiesen, hat sie seitdem den Philosophen feine Ruhe gegönnt. Nachdem aber zuleht Rant die völlige Diversität bes Idealen und Realen am allergrundlichsten bargethan, war es ein so keder, wie absurder, jedoch auf die Urtheilskraft des es philosophischen Publikums in Deutschland gang richtig berechneter und daher von glängendem Erfolg gefronter Berfuch, burch, auf angebliche intellektuale Unschauung sich berufende, Machtsprüche, bie absolute Identität Beider behaupten zu wollen. - In Wahrheit hingegen ist ein subjektives und ein objektives Dasenn, so ein Senn für sich und ein Senn für Andere, ein Bewußtsenn bes eigenen Gelbst und ein Bewuftfenn von andern Dingen. uns unmittelbar gegeben, und Beide sind es auf so grundverschie bene Beise, daß teine andere Berichiedenheit Dieser gleich fommt. Bon sich weiß Jeder unmittelbar, von allem Andern nur febr 35 mittelbar. Dies ist die Thatsache und das Broblem.

Hingegen ob, durch fernere Vorgänge im Innern eines Geshirns, aus den darin entstandenen anschaulichen Vorstellungen

oder Bildern Allgemeinbegriffe (Universalia) abstrahirt werden, jum Behuf fernerer Rombinationen, wodurch das Erkennen ein vernünftiges wird und nunmehr Denten heißt, - dies ift hier nicht mehr das Wesentliche, sondern von untergeordneter 5 Bedeutung. Denn alle solche Begriffe entlehnen ihren Inhalt allein aus der anschaulichen Borstellung, welche baher Urerkenntniß ist und also bei Untersuchung des Berhältnisses zwischen dem Ibealen und dem Realen allein in Betracht fommt. Demnach zeugt es von ganzlicher Unkenntniß des Problems, 10 ober ist wenigstens sehr ungeschickt, jenes Berhältnig bezeichnen zu wollen als das zwischen Senn und Denken. Das Denten hat zunächst bloß zum Unschauen ein Berhältnig, das Anschauen aber hat eines gum Genn an fich bes Angeschauten, und dieses Lettere ist das große Problem, welches uns hier 15 beschäftigt. Das empirische Senn hingegen, wie es vorliegt, ist nichts Anderes, als eben nur das Gegebensenn in der Anschauung: bieser ihr Berhältniß gum Denten ift aber tein Rathsel; ba die Begriffe, also der unmittelbare Stoff des Denkens, offenbar aus ber Anschauung abstrahirt sind; woran fein vernünftiger Mensch 20 zweifeln kann. Beiläufig gesagt, kann man, wie wichtig die Wahl der Ausdrude in der Philosophie sei, daran sehen, daß jener oben gerügte, ungeschidte Ausdrud und das aus ihm entstandene Migverständniß die Grundlage ber gangen Segelschen Afterphilosophie geworden ist, welche das Deutsche Bublifum 25 fünfundzwanzig Jahre hindurch beschäftigt hat. -

Wollte man nun aber sagen: "die Anschauung ist schon die Erkenntniß des Dinges an sich: denn sie ist die Wirkung des außer uns Vorhandenen, und wie dies wirkt, so ist es: sein Wirken ist eben sein Seyn"; so steht dem entgegen: 1) daß das Geset der Kausalität, wie genugsam bewiesen, subjektiven Ursprungs ist, so gut wie die Sinnesempfindung, von der die Anschauung ausgeht: 2) daß ebenfalls Zeit und Raum, in denen das Objekt sich darstellt, subjektiven Ursprungs sind: 3) daß wenn das Seyn des Objekts eben in seinem Wirken besteht, dies des sagt, daß es bloß in den Veränderungen, die es in Andern hersvorbringt, besteht, mithin selbst und an sich gar nichts ist. — Bloß von der Materie ist es wahr, wie ich im Text gesagt und in der Abhandlung über den Sah vom Grunde, am Schlusse

des §. 21, ausgeführt habe, daß ihr Senn in ihrem Wirken besteht, daß sie durch und durch nur Rausalität, also die objektiv angeschaute Rausalität selbst ist: daher ist sie aber eben auch nichts an sid (ή δλη το αληθινον ψευδος, materia mendacium verax), sondern ist, als Ingrediens des angeschauten Objekts, ein blokes 5 Abstraktum, welches für sich allein in keiner Erfahrung gegeben werden kann. Weiter unten wird sie, in einem eigenen Rapitel, ausführlich betrachtet werden. - Das angeschaute Objekt aber muß etwas an sich selbst senn und nicht bloß etwas für Andere: denn sonst ware es schlechthin nur Borstellung, und 10 wir hatten einen absoluten Idealismus, der am Ende theoretischer Egoismus wurde, bei welchem alle Realität wegfällt und die Welt zum bloßen subjektiven Phantasma wird. Wenn wir inzwischen, ohne weiter zu fragen, bei der Welt als Vorstellung gang und gar stehen bleiben; so ist es freilich einerlei, ob ich die 15 Objekte für Vorstellungen in meinem Ropfe, ober für in Zeit und Raum sich darstellende Erscheinungen erklare: weil eben Zeit und Raum selbst nur in meinem Ropfe sind. In diesem Sinne ließe sich alsdann eine Identität des Idealen und Realen immer= hin behaupten: jedoch wäre, nachdem Rant dagewesen, nichts 20 Neues damit gesagt. Ueberdies aber wäre dadurch das Wesen ber Dinge und der erscheinenden Welt offenbar nicht erschöpft: sondern man stände damit noch immer erst auf ber ibealen Seite. Die reale Seite muß etwas von der Welt als Borstellung toto genere Verschiedenes senn, nämlich Das, was 25 Die Dinge an fich felbit find: und Diese gangliche Diversität des Idealen und Realen ist es, welche Rant am gründlichsten nachgewiesen hat.

Lode nämlich hatte den Sinnen die Erkenntniß der Dinge, wie sie an sich sind, abgesprochen; Rant aber sprach sie auch 30 dem anschauenden Verstande ab, unter welchem Namen ich hier Das, was er die reine Sinnlichkeit nennt, und das die empirische Anschauung vermittelnde Gesetz der Rausalität, sofern es a priori gegeben ist, zusammensasse. Nicht nur haben Beide Recht, sondern auch ganz unmittelbar läßt sich einsehen, daß ein 35 Widerspruch in der Behauptung liegt, ein Ding werde erkannt nach dem, was es an und für sich, d. h. außer der Erkenntniß, sei. Denn jedes Erkennen ist, wie gesagt, wesentlich ein Bors

stellen: aber mein Vorstellen, eben weil es meines ist, kann niemals identisch senn mit dem Wesen an sich des Dinges auker mir. Das An- und Fürsichsenn jedes Dinges muß nothwendig ein subjektives senn: in der Borstellung eines Andern hingegen I steht es eben so nothwendig als ein objektives da; ein Unterichied, der nie gang ausgeglichen werden fann. Denn durch denselben ist die gange Art seines Dasenns von Grund aus veränbert: als objektives setzt es ein fremdes Subjekt, als dessen Borstellung es existirt, voraus, und ist zudem, wie Rant nachge-10 wiesen hat, in Formen eingegangen, die seinem eigenen Wesen fremd sind, weil sie eben jenem fremden Gubjett, deffen Ertennen erst durch dieselben möglich wird, angehören. Wenn ich, in diese Betrachtung vertieft, etwan leblose Körper von leicht übersehbarer Größe und regelmäßiger, faglicher Form anschaue und 15 nun versuche, dies räumliche Dasenn, in seinen drei Dimensionen, als das Senn an sich, folglich als das den Dingen subjektive Dasenn derselben aufzufassen; so wird mir die Unmöglichkeit der Sache geradezu fühlbar, indem ich jene objektiven Formen nimmermehr als das den Dingen subjektive Senn denken kann, viel-20 mehr mir unmittelbar bewuft werde, daß was ich da porstelle ein in meinem Gehirn zu Stande gebrachtes und nur für mich als erkennendes Subjekt existirendes Bild ist, welches nicht das lette, mithin subjektive Senn an sich und für sich auch nur dieser leblosen Rörper ausmachen kann. Andererseits aber barf ich 25 nicht annehmen, daß auch nur diese leblosen Rörper gang allein in meiner Vorstellung existirten; sondern muß ihnen, da sie unergründliche Eigenschaften und vermöge dieser Wirksamkeit haben, ein Genn an fich, irgend einer Art, zugestehen. Aber eben diese Unergrundlichkeit der Eigenschaften, wie sie zwar einerseits so auf ein von unserm Erkennen unabhängig Borhandenes beutet, giebt andererseits den empirischen Beleg bazu, daß unser Ertennen, weil es nur im Borftellen mittelft subjettiver Formen besteht, stets bloge Erscheinungen, nicht bas Wesen an sich ber Dinge liefert. Sieraus nämlich ift es zu erklären, daß in 25 Allem, was wir erkennen, uns ein gewisses Etwas, als gang unergründlich, verborgen bleibt und wir gestehen muffen, daß wir selbst die gemeinsten und einfachsten Erscheinungen nicht von Grund aus verstehen konnen. Denn nicht etwan blof die hochsten Produktionen der Natur, die lebenden Wesen, oder die komplicirten Bhänomene der unorganischen Welt bleiben uns unergründlich; sondern selbst jeder Bergfrnstall, jeder Schwefelkies, ist vermoge seiner frnstallographischen, optischen, demischen, elettrischen Eigenschaften, für die eindringende Betrachtung und Un- 5 tersuchung, ein Abgrund von Unbegreiflichkeiten und Geheimniffen. Dem konnte nicht so fenn, wenn wir die Dinge erkennten, wie sie an sich selbst sind: benn da mukten wenigstens die einfacheren Erscheinungen, zu beren Gigenschaften nicht Untenntnig uns ben Weg versperrt, von Grund aus uns verständlich senn und ihr 10 ganges Senn und Wesen in die Erkenntnig übergeben konnen. Es liegt also nicht am Mangelhaften unserer Befanntschaft mit den Dingen, sondern am Wesen des Erkennens selbst. Denn wenn ichon unsere Anschauung, mithin die ganze empirische Auffassung der sich uns darstellenden Dinge, wesentlich und haupt= 15 sächlich durch unser Erkenntnifvermögen bestimmt und durch bessen Formen und Funktionen bedingt ist: so kann es nicht anders ausfallen, als daß die Dinge auf eine von ihrem selbst-eigenen Wesen gang verschiedene Weise sich barftellen und baher wie in einer Maske erscheinen, welche das darunter Verstedte immer 20 nur vorausseken, aber nie erkennen läkt: weshalb es dann als unergründliches Gebeimnik durchblinkt, und nie die Natur irgend eines Dinges gang und ohne Rüdhalt in die Erfenntnik übergeben kann, noch viel weniger aber irgend ein Reales sich a priori fonstruiren läkt, wie ein Mathematisches. Also ist die empirische Un= 25 erforschlichkeit aller Naturwesen ein Beleg a posteriori der Idealität und blogen Erscheinungswirklichkeit ihres empirischen Dasenns.

Diesem allen zusolge wird man auf dem Wege der objetstiven Erkenntniß, mithin von der Borstellung ausgehend, nie über die Vorstellung, d. i. die Erscheinung, hinausgelangen, 30 wird also bei der Außenseite der Dinge stehen bleiben, nie aber in ihr Inneres dringen und erforschen können, was sie an sich selbst, d. h. für sich selbst, senn mögen. So weit stimme ich mit Kant überein. Nun aber habe ich, als Gegengewicht dieser Wahrheit, jene andere hervorgehoben, daß wir nicht bloß das 35 erkennende Subjekt sind, sondern andererseits auch selbst zu den zu erkennenden Wesen gehören, selbst das Ding an sich sind; daß mithin zu jenem selbst-eigenen und inneren Wesen

der Dinge, bis zu welchem wir von Außen nicht dringen können, uns ein Weg von Innen offen steht, gleichsam ein untersirdischer Gang, eine geheime Berbindung, die uns, wie durch Berrath, mit Einem Male in die Festung verseht, welche durch Angriff von außen zu nehmen unmöglich war. — Das Ding an sich kann, eben als solches, nur ganz unmittelbar ins Bewußtsenn kommen, nämlich dadurch, daß es selbst sich seiner bewußt wird: es objektiv erkennen wollen, heißt etwas Widerssprechendes verlangen. Alles Objektive ist Borstellung, mithin Erscheinung, ja blokes Gehirnphänomen.

Rants hauptresultat läkt sich im Wesentlichen so resumiren: "Alle Begriffe, benen nicht eine Anschauung in Raum und Zeit (sinnliche Anschauung) zum Grunde liegt, d. h. also die nicht aus einer solchen Anschauung geschöpft worden, sind schlech-15 terdings leer, d. h. geben feine Erkenntniß. Da nun aber die Anschauung nur Erscheinungen, nicht Dinge an sich, liefern fann; so haben wir auch von Dingen an sich gar keine Erkennt= nig." - Ich gebe dies von Allem zu, nur nicht von der Erfenntniß, die Jeder von seinem eigenen Wollen hat: diese ist 20 weder eine Anschauung (benn alle Anschauung ist räumlich) noch ist sie leer; vielmehr ist sie realer, als irgend eine andere. Auch ist sie nicht a priori, wie die bloß formale, sondern gang und gar a posteriori; daher eben wir sie auch nicht, im einzelnen Fall, anticipiren tonnen, sondern hiebei oft des Jrrthums über 26 uns selbst überführt werden. - In der That ist unser Wollen die einzige Gelegenheit, die wir haben, irgend einen sich außer= lich darstellenden Vorgang zugleich aus seinem Innern zu verstehen, mithin das einzige uns un mittelbar Befannte und nicht, wie alles Uebrige, bloß in der Borstellung Gegebene. Bier also me liegt bas Datum, welches allein tauglich ift, ber Schlussel qu allem Andern zu werden, oder, wie ich gesagt habe, die einzige, enge Pforte gur Wahrheit. Demgufolge muffen wir die Natur verstehen lernen aus uns selbst, nicht umgekehrt uns selbst aus der Natur. Das uns unmittelbar Bekannte muß uns die Auslegung 85 zu dem nur mittelbar Bekannten geben; nicht umgekehrt. Bersteht man etwan das Fortrollen einer Rugel auf erhaltenen Stoß gründlicher, als seine eigene Bewegung auf ein wahrgenommenes Motiv? Mancher mag es wähnen: aber ich sage: es ist umgefehrt. Wir werden jedoch zu der Einsicht gelangen, daß in den beiden so eben erwähnten Borgängen das Wesentliche identisch ist, wiewohl so identisch, wie der tiesste noch hördare Ton der Harmonie mit dem zehn Oktaven höher liegenden gleichnamigen der selbe ist.

5

Inzwischen ist wohl zu beachten, und ich habe es immer fest= gehalten, daß auch die innere Wahrnehmung, welche wir von unserm eigenen Willen haben, noch keineswegs eine erschöpfende und adäquate Erkenntniß des Dinges an sich liefert. Dies wurde ber Fall senn, wenn sie eine gang unmittelbare wäre: weil sie 10 nun aber dadurch vermittelt ist, daß der Wille, mit und mittelst ber Rorporisation, sich auch einen Intellekt (zum Behuf seiner Beziehungen zur Außenwelt) schafft und durch diesen nunmehr im Selbstbewußtsenn (bem nothwendigen Widerspiel der Außenwelt) sich als Willen erkennt; so ist diese Erkenntniß des Dinges an 15 sich nicht vollkommen abäguat. Zunächst ist sie an die Form der Vorstellung gebunden, ist Wahrnehmung und zerfällt, als solche. in Subjekt und Objekt. Denn auch im Selbstbewuktsenn ist bas Id nicht schlechthin einfach, sondern besteht aus einem Erkennenben, Intellett, und einem Erkannten, Wille: jener wird nicht 20 erkannt, und dieser ist nicht erkennend, wenn gleich Beide in das Bewußtsenn Eines Ich zusammenfließen. Aber eben beshalb ist dieses Ich sich nicht durch und durch intim, gleichsam durchleuchtet, sondern ist opak und bleibt daher sich selber ein Räthsel. Also auch in der innern Erkenntniß findet noch ein Unterschied 25 Statt zwischen dem Senn an sich ihres Objekts und der Wahrnehmung desselben im erkennenden Gubjekt. Jedoch ist die innere Erkenntniß von zwei Formen frei, welche ber äußern anhängen, nämlich von der des Raums und von der alle Sinnesanschauung vermittelnden Form ber Raufalität. Singegen bleibt noch die 30 Form der Zeit, wie auch die des Erkanntwerdens und Erkennens überhaupt. Demnach hat in dieser innern Erkenntnik das Dina an sich seine Schleier zwar großen Theils abgeworfen, tritt aber boch noch nicht gang nadt auf. In Folge ber ihm noch anhängenden Form der Zeit erkennt Jeder seinen Willen nur in deffen 85 successiven einzelnen Aften, nicht aber im Gangen, an und für sich: daher eben Reiner seinen Charafter a priori fennt, sondern ihn erft erfahrungsmäßig und stets unvollkommen tennen lernt.

Aber dennoch ist die Wahrnehmung, in der wir die Regungen und Akte des eigenen Willens erkennen, bei Weitem unmittels barer, als jede andere: sie ist der Punkt, wo das Ding an sich am unmittelbarsten in die Erscheinung tritt, und in größter Nähe vom erkennenden Subjekt beleuchtet wird; daher eben der also intim erkannte Vorgang der Ausleger jedes anderen zu werden einzig und allein geeignet ist.

Denn bei jedem Hervortreten eines Willensaftes aus der dunkeln Tiefe unsers Innern in das erkennende Bewußtsenn ge-10 schieht ein unmittelbarer Uebergang des außer ber Zeit liegenden Dinges an sich in die Erscheinung. Demnach ist zwar der Willensaft nur die nächste und deutlichste Erscheinung des Dinges an sich; doch folgt hieraus, daß wenn alle übrigen Erscheinungen eben so unmittelbar und innerlich von uns erfannt werden fonn-15 ten, wir sie für eben bas ansprechen müßten, was der Wille in uns ist. In diesem Sinne also lehre ich, daß das innere Wesen eines jeden Dinges Wille ist, und nenne den Willen das Ding an sich. Siedurch wird Rants Lehre von der Unerkennbarkeit des Dinges an sich dahin modifizirt, daß dasselbe nur nicht 20 Schlechthin und von Grund aus erkennbar sei, daß jedoch die bei Weitem unmittelbarfte seiner Erscheinungen, welche burch biese Unmittelbarkeit sich von allen übrigen toto genere unterscheibet, es für uns vertritt, und wir sonach die gange Welt der Erscheinungen gurudzuführen haben auf diejenige, in welcher bas Ding 25 an sich in der allerleichtesten Berhüllung sich darstellt und nur noch in sofern Ersweinung bleibt, als mein Intellett, der allein das der Erfenntniß Fähige ist, von mir als dem Wollenden noch immer unterschieden bleibt und auch die Erkenntnifform der Beit. selbst bei ber innern Perception, nicht ablegt.

Demzufolge läßt, auch nach diesem letzten und äußersten Schritt, sich noch die Frage auswersen, was denn jener Wille, der sich in der Welt und als die Welt darstellt, zuletz schlechthin an sich selbst sei? d. h. was er sei, ganz abgesehen davon, daß er sich als Wille darstellt, oder überhaupt erscheint, d. h. übers haupt erkannt wird. — Diese Frage ist nie zu beantworten: weil, wie gesagt, das Erkanntwerden selbst schon dem Ansichsenn widerspricht und jedes Erkannte schon als solches nur Erscheinung ist. Aber die Möglichkeit dieser Frage zeigt an, daß das Ding

an sich, welches wir am unmittelbarsten im Willen erkennen, ganz außerhalb aller möglichen Erscheinung, Bestimmungen, Eigenschaften, Dasennsweisen haben mag, welche für uns schlechts hin unerkennbar und unfaßlich sind, und welche eben dann als das Wesen des Dinges an sich übrig bleiben, wann sich dieses, 5 wie im vierten Buche dargelegt wird, als Wille frei ausgehoben hat, daher ganz aus der Erscheinung herausgetreten und für unsere Erkenntniß, d. h. hinsichtlich der Welt der Erscheinungen, ins leere Nichts übergegangen ist. Wäre der Wille das Ding an sich schlechthin und absolut; so wäre auch dieses Nichts ein ab = 10 solutes; statt daß es sich eben dort uns ausdrücklich nur als ein relatives ergiebt.

Indem ich nun daran gehe, die, sowohl in unserm zweiten Buche, als auch in der Schrift "Ueber den Willen in der Natur" gelieferte Begründung ber Lehre, daß in sämmtlichen Erscheinun- 15 gen dieser Welt sich, auf verschiedenen Stufen, eben Das objektivirt, was in der unmittelbarften Erkenntniß sich als Wille tund giebt, noch durch einige dahin gehörige Betrachtungen zu erganzen, will ich damit anfangen, eine Reihe psychologischer That= sachen vorzuführen, welche barthun, daß zunächst in unserm eige= 20 nen Bewußtsenn der Wille stets als das Primare und Fundamentale auftritt und durchaus den Vorrang behauptet vor dem Intellekt, welcher sich dagegen durchweg als das Sekundäre, Untergeordnete und Bedingte erweift. Diese Nachweisung ift um so nöthiger, als alle mir porhergegangenen Philosophen, pom 25 ersten bis zum letzten, das eigentliche Wesen, oder den Rern des Menschen in das erkennende Bewuktsenn seken, und demnach das Ich, oder bei Bielen dessen transscendente Spostase, genannt Seele, als zunächst und wesentlich erkennend, ja dentend, und erst in Folge hievon, sekundarer und abgeleiteter Weise, 30 als wollend aufgefakt und dargestellt haben. Dieser uralte und ausnahmslose Grundirrthum, dieses enorme πρωτον ψευδος und fundamentale boregor nooregor ist, vor allen Dingen, zu beseitigen und dagegen die naturgemäße Beschaffenheit der Sache jum völlig beutlichen Bewuftsenn zu bringen. Da aber Dieses, 35 nach Jahrtausenden des Philosophirens, hier zum ersten Male geschieht, wird einige Ausführlichkeit dabei an ihrer Stelle fenn. Das auffallende Phanomen, daß in diesem grundwesentlichen

Buntte alle Philosophen geirrt, ja, die Wahrheit auf den Ropf gestellt haben, möchte, zumal bei denen der Christlichen Jahrhunderte, zum Theil daraus zu erklären fenn, daß sie sämmtlich die Absicht hatten, den Menschen als vom Thiere möglichst weit verschieden darzustellen, dabei jedoch dunkel fühlten, daß die Berschiedenheit Beider im Intellett liegt, nicht im Willen; woraus ihnen unbewußt die Neigung hervorgieng, den Intellekt gum Wesentlichen und zur Hauptsache zu machen, ja, das Wollen als eine bloße Funktion des Intellekts darzustellen. — Daher ist auch 10 der Begriff einer Seele nicht nur, wie durch die Rritit der reis nen Bernunft feststeht, als transscendente Sppostase, unstatthaft; sondern er wird zur Quelle unheilbarer Jrrthumer, badurch, daß er, in seiner "einfachen Gubstang", eine untheilbare Ginheit ber Erkenntnig und des Willens vorweg feststellt, deren Trennung 15 gerade ber Weg zur Wahrheit ist. Jener Begriff barf baher in ber Philosophie nicht mehr vorkommen, sondern ist den Deutschen Medicinern und Physiologen zu überlassen, welche, nachdem sie Stalpel und Spatel weggelegt haben, mit ihren bei der Ronfirmation überkommenen Begriffen zu philosophiren unternehmen. Bie mögen allenfalls ihr Glud damit in England versuchen. Die französischen Physiologen und Zootomen haben sich (bis vor Rurgem) von jenem Vorwurf durchaus frei gehalten.

Die nächste, allen jenen Philosophen sehr unbequeme Folge ihres gemeinschaftlichen Grundirrthums ist diese: da im Tode das 25 erkennende Bewußtsenn augenfällig untergeht; so mussen sie entweder den Tod als Bernichtung des Menschen gelten lassen. wogegen unser Inneres sich auflehnt; oder sie mussen au der Unnahme einer Fortdauer des erkennenden Bewußtsenns greifen. zu welcher ein ftarfer Glaube gehört, ba Jedem feine eigene Erso fahrung die durchgängige und gängliche Abhängigkeit des erkennenden Bewußtsenns vom Gehirn sattsam bewiesen hat, und man eben fo leicht eine Berdauung ohne Magen glauben fann, wie ein erkennendes Bewußtsenn ohne Gehirn. Aus diesem Dilemma führt allein meine Philosophie, als welche zuerst das eigentliche 35 Wesen des Menschen nicht in das Bewuftsenn, sondern in den Willen fest, der nicht wesentlich mit Bewußtsenn verbunden ift, fondern fich jum Bewußtsenn, b. h. gur Erfenntnig, verhält wie Substang zu Accideng, wie ein Beleuchtetes gum Licht, wie die

Saite zum Resonanzboden, und der von Innen in das Bewußtssenn fällt, wie die Körperwelt von Außen. Nunmehr können wir die Unzerstörbarkeit dieses unsers eigentlichen Kernes und wahren Wesens fassen, trot dem offenbaren Untergehen des Bewußtsenns im Tode und dem entsprechenden Nichtvorhandensenn desselselben vor der Geburt. Denn der Intellekt ist so vergänglich, wie das Gehirn, dessen Produkt, oder vielmehr Aktion er ist. Das Gehirn aber ist, wie der gesammte Organismus, Produkt, oder Erscheinung, kurz Sekundäres, des Willens, welcher allein das Unvergängliche ist.

## Rapitel 19\*).

Vom Primat des Willens im Selbstbewußtsenn.

Der Wille, als das Ding an sich, macht das innere, wahre und unzerstörbare Wesen des Menschen aus: an sich selbst ift er jedoch bewußtlos. Denn das Bewußtsenn ist bedingt durch den 15 Intellekt, und dieser ift ein blokes Accideng unsers Wesens: benn er ist eine Funktion des Gehirns, welches, nebst den ihm anhangenden Nerven und Rüdenmark, eine bloke Frucht, ein Brodutt, ja, in sofern ein Parasit des übrigen Organismus ist, als es nicht direkt eingreift in dessen inneres Getriebe, sondern dem 20 Zwed der Gelbsterhaltung bloß dadurch dient, daß es die Berhältnisse besselben zur Außenwelt regulirt. Der Organismus selbst hingegen ist die Sichtbarkeit, Objektität, des individuellen Willens, bas Bild besselben, wie es sich darstellt in eben jenem Gehirn (welches wir, im ersten Buch, als die Bedingung der objektiven 25 Welt überhaupt, fennen gelernt haben), daher eben auch vermittelt durch deffen Erkenntnifformen, Raum, Zeit und Raufalität, folglich sich darstellend als ein Ausgedehntes, successiv Agirendes und Materielles, d. h. Wirkendes. Sowohl dirett empfunden, als mittelst ber Sinne angeschaut werden die Glieder nur im 30

<sup>\*)</sup> Dieses Kapitel steht in Beziehung zu §. 19 des ersten Bandes.

Gehirn.— Diesem zusolge kann man sagen: der Intellekt ist das sekundäre Phänomen, der Organismus das primäre, nämlich die unmittelbare Erscheinung des Willens; — der Wille ist metaphysisch, der Intellekt physisch; — der Intellekt ist, wie seine Dhjekte, bloke Erscheinung; Ding an sich ist allein der Wille: — sodann in einem mehr und mehr bildlichen Sinne, mithin gleichnikweise: der Wille ist die Substanz des Menschen, der Intellekt das Accidenz: — der Wille ist die Materie, der Intellekt die Form: — der Wille ist die Wärme, der Intellekt das Licht.

Diese Thesis wollen wir nun zunächst durch folgende, dem innern Leben des Menschen angehörende Thatsachen dokumentiren und zugleich erläutern; bei welcher Gelegenheit für die Kenntniß des innern Menschen vielleicht mehr abfallen wird, als in vielen

Instematischen Psychologien zu finden ist.

1) Richt nur das Bewuftsenn von anderen Dingen, d. i. 15 die Wahrnehmung der Außenwelt, sondern auch das Selbstbewußtsenn enthält, wie ichon oben erwähnt, ein Erfennendes und ein Erfanntes: sonft mare es fein Bewuktsenn. Denn Bewufitsenn besteht im Erfennen: aber bagu gehört ein Er-20 kennendes und ein Erkanntes: daher auch das Selbstbewuktsenn nicht Statt haben fonnte, wenn nicht auch in ihm dem Ertennenden gegenüber ein davon Berschiedenes Erkanntes wäre. Wie nämlich kein Objekt ohne Subjekt fenn kann, so auch kein Subjett ohne Objett, d. h. fein Erfennendes ohne ein von ihm Ber-25 schiedenes, welches erkannt wird. Daher ist ein Bewußtsenn, welches durch und durch reine Intelligeng ware, unmöglich. Die Intelligeng gleicht ber Sonne, welche den Raum nicht erleuchtet. wenn nicht ein Gegenstand da ift, von dem ihre Strahlen gurudgeworfen werden. Das Erfennende felbit tann, eben als folches, 30 nicht erkannt werden: sonst ware es das Erkannte eines andern Erfennenden. Als das Erfannte im Gelbstbewußtsenn finden wir nun aber ausschlieklich ben Willen. Denn nicht nur bas Wollen und Beschließen, im engsten Sinne, sondern auch alles Streben, Buniden, Flieben, Soffen, Fürchten, Lieben, Saffen, 35 furz, Alles was das eigene Wohl und Wehe, Lust und Unlust, unmittelbar ausmacht, ist offenbar nur Affektion des Willens, ist Regung, Modifikation des Wollens und Nichtwollens, ist eben Das, was, wenn es nach außen wirkt, sich als eigentlicher

Millensakt darstellt\*). Nun aber ist in aller Erkenntnik das Erfannte das Erste und Wesentliche, nicht das Erkennende; so= fern Jenes der πρωτοιυπος, dieses der εκτυπος ist. Daher muß auch im Selbstbewußtsenn das Erfannte, mithin der Wille, das Erste und Ursprüngliche senn; das Erkennende hingegen nur das 5 Sekundare, das Sinzugekommene, der Spiegel. Sie verhalten sich ungefähr wie der selbstleuchtende Rörper gum reflektirenden; ober auch wie die vibrirende Saite zum Resonanzboden, wo bann der also entstehende Ton das Bewuftsenn ware. - Als ein sol= ches Sinnbild des Bewuktsenns können wir auch die Pflanze 10 betrachten. Diese hat bekanntlich zwei Bole, Wurzel und Krone: jene ins Finstere, Feuchte, Ralte, diese ins Selle, Trodene, Warme strebend, sodann, als den Indifferengpunkt beider Bole, da wo sie auseinandertreten, hart am Boden, den Wurzelstod (rhizoma, le collet). Die Wurzel ist das Wesentliche, Ursprüng- 15 liche. Verennirende, bessen Absterben das der Krone nach sich zieht, ist also das Brimare; die Krone hingegen ist das Ostensible, aber Entsprossene und, ohne daß die Burgel stirbt, Bergehende, also das Sekundare. Die Wurzel stellt den Willen, die Rrone den Intellekt vor, und der Indifferengpunkt Beider, der Wurzel= 20 · stod, ware das 3ch, welches, als gemeinschaftlicher Endpuntt, Beiden angehört. Dieses Ich ist das pro tempore identische Subjekt des Erkennens und Wollens, dessen Identität ich schon in meiner allerersten Abhandlung (Ueber den Sat vom Grunde) und in meinem ersten philosophischen Erstaunen, das Wunder 25 κατ' εξογην genannt habe. Es ist der zeitliche Anfanas= und Anknüpfungspuntt der gesammten Erscheinung, d. h. der Objettivation des Willens: es bedingt zwar die Erscheinung, aber ist auch durch sie bedingt. - Das hier aufgestellte Gleichnig läßt

<sup>\*)</sup> Merfwürdig ist es, daß schon Augustinus diese erkannt hat. 50 Nämlich im vierzehnten Buche De civ. Dei, c. 6, redet er von den affectionibus animi, welche er, im vorhergehenden Buche, unter vier Rategorien, cupiditas, timor, lactitia, tristitia, gebracht hat, und sagt: voluntas est quippe in omnibus, imo omnes nihil aliud, quam voluntates sunt: nam quid est cupiditas et lactitia, nisi voluntas in eorum consensionem, quae 35 volumus? et quid est metus atque tristitia, nisi voluntas in dissensionem ab his, quae nolumus? cet.

sich sogar bis auf die individuelle Beschaffenheit der Menschen durchführen. Wie nämlich eine große Krone nur einer großen Wurzel zu entsprießen pflegt; so finden die größten intellektuellen Fähigfeiten fich nur bei heftigem, leidenschaftlichem Willen. Ein 5 Genie von phleamatischem Charafter und schwachen Leidenschaften würde den Saftpflanzen, die bei ansehnlicher, aus diden Blättern bestehender Rrone, sehr fleine Wurzeln haben, gleichen; wird jeboch nicht gefunden werden. Daß Seftigkeit des Willens und Leidenschaftlichkeit des Charafters eine Bedingung der erhöhten 10 Intelligenz ist, stellt sich physiologisch dadurch dar, daß die Thätigfeit des Gehirns bedingt ist durch die Bewegung, welche die groken, nach der basis cerebri laufenden Arterien ihm mit jedem Bulsichlage mittheilen; baber ein energischer Bergichlag, ja fogar, nach Bichat, ein turger hals, ein Erforderniß großer Gehirn-15 thätigkeit ist. Wohl aber findet sich das Gegentheil des Obigen: heftige Begierben, leidenschaftlicher, ungestümer Charafter, bei schwachem Intellekt, d. h. bei kleinem und übe! konformirtem Gehirn, in bider Schaale; eine so häufige, als widrige Erscheinung: man könnte sie allenfalls den Runkelrüben vergleichen.

2) Um nun aber das Bewußtsenn nicht bloß bildlich zu beschreiben, sondern gründlich zu erkennen, haben wir zuvörderst aufzusuchen, was in jedem Bewußtsenn sich auf gleiche Weise vorfindet und daher, als das Gemeinsame und Konstante, auch das Wesentliche senn wird. Sodann werden wir betrachten, was ein Bewußtsenn von dem andern unterscheidet, welches demnach das Hinzugekommene und Sekundäre senn wird.

Das Bewußtsenn ist uns schlechterdings nur als Eigenschaft animalischer Wesen bekannt: folglich dürfen, ja können wir es nicht anders, denn als animalisches Bewußtsenn denken; 50 so daß dieser Ausdruck schon tautologisch ist. — Was nun also in jedem thierischen Bewußtsenn, auch dem unvollkommensten und schwächsten, sich stets vorsindet, ja ihm zum Grunde liegt, ist das unmittelbare Innewerden eines Verlangens und der wechselnden Befriedigung und Nichtbefriedigung desselben, in sehr verschiedenen Graden. Dies wissen wir gewissermaaßen a priori. Denn so wundersam verschieden auch die zahllosen Arten der Thiere senn mögen, so fremd uns auch eine neue, noch nie gessehene Gestalt derselben entgegentritt; so nehmen wir doch vorweg

das Innerste ihres Wesens, mit Sicherheit, als wohlbekannt, ja uns völlig vertraut an. Wir wissen nämlich, daß das Thier will, sogar auch was es will, nämlich Dasenn, Wohlsenn, De= ben und Fortpflanzung: und indem wir hierin Identität mit uns völlig sicher vorausseken, nehmen wir keinen Anstand, alle Wil- 5 lensaffektionen, die wir an uns selbst kennen, auch ihm unverändert beizulegen, und fprechen, ohne Zaudern, von feiner Begierde, Abideu, Furcht, Born, Saß, Liebe, Freude, Trauer, Sehnsucht u. f. f. Sobald hingegen Phänomene der blogen Erfenntniß zur Sprache tommen, gerathen wir in Ungewisheit. 10 Daß das Thier begreife, dente, urtheile, wisse, wagen wir nicht zu sagen: nur Borstellungen überhaupt legen wir ihm sicher bei; weil ohne solche sein Wille nicht in jene obigen Bewegungen gerathen könnte. Aber hinsichtlich ber bestimmten Erkenntnigweise der Thiere und der genauen Granzen derselben in einer gegebenen 15 Species, haben wir nur unbestimmte Begriffe und machen Ronjekturen; daher auch unsere Berständigung mit ihnen oft schwierig ift und nur in Folge von Erfahrung und Uebung fünstlich gu Stande kommt. Sier also liegen Unterschiede des Bewuftsenns. Singegen ein Berlangen, Begehren, Wollen, oder Ber- 20 abscheuen, Kliehen, Richtwollen, ist jedem Bewuftsenn eigen : der Mensch hat es mit dem Polypen gemein. Dieses ist demnach das Wesentliche und die Basis jedes Bewußtsenns. Die Ber= schiedenheit der Aeuferungen desselben, in den verschiedenen Geschlechtern thierischer Wesen, beruht auf der verschiedenen Aus- 25 behnung ihrer Erkenntnifiphären, als worin die Motive jener Meußerungen liegen. Alle Sandlungen und Gebehrden der Thiere, welche Bewegungen des Willens ausdruden, verstehen wir unmittelbar aus unserm eigenen Wesen; baber wir, so weit, auf mannigfaltige Beise mit ihnen sympathisiren. Singegen die 80 Rluft zwischen uns und ihnen entsteht einzig und allein durch die Berschiedenheit des Intelletts. Gine vielleicht nicht viel geringere, als zwischen einem sehr flugen Thiere und einem sehr beschränkten Menschen ift, liegt zwischen einem Dummkopf und einem Genie; daher auch hier die andererseits aus der Gleichheit 35 ber Neigungen und Affette entspringende und Beide wieder affimilirende Aehnlichkeit awischen ihnen bisweilen überraschend hervortritt und Erstaunen erregt. - Diese Betrachtung macht

beutlich, daß der Wille in allen thierischen Wesen das Primare und Substantiale ist, der Intellekt hingegen ein Sekundares, Sinzugekommenes, ja, ein blokes Werkzeug zum Dienste bes Ersteren, welches, nach den Erfordernissen dieses Dienstes, mehr 5 ober weniger vollkommen und fomplicirt ift. Wie, den Zweden des Willens einer Thiergattung gemäß, sie mit Suf, Rlaue, Sand, Flügeln, Geweih ober Gebig versehen auftritt, so auch mit einem mehr oder weniger entwidelten Gehirn, deffen Funktion die zu ihrem Bestand erforderliche Intelligenz ist. Je komplicirter 10 nämlich, in der aufsteigenden Reihe der Thiere, die Organisation wird, besto vielfacher werden auch ihre Bedürfnisse, und besto mannigfaltiger und specieller bestimmt die Objette, welche gur Befriedigung derselben taugen, desto verschlungener und entfernter mithin die Wege, zu diesen zu gelangen, welche jest alle erkannt 15 und gefunden werden muffen: in demfelben Maake muffen daher auch die Borstellungen des Thieres vielseitiger, genauer, bestimmter und zusammenhängender, wie auch seine Aufmerksamkeit gespannter, anhaltender und erregbarer werden, folglich sein Intellett entwidelter und vollkommener fenn. Demgemäß feben wir 20 das Organ der Intelligenz, also das Cerebralsnstem, sammt den Sinneswertzeugen, mit ber Steigerung ber Bedürfnisse und ber Romplitation des Organismus gleichen Schritt halten, und die Bunahme des vorstellenden Theiles des Bewuftsenns (im Gegensat des wollenden) sich förperlich darftellen im immer 25 größer werdenden Berhältniß des Gehirns überhaupt zum übrigen Nervensnstem, und sodann bes großen Gehirns gum fleinen; ba (nach Flourens) Ersteres die Wertstätte der Borftellungen. Letteres der Lenker und Ordner der Bewegungen ist. Der lette Schritt, ben die Natur in Dieser Sinsicht gethan hat, ist nun 30 aber unverhältnigmäßig groß. Denn im Menschen erreicht nicht nur die bis hieher allein vorhandene anschauende Borftellungs= fraft den höchsten Grad der Bollkommenheit; sondern die abstrafte Borstellung, das Denfen, d. i. die Bernunft, und mit ihr die Besonnenheit, tommt hingu. Durch diese bedeutende 85 Steigerung des Intelletts, also des setundaren Theiles des Bewußtsenns, erhalt berfelbe über ben primaren jest in sofern ein Uebergewicht, als er fortan ber vorwaltend thätige wird. Während nämlich beim Thiere das unmittelbare Innewerden feines

befriedigten oder unbefriedigten Begehrens bei Weitem das Sauptsächliche seines Bewuktsenns ausmacht, und zwar um so mehr, je tiefer das Thier steht, so daß die untersten Thiere nur durch Die Zugabe einer dumpfen Borftellung fich von den Pflanzen unterscheiden; so tritt beim Menschen das Gegentheil ein. So 1 heftig, selbst heftiger als die irgend eines Thieres, seine Begehrungen, als welche zu Leidenschaften anwachsen, auch sind; so bleibt bennoch sein Bewuftsenn fortwährend und vorwaltend mit Borftellungen und Gedanken beschäftigt und erfüllt. Ohne Zweifel hat hauptsächlich dieses den Anlak gegeben zu jenem Grund= 10 irrthum aller Philosophen, vermöge dessen sie als das Wesentliche und Primare der sogenannten Geele, b. h. des innern ober gei= stigen Lebens des Menschen, das Denken sehen, es allemal voranstellend, das Wollen aber, als ein blokes Ergebnig besselben, erst setundär hinzukommen und nachfolgen lassen. Wenn aber bas 15 Wollen bloß aus dem Erkennen hervorgienge; wie könnten denn die Thiere, sogar die unteren, bei so äußerst geringer Erkenntnik, einen oft so unbezwinglich heftigen Willen zeigen? Weil bemnach jener Grundirrthum ber Philosophen gleichsam bas Accideng gur Substang macht, führt er sie auf Abwege, aus benen nachher 20 fein Berauslenten mehr ift. - Jenes beim Menschen nun alfo eintretende relative Ueberwiegen des ertennend en Bewuftsenns über das begehrende, mithin des sekundaren Theiles über den primaren, fann in einzelnen, abnorm begunstigten Individuen fo weit gehen, daß, in den Zeitpuntten der höchsten Steigerung, der 25 sekundare oder erkennende Theil des Bewußtsenns sich vom wollenden gang ablöft und für fich felbst in freie, d. h. vom Willen nicht angeregte, also ihm nicht mehr dienende Thätigfeit gerath, wodurch er rein objektiv und zum klaren Spiegel ber Welt wird. woraus dann die Ronceptionen des Genies hervorgehen, welche 30 der Gegenstand unsers dritten Buches sind.

3) Wenn wir die Stufenreihe der Thiere abwärts durchlausfen, sehen wir den Intellekt immer schwächer und unvollkommener werden: aber keineswegs bemerken wir eine entsprechende Degrasdation des Willens. Bielmehr behält dieser überall sein idens 35 tisches Wesen und zeigt sich als große Anhänglichkeit am Leben, Sorge für Individuum und Gattung, Egoismus und Rücksichtsslosigkeit gegen alle Andern, nebst den hieraus entspringenden

Affekten. Gelbst im kleinsten Insekt ist der Wille vollkommen und gang vorhanden: es will was es will, so entschieden und vollkommen wie der Mensch. Der Unterschied liegt blok in dem was es will, d. h. in den Motiven, welche aber Sache des Ins telletts-find. Dieser freilich, als Sekundares und an körperliche Organe Gebundenes, hat ungählige Grade der Bollkommenheit und ist überhaupt wesentlich beschränkt und unvollkommen. Singegen ber Wille, als Ursprüngliches und Ding an sich, kann nie unvollkommen senn: sondern jeder Willensakt ist gang was er 10 fenn kann. Bermoge der Ginfachheit, die dem Willen als dem Ding an sich, bem Metaphnsischen in der Erscheinung, gufommt, läßt fein Wefen feine Grade zu, sondern ift ftets gang es felbit: bloß seine Erregung hat Grade, von der schwächsten Reigung bis zur Leidenschaft, und eben auch seine Erregbarteit, also seine 15 Heftigkeit, vom phleamatischen bis zum cholerischen Temperament. Der Intellett hingegen hat nicht blok Grade ber Erregung, von der Schläfrigfeit bis gur Laune und Begeisterung, sondern auch Grade seines Wesens selbst, der Bolltommenheit deffelben, welche demnach stufenweise steigt, vom niedrigsten, nur dumpf 20 wahrnehmenden Thiere bis zum Menschen, und da wieder vom Dummkopf bis jum Genie. Der Wille allein ift überall gang er selbst. Denn seine Funktion ist von der größten Ginfachbeit: sie besteht im Wollen und Nichtwollen, welches mit der größten Leichtigfeit, ohne Unstrengung von Statten geht und feiner Uebung 25 bedarf : während hingegen das Erfennen manniafaltige Kunftionen hat und nie gang ohne Anstrengung vor sich geht, als welcher es zum Fixiren der Aufmertsamkeit und zum Deutlichmachen des Objekts, weiter aufwärts noch gar jum Denken und Ueberlegen, bedarf; daher es auch großer Bervollkommnung durch Uebung 30 und Bilbung fähig ift. Sält ber Intellett bem Willen ein ein= faches Anschauliches vor; so spricht dieser sofort sein Genehm oder Nichtgenehm darüber aus: und eben fo, wenn der Intellett mühlam gegrübelt und abgewogen hat, um aus zahlreichen Datis, mittelst schwieriger Rombinationen, endlich das Resultat heraus= 35 Bubringen, welches dem Interesse bes Willens am meisten gemäß scheint; da hat dieser unterdessen mußig geruht und tritt, nach erlangtem Resultat, berein, wie der Sultan in ben Diwan, um wieder nur sein eintoniges Genehm ober Nichtgenehm auszusprechen. welches zwar dem Grade nach verschieden ausfallen kann, dem Wesen nach stets das selbe bleibt.

Diese grundverschiedene Natur des Willens und des Intelletts, die jenem wesentliche Ginfachheit und Ursprünglichkeit, im Gegensak der tomplicirten und setundaren Beschaffenheit dieses, wird uns noch deutlicher, wenn wir ihr sonderbares Wechselspiel in unserm Innern beobachten und nun im Gingelnen gusehen, wie die Bilder und Gedanken, welche im Intellekt aufsteigen, den Willen in Bewegung seken, und wie gang gesondert und verichieden die Rollen Beider sind. Dies konnen wir nun gwar 10 ichon wahrnehmen bei wirklichen Begebenheiten, die den Willen lebhaft erregen, während sie junachst und an sich selbst blok Gegenstände des Intellekts sind. Allein theils ist es hiebei nicht so augenfällig, daß auch diese Wirklichkeit als solche gunächst nur im Intellekt vorhanden ist; theils geht der Wechsel dabei meistens 15 nicht so rasch vor sich, wie es nöthig ist, wenn die Sache leicht übersehbar und dadurch recht faklich werden foll. Beides ist hingegen der Fall, wenn es bloke Gedanken und Phantasien sind. bie wir auf den Willen einwirken lassen. Wenn wir 3. B., mit uns selbst allein, unsere versonlichen Angelegenheiten überdenken 20 und nun etwan das Drohende einer wirklich vorhandenen Gefahr und die Möglichkeit eines unglüdlichen Ausganges uns lebhaft vergegenwärtigen; so prest alsbald Angst das Berg zusammen und das Blut stodt in den Adern. Geht dann aber der Intellekt zur Möglichkeit des entgegengesekten Ausganges über und 25 läkt die Phantasie das lang gehoffte, dadurch erreichte Gludausmalen: so gerathen alsbald alle Bulse in freudige Bewegung und das Berg fühlt sich federleicht; bis der Intellett aus seinem Traum erwacht. Darauf nun führe etwan irgend ein Anlak die Erinne= rung an eine längst ein Mal erlittene Beleidigung ober Beein= 30 trächtigung berbei: sogleich durchsturmt Rorn und Groll die eben noch ruhige Bruft. Dann aber steige, Bufällig angeregt, bas Bild einer längst verlorenen Geliebten auf, an welches sich ber gange Roman, mit seinen Zauberscenen, fnüpft; ba wird alsbald jener Zorn der tiefen Sehnsucht und Wehmuth Plat machen. 85 Endlich falle uns noch irgend ein ehemaliger beschämender Bor= fall ein : wir ichrumpfen gusammen, möchten verfinten, die Schaamrothe steigt auf, und wir suchen oft burch irgend eine laute Meuße-

rung uns gewaltsam davon abzulenken und zu zerstreuen, gleichsam die bosen Geister verscheuchend. - Man sieht, der Intellett spielt auf und der Wille muß bagu tangen: ja, jener läkt ihn die Rolle eines Rindes fpielen, welches von feiner Wärterin, durch 5 Borichwähen und Erzählen abwechselnd erfreulicher und trauriger Dinge, beliebig in die verschiedensten Stimmungen versett wird. Dies beruht darauf, daß der Wille an sich erkenntniflos, der ihm zugesellte Berftand aber willenlos ift. Daher verhält sich jener wie ein Rörper, welcher bewegt wird, dieser wie die ihn in Be-10 wegung sekenden Ursachen: denn er ist das Medium der Motive. Bei dem Allen jedoch wird das Primat des Willens wieder deut= lich, wenn dieser dem Intellekt, dessen Spiel er, wie gezeigt, sobald er ihn walten läßt, wird, ein Mal feine Oberherrschaft in letter Instang fühlbar macht, indem er ihm gewisse Borstellungen 15 verbietet, gewisse Gedankenreihen gar nicht aufkommen läßt, weil er weiß, d. h. von eben demselben Intellett erfährt, daß sie ihn in irgend eine der oben dargestellten Bewegungen verseten murben: er zügelt jest ben Intellekt und zwingt ihn sich auf andere Dinge zu richten. Go schwer bies oft senn mag, muß es boch 20 gelingen, sobald es dem Willen Ernst damit ist: denn das Wider= streben dabei geht nicht vom Intellekt aus, als welcher stets gleichgültig bleibt; sondern vom Willen selbst, der zu einer Borstellung, die er in einer Sinsicht verabscheuet, in anderer Sinsicht eine Reigung hat. Sie ist ihm nämlich an sich interessant. 25 eben weil sie ihn bewegt; aber zugleich sagt ihm die abstrakte Erkenntniß, daß sie ihn zwedlos in quaalvolle, oder unwürdige Erschütterung verseken wird: Dieser lettern Erfenntnig gemäß entscheidet er sich jest und zwingt ben Intellett zum Gehorsam. Man nennt dies "Herr über sich senn": offenbar ist hier ber 30 Herr der Wille, der Diener der Intellekt; da jener in letzter Instang stets das Regiment behält, mithin den eigentlichen Rern, bas Wesen an sich des Menschen ausmacht. In dieser Sinsicht würde der Titel Hyeuorizor dem Willen gebüren: jedoch scheint berselbe wiederum dem Intellett gugutommen, sofern dieser ber 25 Leiter und Führer ift, wie der Lohnbediente, der vor dem Fremden hergeht. In Wahrheit aber ist das treffendeste Gleichniß für das Berhältniß Beider der ftarte Blinde, der den sehenden Gelähmten auf den Schultern traat.

Das hier dargelegte Verhältniß des Willens zum Intellekt ist ferner auch darin zu erkennen, daß der Intellett den Beichlussen des Willens ursprünglich gang fremd ist. Er liefert ihm die Motive: aber wie sie gewirft haben, erfährt er erst hinter= her, völlig a posteriori; wie wer ein chemisches Experiment s macht, die Reagenzien heranbringt und dann den Erfolg abwartet. Ja, der Intellett bleibt von den eigentlichen Entscheidungen und geheimen Beschlüssen des eigenen Willens fo fehr ausgeschlossen, daß er sie bisweilen, wie die eines fremden, nur durch Belauschen und Ueberraschen erfahren kann, und ihn auf der That 10 seiner Aeußerungen ertappen muß, um nur hinter seine wahren Absichten zu kommen. 3. B. ich habe einen Blan entworfen, bem aber bei mir selbst noch ein Strupel entgegensteht, und deffen Ausführbarkeit andererseits, ihrer Möglichkeit nach, völlig ungewiß ist, indem sie von äußern, noch unentschiedenen Umstanden 15 abhängt; daher es vor der Sand jedenfalls unnöthig ware, darüber einen Entschluß zu fassen; weshalb ich die Sache für jest auf sich beruhen lasse. Da weiß ich nun oft nicht, wie fest ich schon mit jenem Plan im Geheimen verbrüdert bin und wie sehr ich, trot bem Strupel, seine Ausführung wünsche: b. h. mein 20 Intellekt weiß es nicht. Aber jest komme nur eine der Ausführ= barkeit gunstige Nachricht: sogleich steigt in meinem Innern eine jubelnde, unaufhaltsame Freudigkeit auf, die sich über mein ganges Wesen verbreitet und es in dauernden Besit nimmt, gu meinem eigenen Erstaunen. Denn jest erst erfährt mein In- 25 tellett, wie fest bereits mein Wille jenen Blan ergriffen hatte und wie ganglich dieser ihm gemäß war, während ber Intellett ihn noch für gang problematisch und jenem Strupel schwerlich gewachsen gehalten hatte. — Ober, in einem andern Fall, ich bin mit großem Gifer eine gegenseitige Berbindlichfeit eingegangen, 30 bie ich meinen Bunichen fehr angemessen glaubte. Wie nun, beim Fortgang der Sache, die Nachtheile und Beschwerden fühlbar werden, werfe ich auf mich den Berdacht, daß ich was ich so eifrig betrieben wohl gar bereue: jedoch reinige ich mich davon, indem ich mir die Bersicherung gebe, daß ich, auch ungebunden, 35 auf dem selben Wege fortfahren wurde. Jeht aber lost sich un= erwartet die Berbindlichkeit von der andern Seite auf, und mit Erstaunen nehme ich mahr, daß dies zu meiner großen Freude

und Erleichterung geschieht. - Oft wissen wir nicht was wir wünschen, ober was wir fürchten. Wir können Jahre lang einen Bunich begen, ohne ihn uns einzugestehen, ober auch nur gum flaren Bewuftsenn tommen zu lassen; weil der Intellett nichts s davon erfahren soll; indem die gute Meinung, welche wir von uns selbst haben, dabei zu leiden hätte: wird er aber erfüllt, so erfahren wir an unserer Freude, nicht ohne Beschämung, daß wir Dies gewünscht haben: 3. B. den Tod eines nahen Unverwandten, den wir beerben. Und was wir eigentlich fürchten, 10 wissen wir bisweilen nicht; weil uns der Muth fehlt, es uns jum flaren Bewuftsenn zu bringen. - Sogar sind wir oft über das eigentliche Motiv, aus dem wir etwas thun oder unterlassen. gang im Jrrthum, — bis etwan endlich ein Zufall uns das Geheimniß aufdedt und wir erkennen, daß was wir für das 15 Motiv gehalten, es nicht war, sondern ein anderes, welches wir uns nicht hatten eingestehen wollen, weil es der guten Mei= nung, die wir von uns selbst hegen, feineswegs entspricht. 3. B. wir unterlassen etwas, aus rein moralischen Gründen, wie wir glauben; erfahren jedoch hinterher, daß bloß die Furcht uns ab-20 hielt, indem wir es thun, sobald alle Gefahr beseitigt ist. In einzelnen Källen fann es hiemit so weit geben, daß ein Mensch bas eigentliche Motiv seiner Sandlung nicht ein Mal muthmaaft, ja, durch ein solches bewogen zu werden sich nicht für fähig hält: bennoch ist es das eigentliche Motiv seiner Handlung. — Bei-25 läufig haben wir an allem Diesen eine Bestätigung und Erläuterung der Regel des Larochefoucauld: l'amour-propre est plus habile que le plus habile homme du monde: ja. spaar einen Rommentar zum Sokratischen yrwdi oavror und dessen Schwierigfeit. - Wenn nun hingegen, wie alle Philosophen wähnten, 30 der Intellekt unser eigentliches Wesen ausmachte und die Willens= beschlüsse ein blokes Ergebnig der Erkenntnig waren; so müßte für unsern moralischen Werth gerade nur das Motiv, aus weldem wir zu handeln wähnen, entscheidend senn; auf analoge Art, wie die Absicht, nicht ber Erfolg, hierin entscheidend ift. 25 Eigentlich aber wäre alsdann der Unterschied zwischen gewähntem und wirklichem Motiv unmöglich. - Alle hier bargestellten Fälle also, dazu jeder Aufmerksame Analoga an sich selbst beobachten fann, laffen uns feben, wie der Intellett bem Willen fo fremd

ist, daß er von diesem bisweilen sogar mustifizirt wird: benn er liefert ihm zwar die Motive, aber in die geheime Werkstätte seiner Beschlüsse bringt er nicht. Er ist zwar ein Bertrauter bes Willens, jedoch ein Bertrauter, ber nicht Alles erfährt. Gine Bestätigung hievon giebt auch noch die Thatsache, welche fast Jeder 5 an sich zu beobachten ein Mal Gelegenheit haben wird, daß bis= weilen der Intellekt dem Willen nicht recht traut. Rämlich wenn wir irgend einen großen und fühnen Entschluß gefaßt haben. ber als solcher doch eigentlich nur ein vom Willen dem Intellekt gegebenes Bersprechen ist; - so bleibt oft in unserm Innern ein 10 leiser, nicht eingestandener Zweifel, ob es auch gang ernstlich damit gemeint sei, ob wir auch bei der Ausführung nicht wanken ober gurudweichen, sondern Festigkeit und Beharrlichkeit genug haben werden, es zu vollbringen. Es bedarf daher der That, um uns selbst von der Aufrichtigkeit des Entschlusses zu über- 15 zeugen. -

Alle diese Thatsachen bezeugen die gänzliche Verschiedenheit des Willens vom Intellekt, das Primat des Ersteren und die untergeordnete Stellung des Letzteren.

4) Der Intellekt ermüdet; der Wille ist unermüdlich. - 20 Nach anhaltender Ropfarbeit fühlt man die Ermüdung des Gehirnes, wie die des Armes, nach anhaltender Körperarbeit. Alles Erkennen ist mit Unstrengung verknüpft: Wollen hingegen ift unser selbsteigenes Wesen, dessen Aeukerungen ohne alle Muhe und völlig von selbst por sich gehen. Daber, wenn unser Wille 23 stark aufgeregt ift, wie in allen Affekten, also im Born, Furcht, Begierde, Betrübnif u. f. w., und man fordert uns jest gum Erkennen, etwan in der Absicht der Berichtigung der Motive jener Affekte, auf; so bezeugt die Gewalt, die wir uns dazu anthun mussen, den Uebergang aus der ursprünglichen, natürlichen 30 und selbsteigenen, in die abgeleitete, mittelbare und erzwungene Thätigkeit. — Denn der Wille allein ist avroparos und daher ακαματος και αγηρατος ηματα παντα (lassitudinis et senii expers in sempiternum). Er allein ist unaufgefordert, daber oft zu früh und zu fehr, thätig, und tennt tein Ermuden. 35 Säuglinge, die kaum die erste schwache Spur von Intelligenz zeigen, sind icon voller Eigenwillen: burch unbandiges, zwedloses Toben und Schreien zeigen sie den Willensdrang, von dem

sie stroken, mahrend ihr Wollen noch kein Objekt hat, d. h. sie wollen, ohne zu wissen was sie wollen. Sieher gehört auch was Cabanis bemerft: Toutes ces passions, qui se succèdent d'une manière si rapide, et se peignent avec tant de naïveté, 5 sur le visage mobile des enfans. Tandis que les faibles muscles de leurs bras et de leurs jambes savent encore à peine former quelques mouvemens indécis, les muscles de la face expriment déja par des mouvemens distincts presque toute la suite des affections générales propres à la nature 10 humaine: et l'observateur attentif reconnait facilement dans ce tableau les traits caractéristiques de l'homme futur. (Rapports du physique et moral, Vol. I, p. 123.) -Intellekt hingegen entwidelt sich langsam, der Bollendung des Gehirns und der Reife des gangen Organismus folgend, welche 15 seine Bedingungen sind; eben weil er nur eine somatische Funktion ift. Weil das Gehirn schon mit dem siebenten Jahre seine volle Gröke erlangt hat, werden die Rinder, von dem an, so auffallend intelligent, wißbegierig und vernünftig. Danach aber kommt bie Bubertat: fie ertheilt dem Gehirn gewissermaagen einen Wider-20 halt, oder einen Resonanzboden, und hebt mit Einem Male den Intellett um eine große Stufe, gleichsamum eine Oftave, entsprechend ihrem Berabseken der Stimme um eine folde. Aber qualeich wi= derstreben jekt die auftretenden thierischen Begierden und Leidenschaften der Vernünftigkeit, welche porher herrichte, und Dies 25 nimmt zu. Bon der Unermüdlichkeit des Willens zeugt ferner ber Fehler, welcher, mehr oder weniger, wohl allen Menschen von Natur eigen ift und nur durch Bildung bezwungen wird: die Boreiligkeit. Gie besteht barin, daß ber Wille por ber Beit an sein Geschäft eilt. Dieses nämlich ist bas rein Aftive 30 und Exefutive, welches erst eintreten soll, nachdem das Explorative und Deliberative, also das Erfennende, sein Geschäft völlig und gang beendigt hat. Aber felten wird diese Zeit wirklich abgewartet. Raum sind über die vorliegenden Umstände, oder die eingetretene Begebenheit, ober die mitgetheilte fremde Meinung. 35 einige wenige Data von der Erkenntnik obenhin aufgefakt und flüchtig zusammengerafft; so tritt schon aus der Tiefe des Gemuths der stets bereite und nie mude Wille unaufgefordert berpor, und zeigt sich als Schred, Kurcht, Koffnung, Freude, Begierde, Neid, Betrübnig, Gifer, Born, Buth, und treibt gurafchen Worten oder Thaten, auf welche meistens Reue folgt, nachdem die Reit gelehrt hat, daß das Segemonikon, der Intellekt, mit seinem Geschäft des Auffassens der Umstände, Ueberlegens ihres Busammenhanges und Beschließens des Rathsamen, nicht hat auch nur halb zu Ende kommen können, weil der Wille es nicht abwartete, sondern lange por seiner Zeit vorsprang mit .. jest ist die Reihe an mir!" und sofort die Aftive ergriff, ohne dak der Intellekt Widerstand leistete, als welcher ein bloker Sklave und Leibeigener des Willens, nicht aber, wie dieser, avrouaros, noch 10 aus eigener Rraft und eigenem Drange thätig ist: daber er vom Willen leicht bei Seite geschoben und durch einen Wint desselben zur Rube gebracht wird : während er seinerseits, mit der äußersten Unstrengung, taum vermag, den Willen auch nur gu einer furgen Pause zu bringen, um zum Worte zu kommen. Dieserhalb 15 sind die Leute so selten und werden fast nur unter Spaniern, Türken und allenfalls Engländern gefunden, welche, auch unter ben provocirendesten Umständen, den Ropf oben behalten, die Auffassung und Untersuchung der Sachlage imperturbirt fortsetzen und, wo Andre ichon außer sich wären, con mucho so- 20 siego, eine fernere Frage thun; welches etwas ganz Anderes ist. als die auf Phleama und Stumpfheit beruhende Gelassenheit vieler Deutschen und Sollander. Eine unübertreffliche Beranschaulichung ber belobten Eigenschaft pflegte Iffland zu geben, als Setmann der Rosaken, im Benjowski, wann die Verschworenen ihn in ihr 25 Belt gelodt haben und nun ihm eine Budse vor den Ropf halten. mit bem Bedeuten, sie wurde abgedrudt, sobald er einen Schrei thate: Iffland blies in die Mündung der Buchse, um zu erproben, ob sie auch geladen sei. - Bon gehn Dingen, die uns ärgern, würden neun es nicht vermögen, wenn wir sie recht grund= 30 lich, aus ihren Ursachen, verständen und baher ihre Nothwendigkeit und wahre Beschaffenheit erkennten: dies aber würden wir viel öfter, wenn wir sie früher zum Gegenstand der Ueberlegung, als bes Eifers und Berdruffes machten. - Denn was, für ein unbändiges Rof, Zügel und Gebif ist, das ist für den Willen im 35 Menschen der Intellekt: an diesem Zügel muß er gelenkt werden, mittelft Belehrung, Ermahnung, Bildung u. f. w.; ba er an sich selbst ein so wilder, ungestümer Drang ift, wie die Rraft,

bie im herabstürzenden Wasserfall erscheint, — ja, wie wir wissen, im tiefsten Grunde, identisch mit dieser. Im höchsten Zorn, im Rausch, in der Berzweiflung, hat er das Gebiß zwischen die Zähne genommen, ist durchgegangen und folgt seiner ursprüngs lichen Natur. In der Mania sine delirio hat er Zaum und Gebiß ganz verloren, und zeigt nun am deutlichsten sein ursprüngsliches Wesen und daß der Intellekt so verschieden von ihm ist, wie der Zaum vom Pferde: auch kann man ihn, in diesem Zusstande, der Uhr vergleichen, welche, nach Wegnahme einer geswissen Schraube, unaufhaltsam abschnurrt.

Also auch diese Betrachtung zeigt uns den Willen als das Ursprüngliche und daher Metaphnsische, den Intellett hingegen als ein Sefundares und Physisches. Denn als solches ift dieser, wie alles Physische, der Vis inertiae unterworfen, mithin erst thä-15 tig, wenn er getrieben wird von einem Andern, vom Willen, der ihn beherricht, lenkt, zur Anstrengung aufmuntert, turg, ihm die Thätigkeit verleiht, die ihm ursprünglich nicht einwohnt. Daher ruht er willig, sobald es ihm gestattet wird, bezeugt sich oft trage und unaufgelegt zur Thätigkeit: durch fortgesekte Un-20 strengung ermüdet er bis zur ganglichen Abstumpfung, wird erschöpft, wie die Bolta'iche Saule durch wiederholte Schläge. Darum erfordert jede anhaltende Geistesarbeit Bausen und Ruhe: sonst erfolgt Stumpfheit und Unfähigfeit; freilich gunächst nur einstweilige. Wird aber diese Ruhe dem Intellett anhaltend ver-25 sagt, wird er übermäßig und unausgesekt angespannt; so ist die Folge eine bleibende Abstumpfung desselben, welche im Alter über= geben kann in gangliche Unfähigkeit, in Rindischwerben, in Blodsinn und Wahnsinn. Richt dem Alter an und für sich, sondern der lange fortgesekten inrannischen Ueberanstrengung des Intelletts. 30 oder Gehirns, ist es guguschreiben, wenn diese Uebel in den letten Jahren des Lebens sich einfinden. Daraus ift es zu erklären. bak Swift mahnsinnig, Rant findisch wurde, Walter Scott, auch Wordsworth, Southen und viele minorum gentium stumpf und unfähig. Goethe ist bis an sein Ende flar, geistes= 35 fraftig und geistesthätig geblieben; weil er, ber stets Welt- und Sofmann war, niemals seine geistigen Beschäftigungen mit Gelbst= zwang getrieben hat. Das Gelbe gilt von Wieland und dem einundneunzigiährigen Rnebel, wie auch von Boltaire. Dieses

Alles nun aber beweist, wie sehr sekundar, physisch und ein blokes Werkzeug der Intellekt ist. Eben deshalb auch bedarf er, auf fast ein Drittel seiner Lebenszeit, der ganglichen Suspension seiner Thätigkeit, im Schlafe, d. h. der Ruhe des Gehirns, bessen bloke Kunttion er ist, welches ihm daher eben so vorhergängig s ist, wie der Magen der Berdauung, oder die Rörper ihrem Stok. und mit welchem er, im Alter, verwelft und versiegt. - Der Wille hingegen, als das Ding an sich, ist nie träge, absolut unermudlich, seine Thätigkeit ist seine Essenz, er hort nie auf zu wollen, und wann er, während des tiefen Schlafs, vom Intel= 10 lett verlassen ist und daher nicht, auf Motive, nach augen wirken kann, ist er als Lebenskraft thätig, besorgt desto ungestör= ter die innere Dekonomie des Organismus und bringt auch, als vis naturae medicatrix, die eingeschlichenen Unregelmäßigkeiten desselben wieder in Ordnung. Denn er ist nicht, wie der In- 15 tellett, eine Kunktion des Leibes: sondern der Leib ist seine Kunftion: daher ist er diesem ordine rerum vorgängig, als dessen metaphysisches Substrat, als das Ansich der Erscheinung besselben. Seine Unermüdlichkeit theilt er, auf die Dauer des Lebens, dem herzen mit, diesem primum mobile des Organis= 20 mus, welches beshalb sein Symbol und Synonym geworden ift. Auch schwindet er nicht, im Alter, sondern will noch immer was er gewollt hat, ja wird fester und unbiegsamer, als er in der Jugend gewesen, unversöhnlicher, eigensinniger, unlentsamer, weil der Intellekt unempfänglicher geworden: daher dann nur durch 25 Benuhung der Schwäche dieses ihm allenfalls beizukommen ift.

Auch die durchgängige Schwäche und Unvollkommenscheit des Intellekts, wie sie in der Urtheilslosigkeit, Beschränktscheit, Verkehrtheit, Thorheit der allermeisten Menschen zu Tage liegt, wäre ganz unerklärlich, wenn der Intellekt nicht ein Ses 30 kundäres, Hinzugekommenes, bloß Instrumentales, sondern das unmittelbare und ursprüngliche Wesen der sogenannten Seele, oder überhaupt des innern Menschen wäre; wie alle bisherigen Philossophen es angenommen haben. Denn wie sollte das ursprüngsliche Wesen, in seiner unmittelbaren und eigenthümlichen Funktion, 35 so häusig irren und fehlen? — Das wirklich Ursprüngliche im menschlichen Bewußtsen, das Wollen, geht eben auch allemal vollkommen von Statten: jedes Wesen will unablässig, tüchtig

und entschieden. Das Unmoralische im Willen als eine Unvollstommenheit desselben anzusehen, wäre ein grundfalscher Gesichtspunkt: vielmehr hat die Woralität eine Quelle, welche eigentlich schon über die Natur hinaus liegt, daher sie mit den Aussagen derselben in Widerspruch steht. Darum eben tritt sie dem natürslichen Willen, als welcher an sich schlechthin egoistisch ist, geradezu entgegen, ja, die Fortsehung ihres Weges führt zur Aushebung desselben. Sierüber verweise ich auf unser viertes Buch und auf meine Preisschrift "Ueber das Fundament der Moral".

5) Daß der Wille das Reale und Essentiale im Menschen, der Intellekt aber nur das Sekundäre, Bedingte, Hervorgebrachte sei, wird auch daran ersichtlich, daß dieser seine Funktion nur so lange ganz rein und richtig vollziehen kann, als der Wille schweigt und pausirt; hingegen durch jede merkliche Erregung desselben die Funktion des Intellekts gestört, und durch seine mischung ihr Resultat verfälscht wird: nicht aber wird auch umgekehrt der Intellekt auf ähnliche Weise dem Willen hinderlich. So kann der Mond nicht wirken, wann die Sonne am Himmel steht; doch hindert jener diese nicht.

Ein großer Schred benimmt uns oft die Besinnung dermaaken, dak wir versteinern, oder aber das Berkehrteste thun, 3. B. bei ausgebrochenem Feuer gerade in die Flammen laufen. Der Born lägt uns nicht mehr wissen was wir thun, noch weniger was wir sagen. Der Eifer, deshalb blind genannt, macht 25 uns unfähig die fremden Argumente zu erwägen, oder selbst unsere eigenen hervorzusuchen und geordnet aufzustellen. Freude macht unüberlegt, rudfichtslos und verwegen: fast eben so wirft die Begierde. Die Furcht verhindert uns die noch porhandenen, oft nahe liegenden Rettungsmittel zu sehen und zu 30 ergreifen. Deshalb sind gum Bestehen plöglicher Gefahren, wie auch jum Streit mit Gegnern und Feinden, Raltblutigfeit und Geistesgegenwart die wesentlichste Befähigung. Jene besteht im Schweigen bes Willens, damit der Intellett agiren fonne; diese in der ungestorten Thätigkeit des Intellekts, unter 35 dem Andrang der auf den Willen wirkenden Begebenheiten: daher eben ift jene ihre Bedingung, und Beide sind nahe verwandt, find felten, und ftets nur tomparativ porhanden. Gie find aber pon unichänbarem Bortheil, weil fie den Gebrauch des Intelletts. gerade zu den Zeiten, wo man seiner am meisten bedarf, gestat= ten und badurch entschiedene Ueberlegenheit verleihen. Wer sie nicht hat, erkennt erft nach verschwundener Gelegenheit was gu thun, ober ju sagen gewesen. Gehr treffend sagt man von Dem, ber in Affekt gerath. d. h. bessen Wille so start aufgeregt ist, daß 5 er die Reinheit der Funktion des Intellekts aufhebt, er sei ent= rüstet: denn die richtige Erfenntnig der Umstände und Berhaltnisse ift unsere Wehr und Waffe im Rampf mit den Dingen und ben Menschen. In diesem Sinne fagt Balthagar Gracian: es la passion enemiga declarada de la cordura (die Leiden- 10 schaft ist der erklärte Weind der Rlugheit). - Wäre nun der Intellekt nicht etwas vom Willen völlig Berschiedenes, sondern, wie man es bisher ansah, Erfennen und Wollen in der Burgel Eins und gleich ursprüngliche Funktionen eines schlechthin ein= fachen Wesens; so mußte mit der Aufregung und Steigerung des 15 Willens, darin der Affekt besteht, auch der Intellekt mit gesteigert werden: allein er wird, wie wir gesehen haben, vielmehr badurch gehindert und deprimirt, weshalb die Alten den Affekt animi perturbatio nannten. Wirklich gleicht der Intellekt der Spiegelfläche des Wassers, dieses selbst aber dem Willen, dessen Er- 20 icutterung daher die Reinheit jenes Spiegels und die Deutlichfeit seiner Bilder sogleich aufhebt. Der Organismus ift ber Wille felbst, ist vertorperter, d. h. objektiv im Gehirn angeschauter Wille: deshalb werden durch die freudigen und überhaupt Die rustigen Affette manche seiner Funttionen, wie Respiration, 25 Blutumlauf, Gallenabsonderung, Muskelkraft, erhöht und beschleunigt. Der Intellett hingegen ist die bloke Funttion bes Gehirns, welches vom Organismus nur parasitisch genährt und getragen wird: deshalb muß jede Berturbation des Willens, und mit ihm des Organismus, die für sich bestehende und 80 feine andern Bedürfnisse, als nur die der Ruhe und Rahrung fennende Kunttion des Gehirnes stören oder lähmen.

Dieser störende Einfluß der Thätigkeit des Willens auf den Intellekt ist aber nicht allein in den durch die Affekte herbeisgeführten Perturbationen nachzuweisen, sondern ebenfalls in mans 35 chen andern, allmäligeren und daher anhaltenderen Verfälschunsgen des Denkens durch unsere Neigungen. Die Hoffnung läßt uns was wir wünschen, die Furcht was wir besorgen, als

wahrscheinlich und nahe erbliden und beide vergrößern ihren Gegenstand. Plato (nach Aelian, V. H., 13, 28) hat sehr schön bie Soffnung den Traum des Wachenden genannt. Ihr Wesen liegt darin, daß der Wille seinen Diener, den Intellett, wann 5 diefer nicht vermag das Gewünschte herbeizuschaffen, nöthigt, es ihm wenigstens vorzumalen, überhaupt die Rolle des Trösters zu übernehmen, seinen Herrn, wie die Amme das Rind, mit Mähr= chen zu beschwichtigen und diese aufzustuten, daß sie Schein gewinnen; wobei nun der Intellekt seiner eigenen Ratur, die auf 10 Wahrheit gerichtet ift, Gewalt anthun muß, indem er sich zwingt, Dinge, die weder wahr noch wahrscheinlich, oft kaum möglich sind, seinen eigenen Gesehen zuwider, für wahr zu halten, um nur den unruhigen und unbändigen Willen auf eine Weile gu beschwichtigen, zu beruhigen und einzuschläfern. Sier sieht man 15 deutlich, wer herr und wer Diener ist. — Wohl Manche mögen die Beobachtung gemacht haben, daß wenn eine für sie wichtige Angelegenheit mehrere Entwidelungen gulaft, und fie nun diefe alle, in ein, ihrer Meinung nach, vollständiges disjunktives Urtheil gebracht haben, bennoch der Ausgang ein gang anderer und 20 ihnen völlig unerwarteter wird: aber vielleicht werden sie nicht barauf geachtet haben, daß dieser dann fast immer der für sie ungunftigste war. Dies ift baraus zu erklaren, bag, mahrend ihr Intellett die Möglichkeiten vollständig zu überschauen vermeinte, die schlimmste von allen ihm gang unsichtbar blieb; weil 25 der Wille sie gleichsam mit der Sand verdedt hielt, d. h. den Intellett so bemeisterte, daß er auf den allerschlimmsten Fall gu bliden gar nicht fähig war, obwohl dieser, da er wirklich wurde, auch wohl der wahrscheinlichste gewesen. Jedoch in entschieden melancholischen, ober aber durch diese nämliche Erfahrung gewikig-30 ten Gemüthern kehrt sich ber Bergang wohl auch um, indem hier die Besorgniß die Rolle spielt, welche dort die Soffnung. Der erste Schein einer Gefahr versett sie in grundlose Angst. Kängt ber Intellett an, die Sachen zu untersuchen; so wird er als inkompetent, ja, als trügerischer Sophist abgewiesen, weil 35 dem Bergen zu glauben sei, dessen Jagen jest geradezu als Araument für die Realität und Große der Gefahr geltend gemacht wird. Go darf bann der Intellett die guten Gegengrunde gar nicht suchen, welche er, sich selber überlassen, bald erkennen würde; sondern wird genöthigt, sogleich den unglücklichsten Aussgang ihnen vorzustellen, wenn auch er selbst ihn kaum als mögslich denken kann:

Such as we know is false, yet dread in sooth, Because the worst is ever nearest truth\*).

(Byron, Lara. C. 1.)

5

Liebe und Sag verfälschen unser Urtheil ganglich: an unsern Feinden sehen wir nichts, als Fehler, an unsern Lieblingen lauter Borzüge, und selbst ihre Fehler icheinen uns liebenswürdig. Eine ähnliche geheime Macht übt unser Bortheil, welcher Art 10 er auch sei, über unser Urtheil aus: was ihm gemäß ist, erscheint uns alsbald billig, gerecht, vernünftig; was ihm zuwider läuft, stellt sich uns, im vollen Ernst, als ungerecht und abscheulich, ober zwedwidrig und absurd bar. Daher so viele Borurtheile des Standes, des Gewerbes, der Nation, der Sette, der 15 Religion. Eine gefaßte Snpothese giebt uns Luchsaugen für alles sie Bestätigende, und macht uns blind für alles ihr Widersprechende. Was unserer Partei, unserm Plane, unserm Buniche, unserer Soffnung entgegensteht, konnen wir oft gar nicht fassen und begreifen, während es allen Andern flar vorliegt: das jenen 20 Günstige hingegen springt uns von ferne in die Augen. Was bem Bergen widerstrebt, lägt der Ropf nicht ein. Manche Irthumer halten wir unfer Leben hindurch fest, und huten uns. jemals ihren Grund zu prüfen, bloß aus einer uns selber unbewußten Furcht, die Entdedung machen gu konnen, daß wir fo 25 lange und so oft das Kalsche geglaubt und behauptet haben. — So wird benn täglich unser Intellett burch die Gauteleien ber Reigung bethört und bestochen. Gehr schon hat dies Bato von Berulam ausgedrückt in den Worten: Intellectus luminis sicci non est; sed recipit infusionem a voluntate et affecti- 80 bus: id quod generat ad quod vult scientias: quod enim mavult homo, id potius credit. Innumeris modis, iisque interdum imperceptibilibus, affectus intellectum imbuit et inficit (Org. nov., I, 14). Offenbar ist es auch Dieses, was allen neuen Grundansichten in den Wissenschaften und allen Wider- 25

<sup>\*)</sup> Etwas, das wir als falsch erkennen, dennoch ernstlich fürchten; weil das Schlimmste stels der Wahrheit am nächsten liegt.

legungen sanktionirter Irrthümer entgegensteht: benn nicht leicht wird Einer die Richtigkeit Dessen einsehen, was ihn unglaublicher Gedankenlosigkeit überführt. Hieraus allein ist es erklärlich, daß die so klaren und einfachen Wahrheiten der Goethe'schen Farbens lehre von den Physikern noch immer geleugnet werden; wodurch denn selbst Goethe hat erfahren müssen, einen wie viel schwereren Stand man hat, wenn man den Menschen Belehrung, als wenn man ihnen Unterhaltung verheißt; daher es viel glüdlicher ist, zum Poeten, als zum Philosophen geboren zu senn. Je hartnäckiger nun aber andererseits ein Irrthum sestgehalten wurde, desto beschämender wird nachher die Ueberführung. Bei einem umgestoßenen System, wie bei einer geschlagenen Armee, ist der Rlügste, wer zuerst davonläuft.

Bon jener geheimen und unmittelbaren Gewalt, welche der Wille über den Intellekt ausübt, ist ein kleinliches und lächersliches, aber frappantes Beispiel dieses, daß wir, bei Rechnungen, uns viel öfter zu unserm Vortheil als zu unserm Nachtheil versrechnen, und zwar ohne die mindeste unredliche Absicht, bloß durch den unbewußten Hang, unser Debet zu verkleinern und waser Credit zu vergrößern.

Sieher gehört endlich noch die Thatsache, daß, bei einem zu ertheilenden Rath, die geringste Absicht des Berathers meistens seine auch noch so große Einsicht überwiegt; daher wir nicht an= nehmen dürfen, daß er aus dieser spreche, wo wir jene vermuthen. 25 Wie wenig, selbst von sonft redlichen Leuten, vollkommene Aufrichtigfeit zu erwarten steht, sobald ihr Interesse irgendwie dabei im Spiel ift, fonnen wir eben daran ermeffen, daß wir fo oft uns felbst belügen, wo Soffnung uns besticht, oder Furcht bethort, ober Argwohn uns qualt, ober Eitelfeit uns ichmeichelt, 30 oder eine Spothese uns verblendet, oder ein nahe liegender fleiner 3med bem größeren, aber entfernteren, Abbruch thut: benn baran sehen wir ben unmittelbaren und unbewußten nachtheiligen Einfluß des Willens auf die Erkenntniß. Demnach darf es uns nicht wundern, wenn, bei Fragen um Rath, der Wille des Be-35 fragten unmittelbar die Antwort biktirt, ehe die Frage auch nur bis jum Forum seines Urtheils burchdringen fonnte.

Nur mit Einem Worte will ich hier auf Dasjenige deuten, was im folgenden Buche ausführlich erörtert wird, daß nämlich

die vollkommenste Erkenntniß, also die rein objektive, d. h. die geniale Auffassung der Welt, bedingt ist durch ein so tieses Schweigen des Willens, daß, so lange sie anhält, sogar die Institutalität aus dem Bewußtsenn verschwindet und der Mensch als reines Subjekt des Erkennens, welches das Korrelat ber Idee ist, übrig bleibt.

Der durch alle jene Phänomene belegte, störende Einfluß des Willens auf den Intellekt, und dagegen die Zartheit und Hinfälligkeit dieses, vermöge deren er unfähig wird, richtig zu operiren, sobald der Wille irgendwie in Bewegung geräth, giebt 10 uns also einen abermaligen Beweis davon, daß der Wille das Radikale unsers Wesens sei und mit ursprünglicher Gewalt wirke, während der Intellekt, als ein Hinzugekommenes und vielsach Bedingtes, nur sekundär und bedingterweise wirken kann.

Eine der dargelegten Störung und Trübung der Erkenntniß 15 durch den Willen entsprechende, unmittelbare Störung diefes durch jene giebt es nicht: ja, wir konnen uns von einer solchen nicht wohl einen Begriff machen. Daß falich aufgefaßte Motive ben Willen irre leiten, wird Niemand dahin auslegen wollen; da dies ein Fehler des Intellekts in seiner eigenen Funktion ist, der rein 20 auf seinem Gebiete begangen wird, und der Einfluß desselben auf ben Willen ein völlig mittelbarer ift. Scheinbarer mare es, die Unschlüssigkeit dahin ju ziehen, als bei welcher, durch ben Widerstreit der Motive, die der Intellett dem Willen vorhalt, Dieser in Stillstand gerath, also gehemmt ift. Allein bei naherer 25 Betrachtung wird es fehr deutlich, daß die Ursache dieser Bemmung nicht in der Thätigkeit des Intellekts als solcher liegt, sondern gang allein in den durch dieselbe vermittelten außeren Gegenständen, als welche dieses Mal zu dem hier betheiligten Willen gerade in dem Berhältniß stehen, daß sie ihn nach ver= 30 Schiedenen Richtungen mit ziemlich gleicher Starte gieben: biefe eigentliche Ursache wirft blog durch den Intellett, als das De= bium der Motive, hindurch; wiewohl freilich nur unter der Boraussetzung, daß er icharf genug sei, die Gegenstände und ihre vielfachen Beziehungen genau aufzufassen. Unentschlossenheit, als 35 Charafterzug, ift eben so sehr durch Gigenschaften des Willens als des Intelletts bedingt. Aeußerst beschräntten Röpfen ist sie freilich nicht eigen; weil ihr schwacher Verstand sie theils nicht

so vielfache Eigenschaften und Verhältnisse an den Dingen entbeden läßt, theils auch ber Anstrengung des Nachdenkens und Grübelns über jene und bemnächst über die muthmaaklichen Folgen jedes Schrittes so wenig gewachsen ift, daß sie lieber nach 5 dem erften Gindrude, oder nach irgend einer einfachen Berhaltungsregel, sich sofort entschließen. Das Umgekehrte hievon findet Statt bei Leuten von bedeutendem Berftande: sobald baber bei diesen eine garte Vorsorge für das eigene Wohl, d. h. ein sehr empfindlicher Egoismus, ber burchaus nicht zu furz kommen und 10 stets geborgen senn will, hinzukommt; so führt dies eine gewisse Mengstlichkeit bei jedem Schritt und badurch die Unentschlossenheit herbei. Diese Eigenschaft deutet also durchaus nicht auf Mangel an Berstand, wohl aber an Muth. Sehr eminente Röpfe jedoch übersehen die Berhältnisse und deren wahrscheinliche Entwidelun-15 gen mit solcher Schnelligfeit und Sicherheit, daß fie, wenn nur noch von einigem Muth unterstütt, dadurch diejenige rasche Ent= ichlossenheit und Festigfeit erlangen, welche sie befähigt, eine bedeutende Rolle in den Welthändeln zu spielen, falls Zeit und Umstände hiezu Gelegenheit bieten.

Die einzige entschiedene, unmittelbare Hemmung und Störung, die der Wille vom Intellekt als solchem erleiden kann, möchte wohl die ganz exceptionelle senn, welche die Folge einer abnorm überwiegenden Entwidelung des Intellekts, also der jenigen hohen Begadung ist, die man als Genie bezeichnet. Eine solche nämlich ist der Energie des Charakters und folglich der Thatkraft entschieden hinderlich. Daher eben sind es nicht die eigentlich großen Geister, welche die historischen Charaktere abgeben, indem sie, die Masse der Menschheit zu lenken und zu beherrschen fähig, die Welthändel durchkämpsten; sondern hiezu taus gen Leute von viel geringerer Kapacität des Geistes, aber großer Festigkeit, Entschiedenheit und Beharrlichkeit des Willens, wie sie bei sehr hoher Intelligenz gar nicht bestehen kann; bei welcher demnach wirklich der Fall eintritt, daß der Intellekt den Willen direkt hemmt.

5 6) Im Gegensatz der dargelegten Hindernisse und Hemmungen, welche der Intellekt vom Willen erleidet, will ich jetzt an einigen Beispielen zeigen, wie, auch umgekehrt, die Funktionen des Intellekts durch den Antrieb und Sporn des Willens bis-

weilen befördert und erhöht werden; damit wir auch hieran die primäre Natur des Einen und die sekundäre des Andern erkenen, und sichtbar werde, daß der Intellekt zum Willen im Bershältnisse eines Werkzeuges steht.

Ein stark wirkendes Motiv, wie der sehnsüchtige Bunsch, 5 die dringende Roth, steigert bisweilen den Intellett zu einem Grade, dessen wir ihn vorher nie fähig geglaubt hatten. Schwierige Umftände, welche uns die Nothwendigkeit gewisser Leiftungen auflegen, entwickeln gang neue Talente in uns, deren Reime uns verborgen geblieben waren und zu benen wir uns feine Fähigkeit 10 zutrauten. - Der Verstand des stumpfesten Menschen wird icharf, wann es sehr angelegene Objekte seines Wollens gilt: er merkt, beachtet und unterscheidet jekt mit großer Feinheit auch die kleinften Umftande, welche auf fein Bunichen ober Kurchten Bezug haben. Dies trägt viel bei zu der oft mit Ueberraschung bemert 15 ten Schlauheit ber Dummen. Eben deshalb fagt Jesaias mit Recht vexatio dat intellectum, welches baber auch sprichwortlich gebraucht wird: ihm verwandt ist das deutsche Sprichwort "die Noth ist die Mutter der Rünste", — wobei jedoch die schönen Rünste auszunehmen sind: weil der Rern jedes ihrer Werke, 20 nämlich die Ronception, aus einer völlig willenlosen und nur dadurch rein objektiven Anschauung hervorgehen muß, wenn sie ächt senn sollen. — Selbst ber Berftand ber Thiere wird burch die Noth bedeutend gesteigert, so daß sie in schwierigen Fällen Dinge leisten, über die wir erstaunen: 3. B. fast alle berechnen, 25 daß es sicherer ift, nicht zu fliehen, wann sie sich ungesehen glauben: daher liegt der Sase still in der Furche des Feldes und läßt ben Jäger dicht an sich vorbeigeben; Insekten, wenn sie nicht entrinnen fonnen, stellen sich todt u. f. f. Genauer fann man diesen Ginfluß tennen lernen durch die specielle Selbstbildungs= 30 geschichte des Wolfes, unter dem Sporn der großen Schwierigkeit seiner Stellung im civilisirten Europa: sie ist zu finden im zweiten Briefe des vortrefflichen Buches von Leron, Lettres sur l'intelligence et la perfectibilité des animaux. Gleich dorauf folgt, im dritten Briefe, die hohe Schule des Fuchses, welcher, 35 in gleich schwieriger Lage, viel geringere Körperfräfte hat, die bei ihm durch größern Berftand erfekt find, der aber doch erft burch den beständigen Rampf mit der Noth einerseits und der

Gefahr andererseits, also unter dem Sporn des Willens, den hohen Grad von Schlauheit erreicht, welcher ihn, besonders im Alter, auszeichnet. Bei allen diesen Steigerungen des Intellekts spielt der Wille die Rolle des Reiters, der durch den 5 Sporn das Pferd über das natürliche Maaß seiner Kräfte hinaus treibt.

Eben so wird auch das Gedächtniß durch den Drang des Willens gesteigert. Selbst wenn es sonst schwach ist, bewahrt es vollkommen was für die herrschende Leidenschaft Werth hat. Der <sup>10</sup> Berliebte vergißt keine ihm günstige Gelegenheit, der Ehrgeizige keinen Umstand, der zu seinen Plänen paßt, der Geizige nie den erlittenen Verlust, der Stolze nie die erlittene Ehrenkränkung, der Eitele behält jedes Wort des Lobes und auch die kleinste ihm widersahrene Auszeichnung. Auch dies erstreckt sich auf die Thiere: <sup>15</sup> das Pferd bleibt vor dem Wirthshause stehen, in welchem es längst ein Mal gesüttert worden: Hunde haben ein trefsliches Gedächtniß für alle Gelegenheiten, Zeiten und Orte, die gute Vissen abgeworfen haben; und Füchse für die verschiedenen Versstede, in denen sie einen Raub niedergelegt haben.

Bu feineren Bemerkungen in dieser Sinsicht giebt die Selbst-20 beobachtung Gelegenheit. Bisweilen ift mir, durch eine Störung, gang entfallen, worüber ich soeben nachdachte, oder sogar, welche Rachricht es gewesen, die mir soeben zu Ohren gekommen war. Hatte nun die Sache irgendwie ein auch noch so entferntes, per-25 sönliches Interesse; so ist von der Einwirkung, die sie badurch auf den Willen hatte, der Nachklang geblieben: ich bin mir nämlich noch genau bewußt, wie weit sie mich angenehm, oder unangenehm affigirte, und auch auf welche specielle Beise bies geschah, nämlich ob sie, wenn auch in schwachem Grade, mich 30 frantte, oder angstigte, oder erbitterte, oder betrübte, oder aber die diesen entgegengesetten Affektionen hervorrief. Also blof die Beziehung ber Sache auf meinen Willen hat sich, nachdem sie felbst mir entschwunden ift, im Gedachtniß erhalten, und oft wird biefe nun wieder der Leitfaden, um auf die Sache felbst gurud-35 zukommen. Auf analoge Art wirkt bisweilen auf uns der Anblid eines Menschen, indem wir uns nur im Allgemeinen erinnern, mit ihm zu thun gehabt zu haben, ohne jedoch zu wissen, wo. mann und was es gewesen, noch wer er sei; hingegen ruft sein

Anblid noch ziemlich genau die Empfindung gurud, welche ebemals seine Angelegenheit in uns erregt hat, nämlich ob sie unangenehm ober angenehm, auch in welchem Grad und in welcher Art sie es gewesen: also bloß ben Anklang des Willens hat das Gedächtniß aufbewahrt, nicht aber Das, was ihn hervorrief. 5 Man könnte Das, was diesem Hergange gum Grunde liegt, das Gedächtnik des Herzens nennen: dasselbe ist viel intimer, als das des Ropfes. Im Grunde jedoch geht es mit dem Zusammenhange Beider so weit, daß, wenn man der Sache tief nachdenkt, man zu dem Ergebnik gelangen wird, daß das Gedächtniß über= 10 haupt der Unterlage eines Willens bedarf, als eines Anknüpfungspunktes, oder vielmehr eines Kadens, auf welchen sich die Erinnerungen reihen, und der sie fest zusammenhält, oder daß ber Wille gleichsam ber Grund ist, auf welchem die einzelnen Erinnerungen fleben, und ohne den sie nicht haften könnten; und 15 daß daher an einer reinen Intelligenz, d. h. an einem bloß erfennenden und gang willenlosen Wesen, sich ein Gedächtniß nicht wohl denken lakt. Demnach ist die oben dargelegte Steigerung des Gedächtnisses durch den Sporn der herrschenden Leidenschaft nur der höhere Grad Deffen, was bei allem Behalten und Er= 20 innern Statt findet; indem dessen Basis und Bedingung stets ber Wille ist. - Also auch an allem Diesen wird sichtbar, wie sehr viel innerlicher uns der Wille ist, als der Intellett. Dies zu bestätigen können auch noch folgende Thatsachen dienen.

Der Intelleft gehorcht oft dem Willen: 3. B. wenn wir 25 uns auf etwas besinnen wollen, und dies nach einiger Anstrensgung gelingt: — eben so, wenn wir jeht etwas genau und bes dächtig überlegen wollen, u. dgl. m. Bisweilen wieder versagt der Intellest dem Willen den Gehorsam, 3. B. wenn wir versgebens uns auf etwas zu fixiren streben, oder wenn wir vom 30 Gedächtnih etwas ihm Anvertrautes vergeblich zurücksordern: der Jorn des Willens gegen den Intellest, bei solchen Anlässen, macht sein Berhältnih zu diesem und die Berschiedenheit Beider sehr kenntlich. Sogar bringt der durch diesen Jorn gequälte Intellest das von ihm Berlangte disweilen nach Stunden, oder gar am 35 solgenden Morgen, ganz unerwartet und zur Unzeit, diensteifrig nach. — Hingegen gehorcht eigentlich nie der Wille dem Intellest; sondern dieser ist bloh der Ministerrath jenes Souverains: er

legt ihm allerlei vor, wonach dieser erwählt was seinem Wesen gemäß ist, wiewohl sich dabei mit Nothwendigkeit bestimmend; weil dies Wesen unveränderlich fest steht und die Motive jest vorliegen. Darum eben ist feine Ethit möglich, die den Willen 5 selbst modelte und besserte. Denn jede Lehre wirkt blok auf die Ertenntnig: diese aber bestimmt nie den Willen felbst, d. h. den Grund=Charafter des Wollens, sondern blok dessen Un= wendung auf die vorliegenden Umstände. Gine berichtigte Erfenntniß kann bas Sandeln nur in so weit modifiziren, als sie 10 die dem Willen zugänglichen Objekte seiner Wahl genauer nachweist und richtiger beurtheilen läßt; wodurch er nunmehr sein Berhältniß zu den Dingen richtiger ermist, deutlicher sieht, was er will, und bemzufolge bem Jrrthum bei ber Wahl weniger unterworfen ist. Aber über das Wollen selbst, über die Saupt-15 richtung, oder die Grundmaxime desselben hat der Intellekt keine Macht. Bu glauben, daß die Erkenntniß wirklich und von Grund aus den Willen bestimme, ist wie glauben, daß die Laterne, die Einer bei Nacht trägt, das primum mobile seiner Schritte sei. -Wer, durch Erfahrung oder fremde Ermahnung belehrt, einen 20 Grundfehler seines Charafters erkennt und beklagt, faßt wohl den festen und redlichen Borsak, sich zu bessern und ihn abzulegen: trot Dem aber erhält, bei nächster Gelegenheit, der Jehler freien Lauf. Neue Reue, neuer Vorsat, neues Vergeben. Wann dies einige Male so durchgemacht ist, wird er inne, daß er sich nicht 25 beffern kann, daß der Fehler in seiner Natur und Bersönlichkeit liegt, ja mit dieser Eins ist. Jest wird er seine Natur und Berfönlichkeit migbilligen und verdammen, ein schmerzliches Gefühl haben, welches bis zur Gewissenspein steigen fann: aber jene gu ändern vermag er nicht. Sier sehen wir Das, was verdammt, 30 und Das, was verdammt wird, deutlich auseinandertreten: wir sehen Jenes, als ein bloß theoretisches Vermögen, den zu lobenben und baher wünschenswerthen Lebenswandel vorzeichnen und aufstellen; das Andere aber, als ein Reales und unabanderlich Borhandenes, Jenem zum Trog, einen gang andern Gang geben: 25 und dann wieder das Erste mit ohnmächtigen Rlagen über die Beschaffenheit des Undern gurudbleiben, mit welchem es sich durch eben diese Betrübniß wieder identifigirt. Wille und Intellett treten hier sehr deutlich auseinander. Dabei zeigt sich der Wille als

das Stärkere, Unbezwingbare, Unveränderliche, Primitive, und zugleich auch als das Wesentliche, darauf es ankommt; indem der Intellekt die Fehler desselben bejammert und keinen Trost findet an der Richtigkeit der Erkenntnik, als seiner eigenen Funktion. Dieser zeigt sich also als ganz sekundär, nämlich theils als Zu- 5 schauer fremder Thaten, die er mit ohnmächtigem Lobe und Tadel begleitet, und theils als von außen bestimmbar, indem er, durch die Erfahrung belehrt, seine Borschriften abfaßt und andert. Specielle Erläuterungen dieses Gegenstandes findet man in den Parergis, Bd. 2, §. 118. — Demgemäß wird auch, bei ber 10 Bergleichung unserer Denkungsart in verschiedenen Lebensaltern, sich uns ein sonderbares Gemisch von Beharrlichkeit und Beränderlichkeit darbieten. Einerseits ist die moralische Tendenz des Mannes und Greises noch die selbe, welche die des Anaben war: andererseits ist ihm Bieles so entfremdet, daß er sich nicht mehr 15 kennt und sich wundert, wie er einst Dieses und Jenes thun oder sagen gekonnt. In der ersten Lebenshälfte lacht meistens das Seute über das Gestern, ja sieht wohl gar verächtlich darauf hinab; in der zweiten hingegen mehr und mehr mit Neid darauf zurud. Bei näherer Untersuchung aber wird man finden, daß 20 das Beränderliche der Intellekt war, mit seinen Funktionen der Einsicht und Erkenntniß, als welche, täglich neuen Stoff von außen sich aneignend, ein stets verändertes Gedankensnstem barstellen: während zudem auch er selbst, mit dem Aufblühen und Welken des Organismus, steigt und sinkt. Als das Unabänder= 25 liche im Bewuftsenn hingegen weist sich gerade die Basis deffelben aus, ber Wille, also die Neigungen, Leidenschaften, Affette. der Charafter; wobei jedoch die Modifikationen in Rechnung zu bringen sind, welche von den forperlichen Fahigkeiten gum Genusse und hiedurch vom Alter abhängen. So 3. B. wird die 30 Gier nach sinnlichem Genuß im Anabenalter als Raschhaftigkeit auftreten, im Jünglings= und Mannesalter als Sang zur Wollust, und im Greisenalter wieder als Naschaftigkeit.

7) Wenn, der allgemeinen Annahme gemäß, der Wille aus der Erkenntniß hervorgienge, als ihr Resultat oder Produkt; so 35 müßte, wo viel Wille ist, auch viel Erkenntniß, Einsicht, Verstand senn. Dem ist aber ganz und gar nicht so: vielmehr finden wir, in vielen Menschen, einen starken, d. h. entschiedenen, ents

schlossenen, beharrlichen, unbiegsamen, eigensinnigen und heftigen Willen, verbunden mit einem sehr schwachen und unfähigen Verstande; wodurch eben wer mit ihnen zu thun hat zur Verzweifslung gebracht wird, indem ihr Wille allen Gründen und Vorstellungen unzugänglich bleibt und ihm nicht beizukommen ist; so daß er gleichsam in einem Sack steckt, von wo aus er blindlings will. Die Thiere haben, bei oft heftigem, oft starrsinnigem Willen, noch viel weniger Verstand; die Pflanzen endlich bloßen Willen ohne alle Erkenntniß.

Entspränge das Wollen bloß aus der Erkenntniß; so müßte unfer Born seinem jedesmaligen Anlag, oder wenigstens unserm Berftandniß besselben, genau angemessen senn; indem auch er nichts weiter, als das Resultat der gegenwärtigen Erkenntniß ware. So fällt es aber sehr selten aus: vielmehr geht ber Rorn 15 meistens weit über den Anlaß hinaus. Unser Wüthen und Rasen, der furor brevis, oft bei geringen Anlässen und ohne Irrthum hinsichtlich berselben, gleicht dem Toben eines bosen Damons, welcher, eingesperrt, nur auf die Gelegenheit wartete, losbrechen zu durfen, und nun jubelt sie gefunden zu haben. Dem 20 konnte nicht so senn, wenn der Grund unsers Wesens ein Er= fennendes und das Wollen ein bloßes Resultat der Erkennt= nik ware: benn wie fame in das Resultat, was nicht in den Elementen desselben lag? Rann doch die Ronflusion nicht mehr enthalten, als die Prämissen. Der Wille zeigt sich also auch hier 25 als ein von der Erkenntniß gang verschiedenes Wesen, welches lich ihrer nur gur Rommunikation mit der Außenwelt bedient, bann aber ben Geseken seiner eigenen Ratur folgt, ohne von jener mehr als den Anlaß zu nehmen.

Der Intellekt, als blohes Werkzeug des Willens, ist von ihm so verschieden, wie der Hammer vom Schmid. So lange, bei einer Unterredung, der Intellekt allein thätig ist, bleibt solche kalt. Es ist sast als wäre der Mensch selbst nicht dabei. Auch kann er dann sich eigentlich nicht kompromittiren, sondern höchstens blamiren. Erst wann der Wille ins Spiel kommt, ist der Mensch wirklich dabei: jeht wird er warm, ja, es geht oft heiß her. Immer ist es der Wille, dem man die Lebenswärme zusschreibt: hingegen sagt man der kalte Verstand, oder eine Sache kalt untersuchen, d. h. ohne Einsluß des Willens denken.

Bersucht man das Verhältniß umzukehren und den Willen als Werkzeug des Intellekts zu betrachten; so ist es, als machte man den Schmid zum Werkzeug des Hammers.

Nichts ist verdrieftlicher, als wenn man, mit Grunden und Auseinandersekungen gegen einen Menschen streitend, sich alle 6 Mühe giebt, ihn zu überzeugen, in ber Meinung, es blok mit seinem Berstande zu thun zu haben, - und nun endlich ent= bedt, daß er nicht versteben will; daß man also es mit seinem Willen zu thun hatte, welcher sich ber Wahrheit verschlieft und muthwillig Mikverständnisse, Schifanen und Sophismen ins Reld 10 stellt, sich hinter seinem Berstande und dessen vorgeblichem Nicht= einsehen verschanzend. Da ist ihm freilich so nicht beizukommen: denn Grunde und Beweise, gegen den Willen ange= wandt, sind wie die Stoke eines Sohlspiegelphantoms gegen einen festen Körper. Daher auch der so oft wiederholte Aus- 15 spruch: Stat pro ratione voluntas. - Belege zu bem Gesagten liefert das gemeine Leben gur Genüge. Aber auch auf dem Wege der Wissenschaften sind sie leider zu finden. Die Unerkennung der wichtigften Wahrheiten, der seltensten Leistungen, wird man vergeblich von Denen erwarten, die ein Interesse haben, 20 sie nicht gelten zu lassen, welches nun entweder daraus entspringt, dak solche Dem widersprechen, was sie selbst täglich lehren, oder daraus, daß sie es nicht benuten und nachlehren dürfen, oder, wenn auch dies Alles nicht, schon weil allezeit die Losung der Mediofren senn wird: Si quelqu'un excelle parmi nous, qu'il 25 aille exceller ailleurs: wie helpetius ben Ausspruch ber Epheser, in Cicero's fünftem Tustulanischen Buche (c. 36). allerliebst wiedergegeben hat; oder, wie ein Spruch des Abnfii= niers Fit Arari es giebt: "Der Demant ist unter ben Quarzen verfehmt". Wer also von dieser stets gahlreichen Schaar eine 30 gerechte Burdigung feiner Leistungen erwartet, wird fich febr getäuscht finden und vielleicht ihr Betragen eine Beile gar nicht begreifen können; bis auch er endlich dahinter kommt, daß, während er sich an die Erkenntnik wendete, er es mit dem Wil-Ien zu thun hatte, also gang in dem oben beschriebenen Fall sich 35 befindet, ja, eigentlich Dem gleicht, der seine Sache vor einem Gerichte führt, bessen Beisiker sammtlich bestochen sind. In eingelnen Fällen jedoch wird er davon, daß ihr Wille, nicht ihre

Einsicht, ihm entgegenstand, sogar den vollgültigsten Beweis erhalten: wenn nämlich Einer und der Andere von ihnen sich zum Plagiat entschließt. Da wird er mit Erstaunen sehen, wie feine Kenner sie sind, welchen richtigen Takt sie für fremdes Bers dienst haben und wie treffend sie das Beste herauszusinden wissen; den Sperlingen gleich, welche die reifsten Kirschen nicht versehlen.

Das Widerspiel des hier dargestellten siegreichen Widerstrebens des Willens gegen die Erkenntniß tritt ein, wenn man, bei der Darlegung seiner Gründe und Beweise, den Willen der Ansgeredeten für sich hat: da ist Alles gleich überzeugt, da sind alle Argumente schlagend und die Sache ist sofort klar, wie der Tag. Das wissen die Volksredner. — Im einen, wie im andern Fall, zeigt sich der Wille als das Arkräftige, gegen welches der Instellekt nichts vermag.

8) Jekt aber wollen wir die individuellen Gigenschaften, also Borzüge und Jehler, einerseits des Willens und Charakters, andererseits des Intellekts, in Betrachtung nehmen, um auch an ihrem Berhältnik zu einander und an ihrem relativen Werth die 20 gangliche Berichiedenheit beider Grundvermögen deutlich gu machen. Geschichte und Erfahrung lehren, daß Beide völlig unabhängig von einander auftreten. Daß die größte Trefflichkeit des Ropfes mit einer gleichen des Charafters nicht leicht im Berein gefunden wird, erklärt sich genugsam aus ber unaussprechlich großen Gel-25 tenheit Beider; während ihre Gegentheile durchgängig an der Tagesordnung sind: daher man diese auch täglich im Berein antrifft. Inzwischen schließt man nie von einem vorzüglichen Ropf auf einen guten Willen, noch von diesem auf jenen, noch vom Gegentheil auf das Gegentheil: sondern jeder Unbefangene nimmt mo sie als völlig gesonderte Eigenschaften, deren Borhandensenn jedes für sich, durch Erfahrung auszumachen ift. Große Beschränktheit bes Ropfes fann mit großer Gute bes Bergens gusammenbestehen, und ich glaube nicht, daß Balthazar Gracian (Discreto, p. 406) Recht hat zu sagen: No ay simple, que no sea malicioso 25 (Es giebt feinen Tropf, der nicht boshaft ware), obwohl er das Spanische Sprichwort: Nunca la necedad anduvo sin malicia (Nie geht die Dummheit ohne die Bosheit), für sich hat. Jedoch mag es senn, daß manche Dumme, aus dem selben Grunde wie

manche Budlichte, boshaft werden, nämlich aus Erbitterung über die von der Natur erlittene Zurüdsekung und indem sie gelegentlich was ihnen an Verstande abgeht durch Heimtüde zu ersetzen vermeinen, darin einen furgen Triumph suchend. Sieraus wird beiläufig auch begreiflich, warum, einem sehr überlegenen Ropfe 5 gegenüber, fast Jeder leicht boshaft wird. Andererseits wieder stehen die Dummen sehr oft im Ruf besonderer Bergensgüte, der sich jedoch so selten bestätigt, daß ich mich habe wundern mussen, wie sie ihn erlangten, bis ich den Schlussel dazu in Folgendem gefunden zu haben mir schmeicheln durfte. Jeder wählt, durch 10 einen geheimen Rug bewogen, zu seinem nähern Umgange am liebsten Jemanden, dem er an Verstande ein wenig überlegen ist: denn nur bei diesem fühlt er sich behaglich, weil, nach Sobbes, omnis animi voluptas, omnisque alacritas in eo sita est, quod quis habeat, quibuscum conferens se, possit magnifice 15 sentire de se ipso (de Cive, I, 5). Aus dem selben Grunde flieht Jeder Den, der ihm überlegen ist; weshalb Lichtenberg gang richtig bemerkt: "Gewissen Menschen ist ein Mann von Ropf ein fataleres Geschöpf, als der deklarirteste Schurke": dem entsprechend sagt Selvetius: Les gens médiocres ont un instinct 20 sûr et prompt, pour connaître et fuir les gens d'esprit; und Dr. Johnson versichert uns, daß there is nothing by which a man exasperates most people more, than by displaying a superior ability of brilliancy in conversation. They seem pleased at the time: but their envy makes them 25 curse him at their hearts\*) (Boswell; aet. anno 74). diese so allgemein und sorgfältig verhehlte Wahrheit noch schonungsloser an das Licht zu ziehen, füge ich Merks, des berühmten Jugendfreundes Goethe's, Ausdrud derselben hinzu, aus seiner Erzählung Lindor: "Er besaß Talente, die ihm die Na= 30 tur gegeben und die er sich durch Renntnisse erworben hatte, und Diese brachten zuwege, daß er in den meisten Gesellschaften die werthen Anwesenden weit hinter sich ließ. Wenn das Bublifum,

<sup>\*)</sup> Durch nichts erbittert Einer die meisten Menschen mehr, als dadurch, daß er seine Ueberlegenheit in der Ronversation zu glänzen an den Tag legt. 35 Für den Augenblick scheinen sie Wohlgefallen daran zu haben: aber in ihrem Serzen versuchen sie ihn. aus Neid.

in dem Moment von Augenweide an einem außerordentlichen Menschen, diese Vorzüge auch hinunterschluckt, ohne sie gerade sogleich arg auszulegen; so bleibt doch ein gewisser Eindrud von Diefer Erscheinung gurud, ber, wenn er oft wiederholt wird, für 5 Denjenigen, der daran Schuld ift, bei ernsthaften Gelegenheiten fünftig unangenehme Folgen haben fann. Ohne daß sich es Jeder mit Bewuktsenn hinters Ohr schreibt, daß er dies Mal beleidigt war, so stellt er sich doch, bei einer Beförderung dieses Menschen, nicht ungern stummer Beise in den Beg." - Dieser-10 halb also isolirt große geistige Ueberlegenheit mehr, als alles Andere, und macht, wenigstens im Stillen, verhaft. Das Gegen= theil nun ist es, was die Dummen so allgemein beliebt macht; zumal da Mancher nur bei ihnen finden fann, was er, nach dem oben erwähnten Gesetze seiner Ratur, suchen muß. Diesen 15 wahren Grund einer solchen Zuneigung wird jedoch Reiner sich selber, geschweige Andern gestehen, und wird daher, als plausibeln Borwand für dieselbe, seinem Auserwählten eine besondere Bergens= gute andichten, die, wie gesagt, höchst selten und nur gufällig ein Mal neben der geistigen Beschränktheit wirklich vorhanden ift. 20 - Der Unverstand ist demnach feineswegs der Gute des Charatters gunstig ober verwandt. Aber andererseits läßt sich nicht behaupten, daß der große Berstand dies sei: vielmehr ist ohne einen solchen noch tein Bosewicht im Großen gewesen. Ja sogar die höchste intellektuelle Emineng kann gusammenbestehen mit der 25 äraften moralischen Berworfenheit. Ein Beispiel hievon gab Bato v. Berulam: undantbar, herrschsüchtig, boshaft und niederträchtig, gieng er endlich so weit, daß er, als Lord Groß= fangler und höchster Richter des Reichs, sich bei Civilprocessen oft bestechen ließ: angeklagt vor seinen Pairs bekannte er sich 30 Schuldig, wurde von ihnen ausgestoßen aus dem Hause der Lords und zu vierzigtausend Pfund Strafe, nebst Ginsperrung in den Tower verurtheilt. (Siehe die Recension der neuen Ausgabe der Werfe Bato's in der Edinburgh Review, August 1837.) Des= halb nennt ihn auch Pope the wisest, brightest, meanest of 35 mankind\*). Essay on man, IV, 282. Ein ähnliches Beispiel liefert ber Siftorifer Guicciardini, von welchem Rofini, in

<sup>\*)</sup> Den weisesten, glangenbesten, niedertrachtigften ber Menschen. Schopenhauer. IL

ben, seinem Geschichtsroman Luisa Strozzi beigegebenen, aus guten, gleichzeitigen Quellen geschöpften Notizie storiche sagt: Da coloro, che pongono l'ingegno e il sapere al di sopra di tutte le umane qualità, questo uomo sarà riguardato come fra i più grandi del suo secolo: ma da quelli, che 5 reputano la virtù dovere andare innanzi a tutto, non potra esecrarsi abbastanza la sua memoria. Esso su il più crudele fra i cittadini a perseguitare, uccidere e confinare etc.\*)

Wenn nun von einem Menschen gesagt wird: "er hat ein gutes Herz, wiewohl einen schlechten Ropf"; von einem andern 10 aber: "er hat einen sehr guten Ropf, jedoch ein schlechtes Berg"; jo fühlt Jeder, daß beim Ersteren das Lob den Tadel weit über= wiegt; beim Andern umgekehrt. Dem entsprechend sehen wir, wenn Jemand eine schlechte Sandlung begangen hat, seine Freunde und ihn selbst bemüht, die Schuld vom Willen auf den In= 15 tellekt zu wälzen und Fehler des Herzens für Fehler des Kopfes auszugeben; schlechte Streiche werden sie Berirrungen nennen. werden sagen, es sei bloger Unverstand gewesen, Unüberlegtheit. Leichtsinn, Thorheit; ja, sie werden zur Noth Baroxysmus, momentane Geistesstörung und, wenn es ein schweres Berbrechen 20 betrifft, sogar Wahnsinn vorschüten, um nur den Willen von ber Schuld zu befreien. Und eben fo wir felbst, wenn wir einen Unfall oder Schaden verursacht haben, werden, vor Andern und por uns felbst, sehr gern unsere stultitia anklagen, um nur dem Borwurf der malitia auszuweichen. Dem entsprechend ift, bei 25 gleich ungerechtem Urtheil des Richters, der Unterschied, ob er geirrt habe, oder bestochen gewesen sei, so himmelweit. Alles Dieses bezeugt genugsam, daß der Wille allein das Wirkliche und das Wesentliche, der Kern des Menschen ist, der Intellett aber bloß sein Werkzeug, welches immerhin fehlerhaft senn mag. so ohne daß er dabei betheiligt wäre. Die Anklage des Unverstan-

<sup>\*)</sup> Von Denen, welche Geist und Gelehrsamkeit über alle andern menschelichen Eigenschaften stellen, wird dieser Mann den größesten seines Jahrhunsderts beigezählt werden: aber von Denen, welche die Tugend allem Andern vorgehen lassen, wird sein Andersen nie genug verflucht werden können. Er 85 war der grausamste unter den Bürgern, im Berfolgen, Tödten und Bersbannen.

bes ist, vor dem moralischen Richterstuhle, ganz und gar keine; vielmehr giedt sie hier sogar Privilegien. Und eben so vor den weltlichen Gerichten ist es, um einen Berbrecher von aller Strafe zu befreien, überall hinreichend, daß man die Schuld von seinem 5 Willen auf seinen Intellekt wälze, indem man entweder uns vermeidlichen Irrthum, oder Geistesstörung nachweist: denn da hat es nicht mehr auf sich, als wenn Hand oder Fuß wider Willen ausgeglitten wären. Dies habe ich ausführlich erörtert in dem meiner Preisschrift über die Freiheit des Willens beis gegebenen Unhang "über die intellektuale Freiheit", wohin ich, um mich nicht zu wiederholen, hier verweise.

Ueberall berufen sich Die, welche irgend eine Leistung zu Tage fördern, im Fall solche ungenügend ausfällt, auf ihren guten Willen, an dem es nicht gesehlt habe. Hiedurch glauben sie das Wesentliche, das, wofür sie eigentlich verantwortlich sind, und ihr eigentliches Selbst sicher zu stellen: das Unzureichende der Fähigkeiten hingegen sehen sie an als den Mangel an einem tauglichen Werkzeug.

Ist Einer dumm, so entschuldigt man ihn damit, daß er nicht dafür kann: aber wollte man Den, der schlecht ist, eben damit entschuldigen; so würde man ausgesacht werden. Und doch ist das Eine, wie das Andere, angeboren. Dies beweist, daß der Wille der eigentliche Mensch ist, der Intellekt bloß sein Werkzeug.

Immer also ist es nur unser Wollen was als von uns abhängig, d. h. als Aeuherung unsers eigentlichen Wesens bestrachtet wird und wosür man uns daher verantwortlich macht. Dieserhalb eben ist es absurd und ungerecht, wenn man uns für unsern Glauben, also für unsere Erkenntnih, zur Rede stellen will: denn wir sind genöthigt diese, obschon sie in uns waltet, anzusehen als etwas, das so wenig in unserer Gewalt steht, wie die Borgänge der Auhenwelt. Auch hieran also wird deutlich, daß der Wille allein das Innere und Eigene des Menschen ist, der Intellest hingegen, mit seinen, gesehmäßig wie die Auhenswelt vor sich gehenden Operationen, zu jenem sich als ein Aeuhesres, ein blohes Werfzeug verhält.

Hohe Geistesgaben hat man allezeit angesehen als ein Ge= schenk der Ratur, oder der Götter: ebendeshalb hat man sie

Gaben, Begabung, ingenii dotes, gifts (a man highly gifted) genannt, sie betrachtend als etwas vom Menschen selbst Berschiesbenes, ihm durch Begünstigung Zugefallenes. Nie hingegen hat man es mit den moralischen Borzügen, obwohl auch sie angebosren sind, eben so genommen: vielmehr hat man diese stets ans sessehen als etwas vom Menschen selbst Ausgehendes, ihm wesentslich Angehöriges, ja, sein eigenes Selbst Ausmachendes. Hieraus nun folgt abermals, daß der Wille das eigentliche Wesen des Menschen ist, der Intellekt hingegen sekundär, ein Werkzeug, eine Ausstatung.

Diesem entsprechend verheißen alle Religionen für die Borsüge des Willens, oder Herzens, einen Lohn jenseit des Lebens, in der Ewigkeit; keine aber für die Borzüge des Ropkes, des Berstandes. Die Tugend erwartet ihren Lohn in jener Welt; die Rlugheit hofft ihn in dieser; das Genie weder in dieser, noch is in jener: es ist sein eigener Lohn. Demnach ist der Wille der ewige Theil, der Intellekt der zeitliche.

Berbindung, Gemeinschaft, Umgang zwischen Menschen, gründet sich, in der Regel, auf Berhältnisse, die den Willen, selten auf solche, die den Intellett betreffen: die erstere Art der 20 Gemeinschaft kann man die materiale, die andere die formale nennen. Jener Art sind die Bande der Familie und Berwandt-Schaft, ferner alle auf irgend einem gemeinschaftlichen 3wede, oder Interesse, wie das des Gewerbes, Standes, der Rorporation, Bartei, Kaftion u. f. w. beruhenden Berbindungen. Bei diesen 25 nämlich tommt es bloß auf die Gesinnung, die Absicht an; wo= bei die größte Berschiedenheit der intellektuellen Fähigkeiten und ihrer Ausbildung bestehen fann. Daher fann Jeder mit Jedem nicht nur in Frieden und Ginigkeit leben, sondern auch jum ge= meinsamen Wohl Beider mit ihm zusammen wirken und ihm 30 verbündet senn. Auch die Ehe ist ein Bund der Bergen, nicht ber Röpfe. Anders aber verhält es sich mit der blok formalen Gemeinschaft, als welche nur Gedankenaustausch bezwedt: diese verlangt eine gewisse Gleichheit der intellektuellen Kähigkeiten und ber Bildung. Große Unterschiede hierin segen zwischen Mensch 35 und Mensch eine unübersteigbare Rluft: eine solche liegt 3. B. zwischen einem großen Geist und einem Dummfopf, zwischen einem Gelehrten und einem Bauern, zwischen einem Sofmann

und einem Matrosen. Dergleichen heterogene Wesen haben baber Mühe sich zu verständigen, so lange es auf die Mittheilung von Gedanken, Borstellungen und Ansichten ankommt. Richtsdestoweniger fann enge materiale Freundschaft zwischen ihnen Statt 5 finden, und sie tonnen treue Berbundete, Berschworene und Berpflichtete fenn. Denn in Allem, was allein den Willen betrifft, wohin Freundschaft, Feindschaft, Redlichkeit, Treue, Falschheit, und Berrath gehört, sind sie völlig homogen, aus demselben Teig geformt, und weder Geist noch Bildung machen darin einen Unter-10 schied: ja, oft beschämt hier der Rohe den Gelehrten, der Matrose ben Sofmann. Denn bei ben verschiedensten Graden der Bilbung bestehen die selben Tugenden und Laster, Affekte und Leiden= schaften, und, wenn auch in ihren Aeuferungen etwas modificirt, erkennen sie sich doch, selbst in den heterogensten Individuen sehr 15 bald gegenseitig, wonach die gleichgesinnten zusammentreten, die entgegengesetten sich anfeinden.

Glänzende Eigenschaften des Geistes erwerben Bewunderung, aber nicht Zuneigung: biese bleibt den moralischen, den Eigenschaften des Charafters, porbehalten. Bu seinem Freunde wird 20 wohl Jeder lieber den Redlichen, den Gutmuthigen, ja selbst den Gefälligen, Nachgiebigen und leicht Beistimmenden wählen, als den bloß Geistreichen. Bor diesem wird sogar durch unbedeutende, zufällige, äußere Eigenschaften, welche gerade der Reigung eines Andern entsprechen, Mancher den Borzug gewinnen. Nur 25 wer selbst viel Geist hat, wird ben Geistreichen gu seiner Gesell= schaft wünschen; seine Freundschaft hingegen wird sich nach den moralischen Eigenschaften richten: benn auf diesen beruht seine eigentliche Sochschäung eines Menschen, in welcher ein einziger quter Charafterzug große Mängel des Berstandes bedeckt und aus= 30 lischt. Die erkannte Gute eines Charafters macht uns geduldig und nachgiebig gegen Schwächen des Berftandes, wie auch gegen die Stumpfheit und das kindische Wesen des Alters. Ein ent= schieden edler Charafter, bei ganglichem Mangel intellektueller Borzüge und Bildung, steht da, wie Einer, dem nichts abgeht; 35 hingegen wird ber größte Geist, wenn mit starten moralischen Fehlern behaftet, noch immer tadelhaft erscheinen. - Denn wie Fadeln und Feuerwert vor der Conne blag und unscheinbar werden, so wird Geift, ja Genie, und ebenfalls die Schönheit,

überstrahlt und verdunkelt von der Gute des Bergens. Wo diese in hohem Grade hervortritt, kann sie den Mangel jener Eigenschaften so sehr erseken, daß man solche vermist zu haben sich schämt. Sogar der beschränkteste Berstand, wie auch die grot= teste Hählichkeit, werden, sobald die ungemeine Gute des Ser= 5 gens sich in ihrer Begleitung fund gethan, gleichsam verklart, umstrahlt von einer Schönheit höherer Art, indem jekt aus ihnen eine Weisheit spricht, vor der jede andere verstummen muß. Denn die Gute des Bergens ist eine transscendente Gigenschaft. gehört einer über dieses Leben hinausreichenden Ordnung der 10 Dinge an und ist mit jeder andern Bollkommenheit inkommensurabel. Wo sie in hohem Grade vorhanden ist, macht sie das Herz so groß, daß es die Welt umfaßt, so daß jekt Alles in ihm, nichts mehr außerhalb liegt; da sie ja alle Wesen mit dem eigenen identificirt. Alsdann verleiht sie auch gegen Andere jene 15 grängenlose Nachlicht, die sonst Jeder nur sich selber widerfahren läßt. Ein solcher Mensch ist nicht fähig, sich zu erzurnen: sogar wenn etwan seine eigenen, intellektuellen oder körperlichen Kehler den boshaften Spott und Sohn Anderer hervorgerufen haben, wirft er, in seinem Bergen, nur sich selber vor, zu solchen Neufe= 20 rungen der Unlaß gewesen zu senn, und fährt daher, ohne sich Zwang anzuthun, fort, Jene auf das liebreichste zu behandeln, zuversichtlich hoffend, daß sie von ihrem Irrthum hinsichtlich seiner zurudkommen und auch in ihm sich selber wiedererkennen werden. -Was ist dagegen Wik und Genie? was Bako von Berulam? 25

Auf das selbe Ergebniß, welches wir hier aus der Betrachstung unserer Schähung Anderer erhalten haben, führt auch die der Schähung des eigenen Selbst. Wie ist doch die in moraslischer Hinsicht eintretende Selbstzufriedenheit so grundverschieden von der in intellektualer Hinsicht! Die erstere entsteht, indem 30 wir, beim Rückblick auf unsern Wandel, sehen, daß wir mit schweren Opfern Treue und Redlichkeit geübt, daß wir Manschem geholsen, Manchem verziehen haben, besser gegen Andere gewesen sind, als diese gegen uns, so daß wir mit König Lear sagen dürsen: "Ich bin ein Mann, gegen den mehr gesündigt 35 worden, als er gesündigt hat"; und vollends wenn vielleicht gar irgend eine edle That in unserer Rückerinnerung glänzt! Ein tieser Ernst wird die stille Freude begleiten, die eine solche Mus

sterung uns giebt: und wenn wir dabei Andere gegen uns gurudstehen sehen; so wird uns dies in keinen Jubel verseken, vielmehr werden wir es bedauern und werden aufrichtig wünschen, sie waren alle wie wir. - Wie gang anders wirkt hingegen die 5 Ertenntnig unserer intellettuellen Ueberlegenheit! Ihr Grundbag ist gang eigentlich der oben angeführte Ausspruch des Sobbes: Omnis animi voluptas, omnisque alacritas in eo sita est, quod quis habeat, quibuscum conferens se, possit magnifice sentire de se ipso. Uebermüthige, triumphirende Eitelkeit, stol= 10 zes, höhnisches Herabsehen auf Andere, wonnevoller Rikel des Bewuftsenns entschiedener und bedeutender Ueberlegenheit, dem Stolz auf förperliche Vorzüge verwandt, — das ist hier das Ergebniß. — Diefer Gegensat zwischen beiden Arten der Gelbitaufriedenheit zeigt an, daß die eine unser mahres inneres und 15 ewiges Wefen, die andere einen mehr außerlichen, nur zeitlichen, ja fast nur körperlichen Borzug betrifft. Ist doch in der That der Intellekt die bloge Funktion des Gehirns, der Wille hingegen Das, beffen Funktion der gange Menich, feinem Senn und Wefen nach, ift.

Erwägen wir, nach Außen blickend, das  $\delta$   $\beta$ 105  $\beta$ 20 $\alpha$ 20 $\nu$ 5,  $\hat{\eta}$   $\delta$ 8 20  $\tau$ expn  $\mu$ anga (vita brevis, ars longa), und betrachten, wie die größten und schönsten Geister, oft wann sie kaum den Gipfel ihrer Leistungsfähigkeit erreicht haben, imgleichen große Gelehrte, wann sie eben erst zu einer gründlichen Einsicht ihrer Wissenschaft gestangt sind, vom Tode hinweggerafft werden; so bestätigt uns 25 auch Dieses, daß der Sinn und Zweck des Lebens kein intelstualer, sondern ein moralischer ist.

Der durchgreisende Unterschied zwischen den geistigen und den moralischen Eigenschaften giebt sich endlich auch dadurch zu erkennen, daß der Intellekt höchst bedeutende Beränderungen durch die Zeit erleidet, während der Wille und Charakter von dieser unberührt bleibt. — Das Neugeborene hat noch gar keinen Gebrauch seines Berstandes, erlangt ihn jedoch, innerhalb der ersten zwei Monate, die zur Anschauung und Apprehension der Dinge in der Außenwelt; welchen Borgang ich in der Abschandlung "Ueber das Sehn und die Farben", S. 10 der zweiten Auslage, näher dargelegt habe. Diesem ersten und wichtigsten Schritte folgt viel langsamer, nämlich meistens erst im dritten Jahre, die Ausbildung der Bernunft, die zur Sprache und

badurch zum Denten. Dennoch bleibt die frühe Rindheit unwider= ruflich der Albernheit und Dummheit preisgegeben: gunächst weil bem Gehirn noch die physische Bollendung fehlt, welche es fowohl seiner Größe als seiner Textur nach, erst im siebenten Jahre erreicht. Sodann aber ist zu seiner energischen Thätigkeit noch 5 der Antagonismus des Genitalspstems erfordert; daher jene erst mit der Bubertät anfängt. Durch dieselbe aber hat alsdann der Intellekt erst die bloke Fähigkeit zu seiner psychischen Ausbildung erlangt: diese selbst kann allein durch Uebung, Erfahrung und Belehrung gewonnen werden. Sobald daher der Geist sich 15 der kindischen Albernheit entwunden hat, geräth er in die Schlingen gahlloser Jrrthumer, Borurtheile, Chimaren, mitunter von der absurdesten und frassesten Art, die er eigensinnig festhält, bis die Erfahrung sie ihm nach und nach entwindet, manche auch unvermerkt abhanden kommen: dieses Alles geschieht erst im Laufe 15 vieler Jahre; so daß man ihm zwar die Mündigkeit bald nach dem zwanzigsten Jahre zugesteht, die vollkommene Reife jedoch erst ins vierzigste Jahr, das Schwabenalter, versett hat. Allein während diese psnchische, auf Sulfe von außen beruhende Ausbildung noch im Wachsen ist, fängt die innere physische Ener- 20 gie des Gehirns bereits an wieder zu sinken. Diese nämlich hat, vermöge ihrer Abhängigkeit vom Blutandrang und der Einwirfung des Pulsschlages auf das Gehirn, und dadurch wieder vom Uebergewicht des arteriellen Snstems über das venöse, wie auch von der frischen Bartheit der Gehirnfasern, gudem auch 25 durch die Energie des Genitalinstems, ihren eigentlichen Rulminationspunkt um das dreißigste Jahr: schon nach dem fünfunddreißigsten wird eine leise Abnahme derselben merklich, die durch das allmälig herankommende Uebergewicht des venösen Snstems über das arterielle, wie auch durch die immer fester und spröder 30 werbende Ronfisteng der Gehirnfasern, mehr und mehr eintritt und viel merklicher senn murde, wenn nicht andererseits die pindiide Bervollkommnung, durch Uebung, Erfahrung, Buwachs der Renntnisse und erlangte Fertigkeit im Sandhaben derselben, ihr entgegenwirkte: welcher Antagonismus glüdlicherweise 35 bis ins späte Alter fortdauert, indem mehr und mehr das Gehirn einem ausgespielten Instrumente zu vergleichen ift. Aber dennoch schreitet die Abnahme der ursprünglichen, gang auf organischen Bedingungen beruhenden Energie des Intellekts zwar langsam, aber unaufhaltsam weiter: das Bermögen ursprünglicher Ronception, die Phantasie, die Bildsamkeit, das Gedächtniß, wers den merklich schwächer, und so geht es Schritt vor Schritt abs wärts, dis hinab in das geschwähige, gedächtnißlose, halb bes wußtlose, endlich ganz kindische Alter.

Der Wille hingegen wird von allem diesem Werden, Wech= sel und Wandel nicht mitgetroffen, sondern ift, vom Unfang bis zum Ende, unveränderlich der felbe. Das Wollen braucht nicht, 10 wie das Erkennen, erlernt zu werden, sondern geht sogleich voll= tommen von Statten. Das Neugeborene bewegt sich ungestüm, tobt und schreit: es will auf das heftigste; obschon es noch nicht weiß, was es will. Denn das Medium der Motive, der Intellekt, ist noch gang unentwickelt: der Wille ist über die Außen-15 welt, wo seine Gegenstände liegen, im Dunkeln, und tobt jest wie ein Gefangener gegen die Wände und Gitter seines Rerkers. Doch allmälig wird es Licht: alsbald geben die Grundzüge des allgemeinen menschlichen Wollens und zugleich die hier vorhanbene individuelle Modifikation derselben sich tund. Der icon 20 hervortretende Charafter zeigt sich zwar erst in schwachen und ichwantenden Bügen, wegen der mangelhaften Dienstleiftung des Intellekts, der ihm die Motive vorzuhalten hat; aber für den aufmerksamen Beobachter fündigt er bald seine vollständige Ge= genwart an, und in Rurgem wird sie unverkennbar. Die Cha-25 rakterzüge treten hervor, welche auf das ganze Leben bleibend sind: die Sauptrichtungen des Willens, die leicht erregbaren Affekte, die vorherrschende Leidenschaft, sprechen sich aus. Daher verhal= ten die Borfalle in der Schule sich zu denen des fünftigen Le= benslaufes meistens wie das stumme Borspiel, welches dem im 30 Hamlet bei Hofe aufzuführenden Drama vorhergeht und beffen Inhalt pantomimisch verkundet, zu diesem selbst. Reineswegs aber lassen sich eben so aus den im Anaben sich zeigenden intellektuel= Ien Fähigkeiten die fünftigen prognosticiren: vielmehr werden die ingenia praecocia, die Wunderkinder, in der Regel Flachköpfe; 35 das Genie hingegen ift in der Rindheit oft von langsamen Begriffen und fast ichwer, eben weil es tief fast. Diesem entspricht es, daß Jeder lachend und ohne Rüdhalt die Albernheiten und Dummheiten seiner Rindheit ergahlt, 3. B. Goethe, wie er alles

Rochgeschirr zum Genfter hinausgeworfen (Dichtung und Wahrheit, Bb. 1, S. 7): denn man weiß, daß alles Dieses nur das Beränderliche betrifft. Singegen die ichlechten Buge, die boshaften und hinterliftigen Streiche seiner Jugend wird ein kluger Mann nicht zum Besten geben: benn er fühlt, daß sie auch von 5 seinem gegenwärtigen Charafter noch Zeugniß ablegen. Man hat mir ergählt, daß der Rranioftop und Menschenforscher Gall, wann er mit einem ihm noch unbefannten Mann in Verbindung zu treten hatte, diesen auf seine Jugendjahre und Jugendstreiche au sprechen brachte, um, wo möglich, daraus die Buge seines 10 Charafters ihm abzulauschen; weil dieser auch jett noch derselbe senn mußte. Eben hierauf beruht es, daß, während wir auf die Thorheiten und den Unverstand unserer Jugendjahre gleichgültig, ja mit lächelndem Wohlgefallen gurudsehen, die schlechten Charakterzüge eben jener Zeit, die damals begangenen Bosheiten und 15 Frevel, selbst im späten Alter als unauslöschliche Vorwürfe da= stehen und unser Gewissen beängstigen. — Wie nun also ber Charafter sich fertig einstellt, so bleibt er auch bis ins späte Alter unverändert. Der Angriff des Alters, welcher die intellektuellen Rräfte allmälig verzehrt, läft die moralischen Eigenschaften un= 20 berührt. Die Güte des Herzens macht den Greis noch verehrt und geliebt, wann sein Ropf ichon die Schwächen zeigt, die ihn bem Rindesalter wieder zu nähern anfangen. Sanftmuth, Gebuld, Redlichkeit, Wahrhaftigkeit, Uneigennükigkeit, Menschenfreundlichkeit u. s. w. erhalten sich durch das ganze Leben und 25 geben nicht durch Altersschwäche verloren: in jedem hellen Augenblid des abgelebten Greises treten sie unvermindert hervor, wie die Sonne aus Winterwolfen. Und andererseits bleibt Bosheit. Tude, Sabsucht, Sartherzigkeit, Falschheit, Egoismus und Schlechtigkeit jeder Art auch bis ins späteste Alter unvermindert. Wir 30 würden Dem nicht glauben, sondern ihn auslachen, der uns sagte: "In frühern Jahren war ich ein boshafter Schurke, jest aber bin ich ein redlicher und edelmüthiger Mann." Recht schon hat ba= her Walter Scott in Nigels fortunes am alten Wucherer ge= zeigt, wie brennender Geiz, Egoismus und Ungerechtigkeit noch in 35 voller Blüthe stehen, gleich den Giftpflanzen im Berbit, und sich noch heftig äußern, nachdem der Intellett icon kindisch geworben. Die einzigen Beränderungen, welche in unsern Reigungen

vorgehen, sind solche, welche unmittelbare Folgen der Abnahme unserer Rörperfräfte und damit der Fähigkeiten zum Genießen sind : so wird die Wollust der Böllerei Plat machen, die Prachtliebe bem Geig, und die Eitelkeit der Chrsucht; eben wie der Mann, 5 welcher, ehe er noch einen Bart hatte, einen falschen anklebte, späterhin seinen grau gewordenen Bart braun färben wird. Während also alle organischen Rräfte, die Mustelstärke, die Sinne, das Gedächtniß, Wik, Berstand, Genie, sich abnuten und im Alter stumpf werden, bleibt der Wille allein unversehrt und un-10 verändert: der Drang und die Richtung des Wollens bleibt die selbe. Ja, in manchen Studen zeigt sich im Alter der Wille noch entschiedener: so, in der Anhänglichkeit am Leben, welche bekanntlich zunimmt; sodann in der Festigkeit und Beharrlichkeit bei Dem, was er ein Mal ergriffen hat, im Eigensinn; welches 15 daraus erklärlich ist, daß die Empfänglichkeit des Intellekts für andere Eindrücke und dadurch die Beweglichkeit des Willens durch hinzuströmende Motive abgenommen hat: daher die Unversöhnlich= feit des Zorns und Hasses alter Leute:

The young man's wrath is like light straw on fire;
But like red-hot steel is the old man's ire. (Old Ballad.)\*)

Aus allen diesen Betrachtungen wird es dem tiefern Blide unsverkennbar, daß, während der Intellekt eine lange Reihe allsmäliger Entwidelungen zu durchlaufen hat, dann aber, wie alles Physische, dem Berfall entgegengeht, der Wille hieran keinen Theil nimmt, als nur sofern er Anfangs mit der Unvollkommensheit seines Werkzeuges, des Intellekts, und zuleht wieder mit dessen Abgenuhtheit zu kämpfen hat, selbst aber als ein Fertiges auftritt und unverändert bleibt, den Gesehen der Zeit und des Werdens und Vergehns in ihr nicht unterworfen. Siedurch also giebt er sich als das Metaphysische, nicht selbst der Erscheinungsswelt Angehörige, zu erkennen.

9) Die allgemein gebrauchten und durchgängig sehr wohl verstandenen Ausdrücke Herz und Kopf sind aus einem richtigen Gefühl des hier in Rede stehenden fundamentalen Unterschiedes entsprungen; daher sie auch treffend und bezeichnend sind und in allen Sprachen sich wiederfinden. Nec cor nec caput habet,

<sup>\*)</sup> Dem Strohfeu'r gleich, ist Jünglings Jorn nicht schlimm: Rothglub'ndem Eisen gleicht des Alten Grimm.

saat Seneka vom Raiser Rlaudius. (Ludus de morte Claudii Caesaris, c. 8.) Mit vollem Recht ift das Berg, dieses primum mobile des thierischen Lebens, zum Symbol, ja zum Synonym des Willens, als des Urferns unserer Erscheinung, gewählt worden und bezeichnet diesen, im Gegensat des Intel= 5 lekts, der mit dem Ropf geradezu identisch ist. Alles was, im weitesten Sinne, Sache des Willens ist, wie Bunsch, Leidenschaft, Freude, Schmerz, Gute, Bosheit, auch was man unter "Gemüth" zu verstehen vflegt, und was Komer durch oidor nroo ausdrüdt, wird dem Herzen beigelegt. Demnach fagt man: er 10 hat ein schlechtes Herz: — er hängt sein Herz an diese Sache: es geht ihm vom Herzen; — es war ihm ein Stich ins Herz; es bricht ihm das Herz: - sein Herz blutet; - das Herz hüpft vor Freude; - wer kann dem Menschen ins Berg seben? - es ist herzzerreißend, herzzermalmend, herzbrechend, herzerhebend, 15 herzrührend; — er ist herzensgut, — hartherzig, — herzlos, herzhaft, feigherzig u. a. m. Gang speciell aber heißen Liebeshändel Bergensangelegenheiten, affaires de cour; weil der Geschlechtstrieb der Brennpunkt des Willens ist und die Auswahl in Bezug auf denselben die Hauptangelegenheit des natürlichen mensch= 20 lichen Wollens ausmacht, wovon ich den Grund in einem ausführlichen Rapitel gum vierten Buche nachweisen werde. Bnron. im "Don Juan", C. 11, v. 34, satgrifirt darüber, daß den Damen die Liebe, statt Sache des Herzens. Sache des Ropfes sei. - hingegen bezeichnet der Ropf Alles, was Sache der 25 Ertenntnig ift. Daher: ein Mann von Ropf, ein fluger Ropf, feiner Ropf, schlechter Ropf, den Ropf verlieren, den Ropf oben behalten u. s. w. Serz und Ropf bezeichnet den ganzen Menschen. Aber der Ropf ist stets das Zweite, das Abgeleitete: denn er ist nicht das Centrum, sondern die höchste Efflorescenz des 30 Leibes. Wann ein Seld ftirbt, balfamirt man fein Berg ein. nicht sein Gehirn: hingegen bewahrt man gern ben Schäbel ber Dichter, Rünftler und Philosophen. So wurde in der Academia di S. Luca zu Rom Rafaels Schädel aufbewahrt, ist jedoch fürzlich als unächt nachgewiesen worden: in Stocholm wurde 35 1820 der Schädel des Cartesius in Auktion verkauft\*).

<sup>\*)</sup> Times vom 18. Ottober 1845; nach dem Athenaeum.

Ein gewisses Gefühl des wahren Verhältnisses zwischen Wil-Ien, Intellett, Leben, ist auch in der Lateinischen Sprache aus= gedrückt. Der Intellekt ist mens, vovs; der Wille hingegen ist animus: welches von anima fommt, und dieses von areuwr. 5 Anima ist das Leben selbst, der Athem, worn: animus aber ist das belebende Princip und zugleich der Wille, das Subjekt der Reigungen, Absichten, Leidenschaften und Affekte: baber auch est mihi animus, — fert animus, — für "ich habe Lust", auch animi causa u. a. m., es ist das Griechische dvuos, also Ge-10 muth, nicht aber Ropf. Animi perturbatio ist der Affekt, mentis perturbatio wurde Verrudtheit bedeuten. Das Pradikat immortalis wird dem animus beigelegt, nicht der mens. Alles dies ist die aus der großen Mehrzahl der Stellen hervorgehende Regel: wenn gleich, bei fo nahe verwandten Begriffen, es nicht 15 fehlen kann, daß die Worte bisweilen verwechselt werden. Unter ψυχη icheinen die Griechen gunächst und ursprünglich die Lebens= fraft verstanden zu haben, das belebende Princip; wobei sogleich die Ahndung aufstieg, daß es ein Metaphysisches senn muffe, folglich vom Tode nicht mitgetroffen wurde. Dies beweisen, unter Un= 20 derm, die von Stobäos aufbewahrten Untersuchungen des Verhältnisses zwischen vovs und wuxy. (Ecl., Lib. I, c. 51, §. 7, 8.)

10) Worauf beruht die Identität der Person? - Richt auf der Materie des Leibes: sie ist nach wenigen Jahren eine andere. Nicht auf der Form desselben: sie andert sich im Gan-33 gen und in allen Theilen; bis auf den Ausdruck des Blickes, an welchem man daher auch nach vielen Jahren einen Menschen noch erkennt; welches beweift, daß trok allen Beränderungen, die an ihm die Zeit hervorbringt, doch etwas in ihm davon völlig unberührt bleibt: es ist eben Dieses, woran wir, auch nach dem 30 längsten Zwischenraume, ihn wiedererkennen und ben Chemaligen unversehrt wiederfinden; eben so auch uns selbst: benn wenn man auch noch so alt wird; so fühlt man doch im Innern sich gang und gar als ben selben, ber man war, als man jung, ja, als man noch ein Rind war. Dieses, was unverändert stets gang das 35 Selbe bleibt und nicht mitaltert, ift eben der Rern unsers Wesens, welcher nicht in der Zeit liegt. - Man nimmt an, die Identität der Berson beruhe auf der des Bewuktsenns. Berfieht man aber unter dieser blok die ausammenhängende Erinnerung des Lebens=

laufs; so ist sie nicht ausreichend. Wir wissen von unserm Le= benslauf allenfalls etwas mehr, als von einem ehemals gelese= nen Roman: dennoch nur das Allerwenigste. Die Sauptbegebenheiten, die interessanten Scenen haben sich eingeprägt: im Uebri= gen sind tausend Borgange vergessen, gegen einen, der behalten 5 worden. Je älter wir werden, besto spurloser geht Alles vorüber. Sohes Alter, Rrantheit, Gehirnverlegung, Wahnsinn, konnen das Gedächtnik gang rauben. Aber die Identität der Berson ist damit nicht verloren gegangen. Sie beruht auf dem identischen Willen und dem unveränderlichen Charafter desselben. Er eben 10 auch ist es, der den Ausdruck des Blicks unveränderlich macht. Im Bergen stedt der Mensch, nicht im Ropf. Zwar sind wir, in Folge unserer Relation mit der Aukenwelt, gewohnt, als unser eigentliches Selbst das Subjekt des Erkennens, das erfennende Ich, zu betrachten, welches am Abend ermattet, 15 im Schlafe verschwindet, am Morgen mit erneuerten Rraften heller strahlt. Dieses ist jedoch die bloke Gehirnfunktion und nicht unser eigenstes Gelbst. Unser wahres Gelbst, der Rern unsers Wesens, ist Das, was hinter jenem stedt und eigent= lich nichts Anderes fennt, als wollen und nichtwollen, aufrie- 20 ben und unzufrieden senn, mit allen Modifikationen ber Sache, bie man Gefühle, Affette und Leidenschaften nennt. Dies ist Das, was jenes Andere hervorbringt: nicht mitschläft, wann jenes schläft, und eben so, wann basselbe im Tode untergeht. unversehrt bleibt. — Alles hingegen, was der Erkenntnik 25 angehört, ist der Bergessenheit ausgesett: selbst die Sandlungen von moralischer Bedeutsamkeit sind uns, nach Jahren, bisweilen nicht vollkommen erinnerlich, und wir wissen nicht mehr genau und ins Einzelne, wie wir in einem fritischen Fall gehandelt haben. Aber der Charafter felbit, von dem die Thaten blok 30 Beugniß ablegen, tann von uns nicht vergessen werden: er ist jett noch gang berselbe, wie damals. Der Wille selbst, allein und für sich, beharrt: benn er allein ist unveränderlich, unger= störbar, nicht alternd, nicht physisch, sondern metaphysisch, nicht gur Erscheinung gehörig, sondern bas Erscheinende felbst. Wie 35 auf ihm auch die Identität des Bewußtsenns, so weit sie geht, beruht, habe ich oben, Rapitel 15, nachgewiesen, brauche mich also hier nicht weiter damit aufzuhalten.

11) Aristoteles sagt beiläufig, im Buch über die Bergleichung des Wünschenswerthen: "gut leben ist besser als leben" (βελτιον του ζην το ευ ζην, Τορ. III, 2). Sieraus lieke sich. mittelst zweimaliger Kontraposition, folgern: nicht leben ist besser 5 als schlecht leben. Dies ist dem Intellekt auch einleuchtend: den= noch leben die Allermeisten sehr schlecht, lieber als gar nicht. Diese Anhänglichkeit an das Leben kann also nicht im Objekt der= selben ihren Grund haben, da das Leben, wie im vierten Buche gezeigt worden, eigentlich ein stetes Leiden, ober wenigstens, wie 10 weiter unten, Rapitel 28 dargethan wird, ein Geschäft ist, welches die Rosten nicht dedt: also kann jene Anhänglichkeit nur im Subjekt berselben gegründet senn. Sie ist aber nicht im Intel= lett begründet, ist feine Folge der Ueberlegung, und überhaupt feine Sache der Wahl; sondern dies Lebenwollen ist etwas, das 15 sich von selbst versteht: es ist ein prius des Intellekts selbst. Wir selbst sind der Wille gum Leben; daher muffen wir leben, gut ober schlecht. Nur daraus, daß diese Anhänglichkeit an ein Leben, welches ihrer so wenig werth ist, gang a priori und nicht a posteriori ift, erflärt sich die allem Lebenden einwohnende, über= 20 schwängliche Todesfurcht, welche Rochefoucauld mit seltener Freimuthigkeit und Naivetät, in seiner letten Reflexion, ausgesproden hat, und auf ber auch die Wirtsamfeit aller Trauerspiele und Seldenthaten gulent beruht, als welche wegfallen wurde, wenn wir das Leben nur nach seinem objettiven Werthe ichanten. 25 Auf biesen unaussprechlichen horror mortis gründet sich auch der Lieblingssat aller gewöhnlichen Röpfe, daß wer sich das Le= ben nimmt verrudt fenn muffe, nicht weniger jedoch bas mit einer gewissen Bewunderung verfnüpfte Erstaunen, welches diese Sandlung, selbst in bentenden Röpfen, jedes Mal hervorruft, 30 weil dieselbe der Natur alles Lebenden so sehr entgegenläuft, daß wir Den, welcher sie zu vollbringen vermochte, in gewissem Sinne bewundern muffen, ja fogar eine gewisse Beruhigung darin finben, daß, auf die schlimmften Fälle, diefer Ausweg wirklich offen steht, als woran wir zweifeln könnten, wenn es nicht die Erfah-35 rung bestätigte. Denn ber Gelbstmord geht von einem Beschlusse des Intelletts aus: unser Lebenwollen aber ist ein prius des Intelletts. — Auch biese Betrachtung also, welche Rapitel 28 aus=

führlich zur Sprache kommt, bestätigt das Primat des Willens im Selbstbewußtsenn.

12) Singegen beweist nichts deutlicher die sekundare, abhangige, bedingte Natur des Intelletts, als seine periodische Intermitteng. Im tiefen Schlaf hört alles Erkennen und Bor- 5 stellen gänzlich auf. Allein der Rern unsers Wesens, das Metaphysische desselben, welches die organischen Funktionen als ihr primum mobile nothwendig vorausseken, barf nie pausiren, wenn nicht das Leben aufhören soll, und ist auch, als ein Metaphysisches, mithin Unförperliches, feiner Ruhe bedürftig. Daber 10 haben die Philosophen, welche als diesen metaphylischen Rern eine Seele, d.h. ein ursprünglich und wesentlich ertennendes Wesen aufstellten, sich zu der Behauptung genöthigt gesehen, daß diese Seele in ihrem Borftellen und Erkennen gang unermudlich sei, solches mithin auch im tiefsten Schlafe fortseke; nur daß 15 uns, nach dem Erwachen, feine Erinnerung davon bliebe. Das Kalsche dieser Behauptung einzusehen wurde aber leicht, sobald man, in Folge ber Lehre Rants, jene Seele bei Seite gesett hatte. Denn Schlaf und Erwachen zeigen dem unbefangenen Sinn auf das deutlichste, daß das Erkennen eine sekundare und 20 durch den Organismus bedingte Funktion ist, so gut wie irgend eine andere. Unermüdlich ist allein das Herz; weil sein Schlag und der Blutumlauf nicht unmittelbar durch Nerven bebingt, sondern eben die ursprüngliche Aeukerung des Willens sind. Auch alle andern, bloß durch Gangliennerven, die nur eine sehr 25 mittelbare und entfernte Berbindung mit dem Gehirn haben, gelentte, physiologische Junktionen werden im Schlafe fortgesent. wiewohl die Gefretionen langfamer geschehen: selbst ber Berg= schlag wird, wegen seiner Abhängigkeit von der Respiration, als welche durch das Cerebralinstem (medulla oblongata) bedingt 30 ist, mit dieser ein wenig langsamer. Der Magen ist vielleicht im Schlaf am thätigsten, welches seinem speciellen, gegenseitige Störungen veranlassenden Consensus mit bem jett feiernden Gehirn zuzuschreiben ift. Das Gehirn allein, und mit ihm bas Erkennen, pausirt im tiefen Schlafe gang. Denn es ist blok 35 das Ministerium des Aeußern, wie das Gangliensnstem das Ministerium des Innern ist. Das Gehirn, mit seiner Kunktion des

Erkennens, ist nichts weiter, als eine vom Willen, zu seinen braugen liegenden Zweden, aufgestellte Bedette, welche oben, auf der Warte des Ropfes, durch die Fenster der Ginne umberschaut, aufpaßt, von wo Unheil drohe und wo Nugen abzusehen 5 sei, und nach deren Bericht der Wille sich entscheidet. Diese Be= dette ist dabei, wie jeder im aktiven Dienst Begriffene, in einem Bustande der Spannung und Anstrengung, daher sie es gern fieht, wenn sie, nach verrichteter Wacht, wieder eingezogen wird; wie jede Bache gern wieder vom Bosten abgieht. Dies Abgiehn 10 ift das Einschlafen, welches daher so suß und angenehm ist und zu welchem wir so willfährig sind: hingegen ist das Aufgerüttelt= werden unwillkommen, weil es die Bedette plöklich wieder auf ben Posten ruft: man fühlt dabei ordentlich die nach der wohlthätigen Snitole wieder eintretende beschwerliche Diastole, das 15 Wiederauseinanderfahren des Intelletts vom Willen. Einer so= genannten Seele, die ursprünglich und von Sause aus ein erfennendes Wefen ware, mußte, im Gegentheil, beim Erwachen au Muthe senn, wie dem Fisch, der wieder ins Wasser kommt. Im Schlafe, wo blok das vegetative Leben fortgesett wird, wirkt 20 der Wille allein nach seiner ursprünglichen und wesentlichen Na= tur, ungeftort von außen, ohne Abzug seiner Rraft durch die Thätigfeit des Gehirns und Anstrengung des Erfennens, welches die schwerste organische Funktion, für den Organismus aber bloß Mittel, nicht Zwed ist: baber ist im Schlafe die ganze Rraft des 25 Willens auf Erhaltung und, wo es nöthig ist, Ausbesserung des Organismus gerichtet; weshalb alle Seilung, alle wohlthätigen Rrisen, im Schlaf erfolgen; indem die vis naturae medicatrix erst bann freies Spiel hat, wann sie von der Last der Erkenntnißfunttion befreiet ist. Der Embrno, welcher gar erst ben Leib 30 noch zu bilden hat, schläft daher fortwährend und das Neugeborene den größten Theil seiner Beit. In diesem Sinne erklart auch Burbach (Physiologie, Bb. 3, G. 484) gang richtig ben Schlaf für ben ursprunglichen Buftanb.

In Hinsicht auf das Gehirn selbst erkläre ich mir die Nothswendigkeit des Schlafes näher durch eine Hypothese, welche zuerst aufgestellt zu senn scheint in Neumanns Buch "Bon den Krankheiten des Menschen", 1834, Bd. 4, §. 216. Es ist diese, daß die Nutrition des Gehirns, also die Erneuerung seiner Sub-

stanz aus dem Blute, während des Wachens nicht vor sich gehen tann; indem die so höchst eminente, organische Funktion des Erkennens und Denkens von der so niedrigen und materiellen ber Nutrition gestört oder aufgehoben werden wurde. Sieraus erklärt sich, daß der Schlaf nicht ein rein negativer Bustand, s blokes Bausiren der Gehirnthätigkeit, ist, sondern zugleich einen positiven Charafter zeigt. Dieser giebt sich schon badurch fund, baß zwischen Schlaf und Wachen fein bloger Unterschied bes Grades, sondern eine feste Granze ist, welche, sobald ber Schlaf eintritt, sich durch Traumbilder anfündigt, die unsern dicht vorher= 10 gegangenen Gedanken völlig beterogen find. Ein fernerer Beleg desselben ist, daß wann wir beängstigende Träume haben, wir vergeblich bemüht sind, zu schreien, ober Angriffe abzuwehren, ober den Schlaf abzuschütteln; so daß es ist, als ob das Bindeglied zwischen dem Gehirn und den motorischen Rerven, oder 15 zwischen dem großen und fleinen Gehirn (als dem Regulator der Bewegungen) ausgehoben wäre: benn bas Gehirn bleibt in seiner Jolation, und der Schlaf hält uns wie mit ehernen Rlauen fest. Endlich ist ber positive Charafter des Schlafes baran ersichtlich, daß ein gemisser Grad von Rraft zum Schlafen 20 erfordert ist: weshalb zu große Ermüdung, wie auch natürliche Schwäche, uns verhindern ihn zu erfassen, capere somnum. Dies ist daraus zu erklären, daß der Nutritionsproces eingeleitet werden muß, wenn Schlaf eintreten foll: bas Gehirn muß gleichsam anbeißen. Auch das vermehrte Buströmen des 25 Blutes ins Gehirn, während bes Schlafes, ist aus dem Nutritionsprocest erklärlich; wie auch die, weil sie dieses befördert, instinkt= mäßig angenommene Lage der über den Ropf zusammengelegten Urme; besgleichen, warum Rinder, fo lange bas Gehirn noch wächst, sehr vielen Schlafes bedürfen, im Greisenalter hingegen, so wo eine gewisse Atrophie des Gehirns, wie aller Theile, eintritt, ber Schlaf targ wird; endlich fogar, warum übermäßiger Schlaf eine gewisse Dumpfheit des Bewuftsenns bewirtt, nämlich in Folge einer einstweiligen Sypertrophie des Gehirns, welche bei habituellem Uebermaaß des Schlafes, auch zu einer dauernden 35 werden und Blödsinn erzeugen kann: avin nau nodos bavos (noxae est etiam multus somnus). Od. 15, 394. — Das Bedürfniß des Schlafes steht demgemäß in geradem Berhältniß

zur Intensität des Gehirnlebens, also zur Klarheit des Bewuft= senns. Solde Thiere, beren Gehirnleben ichwach und dumpf ift, Schlafen wenig und leicht, 3. B. Reptilien und Rische: wobei ich erinnere, daß der Winterschlaf fast nur dem Namen nach ein 5 Schlaf ist, nämlich nicht eine Inaktion des Gehirns allein, son= bern des ganzen Organismus, also eine Art Scheintod. Thiere von bedeutender Intelligenz ichlafen tief und lange. Auch Men= ichen bedürfen um fo mehr Schlaf, je entwidelter, ber Quanti= tät und Qualität nach, und je thätiger ihr Gehirn ift. Mon-10 taigne erzählt von sich, daß er stets ein Langschläfer gewesen, einen großen Theil seines Lebens verschlafen habe und noch im höhern Alter acht bis neun Stunden in Ginem Zuge ichlafe (Liv. III, ch. 13). Auch von Cartelius wird uns berichtet. daß er viel geschlafen habe (Baillet, Vie de Descartes, 1693, 15 p. 288). Rant hatte sich zum Schlaf sieben Stunden ausgesett: aber damit auszukommen wurde ihm fo ichwer, daß er seinem Bedienten befohlen hatte, ihn wider Willen und ohne auf seine Gegenreden zu hören, zur bestimmten Zeit zum Aufstehen guzwingen (Jachmann, Immanuel Rant, S. 162). Denn je voll-20 kommener wach Einer ist, b. h. je klarer und aufgeweckter sein Bewußtsenn, besto größer ist für ihn die Nothwendigkeit des Schlafes, also besto tiefer und länger schläft er. Bieles Denken, ober angestrengte Ropfarbeit wird bemnach das Bedürfniß des Schlafes vermehren. Daß auch fortgesette Muskelanstrengung 25 schläfrig macht, ift daraus zu erklären, daß bei diefer das Gehirn fortdauernd, mittelst ber medulla oblongata, des Rüden= marks und der motorischen Nerven, den Muskeln den Reiz ertheilt, der auf ihre Jrritabilität wirft, dasselbe also dadurch seine Rraft erschöpft: die Ermüdung, welche wir in Armen und Bei-30 nen spuren, hat bemnach ihren eigentlichen Sit im Gehirn; eben wie der Schmerg, den eben diese Theile fühlen, eigentlich im Gehirn empfunden wird: benn es verhalt fich mit ben motorischen, wie mit den sensibeln Nerven. Die Muskeln, welche nicht vom Gehirn aftuirt werden, g. B. die des Bergens, ermü-35 den eben deshalb nicht. Aus dem selben Grunde ift es erklar= lich, daß man sowohl mährend, als nach großer Muskelanstren= aung nicht scharf benten tann. Daß man im Sommer viel we= niger Energie des Geistes hat, als im Winter, ist zum Theil

baraus erklärlich, daß man im Sommer weniger schläft: benn je tiefer man geschlafen hat, besto vollkommener wach, besto "aufgewedter" ist man nachher. Dies darf uns jedoch nicht verleiten, den Schlaf über die Gebühr zu verlängern; weil er als= bann an Intension, d. h. Tiefe und Festigkeit, verliert, was er 5 an Extension gewinnt; wodurch er zum blogen Zeitverlust wird. Dies meint auch Goethe, wenn er (im zweiten Theil des "Faust") vom Morgenschlummer sagt: "Schlaf ist Schaale: wirf sie fort."-Ueberhaupt also bestätigt das Phänomen des Schlafes gang vorzüglich, daß Bewußtsenn, Wahrnehmen, Erkennen, Denken, nichts 10 Ursprüngliches in uns ist, sondern ein bedingter, sekundarer Bustand. Es ist ein Aufwand der Natur, und zwar ihr höchster, ben sie daher, je höher er getrieben worden, besto weniger ohne Unterbrechung fortführen kann. Es ist das Produkt, die Efflorescenz des cerebralen Nervensnstems, welches selbst, wie ein Pa= 15 rasit, vom übrigen Organismus genährt wird. Dies hängt auch mit Dem zusammen, was in unserm dritten Buche gezeigt wird, daß das Erkennen um so reiner und vollkommener ist, je mehr es sid vom Willen losgemacht und gesondert hat, wodurch die rein objektive, die ästhetische Auffassung eintritt; eben wie ein 20 Extrakt um so reiner ist, je mehr er sich von dem, woraus er abgezogen worden, gesondert und von allem Bodensak geläutert hat. - Den Gegensatz zeigt ber Wille, dessen unmittelbarfte Aeußerung das ganze organische Leben und zunächst das unermüdliche Berg ift.

Diese letzte Betrachtung ist schon dem Thema des folgenden Rapitels verwandt, zu dem sie daher den Uebergang macht: ihr gehört jedoch noch folgende Bemerkung an. Im magnetischen Somnambulismus verdoppelt sich das Bewußtsenn: zwei, jede in sich selbst zusammenhängende, von einander aber völlig geschiedene 30 Erkenntnißreihen entstehen; das wachende Bewußtsenn weiß nichts vom somnambulen. Aber der Wille behält in beiden denselben Charakter und bleibt durchaus identisch: er äußert in beiden die selben Neigungen und Abneigungen. Denn die Funktion läßt sich verdoppeln, nicht das Wesen an sich.

## Rapitel 20\*).

Objektivation des Willens im thierischen Organismus.

Ich verstehe unter Objektivation das Sichdarstellen in der realen Körperwelt. Inzwischen ist diese selbst, wie im ersten Buch und dessen Ergänzungen aussührlich dargethan, durchaus bedingt durch das erkennende Subjekt, also den Intellekt, mithin außerhalb seiner Erkenntniß, schlechterdings als solche undenkbar: denn sie ist zunächst nur anschauliche Vorstellung und als solche Gehirnphänomen. Nach ihrer Aushebung würde das Ding an solch übrig bleiben. Daß dieses der Wille sei, ist das Thema des zweiten Buchs, und wird daselbst zuvörderst am menschlichen und thierischen Organismus nachgewiesen.

Die Erkenntniß der Außenwelt kann auch bezeichnet werden als das Bewußtsenn anderer Dinge, im Gegensat des Selbstbewußtsenns. Nachdem wir nun in diesem letzern den Willen als das eigentliche Objekt oder den Stoff desselben gefuns den haben, werden wir jett, in derselben Absicht, das Bewußtsenn von andern Dingen, also die objektive Erkenntniß, in Bestracht nehmen. Sier ist nun meine Thesis diese: was im Selbstbewußtsenn, also subjektiv, der Intellekt ist, das stellt im Bewußtsenn anderer Dinge, also obsjektiv, sich als das Gehirn dar: und was im Selbstbewußtsenn, also subjektiv, der Wille ist, das stellt im Bewußtsenn anderer Dinge, also objektiv, sich als der gesammte Organismus dar.

Zu den für diesen Satz, sowohl in unserm zweiten Buche, als in den beiden ersten Kapiteln der Abhandlung "Ueber den Willen in der Natur", gelieferten Beweisen füge ich die folgens den Ergänzungen und Erläuterungen.

30 Jur Begründung des ersten Theiles jener Thesis ist das Meiste schon im vorhergehenden Kapitel beigebracht, indem an der Nothwendigkeit des Schlases, an den Veränderungen durch das Alter, und an den Unterschieden der anatomischen Kon-

<sup>\*)</sup> Dieses Rapitel bezieht sich auf §. 20 des ersten Bandes.

formation nachgewiesen wurde, daß der Intellekt, als sekundarer Ratur, burchgängig abhängt von einem einzelnen Organ, bem Gehirn, dessen Kunktion er ist, wie das Greifen Funktion ber Sand; daß er mithin physisch ift, wie die Berdauung, nicht metaphnsisch, wie der Wille. Wie aute Verdauung einen gesun- 5 den, starten Magen, wie Athletenkraft muskulöse, sehnige Arme erfordert; so erfordert außerordentliche Intelligenzein ungewöhnlich entwideltes, schon gebautes, burch feine Textur ausgezeichnetes und durch energischen Bulsichlag belebtes Gehirn. Singegen ist die Beschaffenheit des Willens von keinem Organ abhängig 10 und aus feinem ju prognosticiren. Der größte Jrrthum in Galls Schädellehre ift, daß er auch für moralische Eigenschaften Organe des Gehirns aufstellt. - Ropfverletzungen mit Berluft von Gehirnsubstang wirken, in der Regel, sehr nachtheilig auf den Intellekt: sie haben ganglichen oder theilweisen Blödfinn gur 15 Folge, oder Bergessenheit der Sprache, auf immer oder auf eine Beit, bisweilen jedoch von mehreren gewukten Sprachen nur einer, bisweilen wieder blog der Eigennamen, imgleichen den Berlust anderer besessener Renntnisse u. dgl. m. Singegen lesen wir nie, daß nach einem Ungludsfall solcher Art ber Charaf- 20 ter eine Beränderung erlitten hatte, daß der Mensch etwan moralisch schlechter oder besser geworden ware, oder gewisse Reigungen oder Leidenschaften verloren, oder auch neue angenommen hatte; niemals. Denn der Wille hat seinen Sik nicht im Gehirn, und überdies ist er, als das Metaphysische, das prius des 25 Gehirns, wie des gangen Leibes, baber nicht burch Berletungen bes Gehirns veränderlich. - Nach einem von Spallangani gemachten und von Boltaire wiederholten Berjuch \*) bleibt eine Schnede, der man den Ropf abgeschnitten, am Leben, und nach einigen Wochen wächst ihr ein neuer Ropf, nebst Rühlhörnern: 30 mit diesem stellt sich Bewuftsenn und Borstellung wieder ein; während bis dahin das Thier, durch ungeregelte Bewegungen, blogen blinden Willen zu erkennen gab. Auch hier also finden

<sup>\*)</sup> Spallanzani, Risultati di esperienze sopra la riproduzione della testa nelle lumache terrestri: in ben Memorie di matematica e fisica della 35 Società Italiana, Tom. I, p. 581. — Voltaire, Les colimaçons du révérend père l'escarbotier.

wir den Willen als die Substanz, welche beharrt, den Intellekt hingegen bedingt durch sein Organ, als das wechselnde Accidenz. Er läßt sich bezeichnen als der Regulator des Willens.

Bielleicht ift es Tiedemann, welcher zuerst bas cerebrale s Nervensnstem mit einem Parafiten verglichen hat (Tiedemann und Treviranus Journal für Physiologie, Bd. 1, S. 62). Der Bergleich ist treffend, sofern das Gehirn, nebst ihm anhängenden Rudenmark und Nerven, dem Organismus gleichsam eingepflangt ift und von ihm genährt wird, ohne felbst feinerseits gur Erhal-10 tung ber Dekonomie desselben bireft etwas beizutragen; daher das Leben auch ohne Gehirn bestehen fann, wie bei den hirnlosen Miggeburten, auch bei Schildfröten, die nach abgeschnittenem Ropfe noch drei Wochen leben; nur muß dabei die medulla oblongata, als Organ ber Respiration, verschont senn. Sogar 15 eine Henne, der Flourens das ganze große Gehirn weggeschnit= ten hatte, lebte noch gehn Monate und gedieh. Gelbst beim Menschen führt die Zerstörung des Gehirns nicht direkt, sondern erst durch Bermittelung der Lunge und dann des Herzens den Tod herbei (Bichat, Sur la vie et la mort, part. II, art. 11, 20 S. 1). Dagegen besorgt das Gehirn die Lenkung der Berhält= nisse zur Außenwelt: dies allein ist sein Amt, und hiedurch trägt es seine Schuld an den es ernährenden Organismus ab; da bessen Existenz durch die außern Berhaltnisse bedingt ift. Demgemäß bedarf es, unter allen Theilen allein, des Schlafes: weil 25 nämlich seine Thätigkeit von seiner Erhaltung völlig geiondert ist, jene blok Rrafte und Substang vergehrt, Diese vom übrigen Organismus, als seiner Amme, geleistet wird: indem also seine Thätigkeit ju seinem Bestande nichts beiträgt, wird sie erschöpft, und erst wann sie pausirt, im Schlaf, geht seine Er-30 nährung ungehindert von Statten.

Der zweite Theil unserer obigen Thesis wird einer ausführslicheren Erörterung bedürfen, selbst nach Allem, was ich bereits in den angeführten Schriften darüber gesagt habe. — Schon oben, Rapitel 18, habe ich nachgewiesen, daß das Ding an sich, welsches jeder, also auch unserer eigenen Erscheinung zum Grunde liegen muß, im Selbstbewußtsenn die eine seiner Erscheinungsformen, den Raum, abstreift, und allein die andere, die Zeit, beibehält; weshalb es hier sich unmittelbarer als irgendwo kund

giebt, und wir es, nach dieser seiner unverhülltesten Erscheinung, als Willen ansprechen. Nun aber fann, in der blogen Zeit allein, sich feine beharrende Gubstang, bergleichen die Materie ist, darstellen; weil eine solche, wie &. 4 des ersten Bandes dargethan, nur durch die innige Vereinigung des Raumes mit 5 ber Zeit möglich wird. Daher wird, im Gelbstbewußtsenn, ber Wille nicht als das bleibende Substrat seiner Regungen wahrgenommen, mithin nicht als beharrende Substanz angeschaut; sondern bloß seine einzelnen Afte, Bewegungen und Buftande, dergleichen die Entschließungen, Wünsche und Affette sind, wer- 10 ben, successiv und während der Zeit ihrer Dauer, unmittelbar, jedoch nicht anschaulich, erkannt. Die Erkenntniß des Willens im Selbstbewußtsenn ift bemnach feine Unichauung beffelben, sondern ein gang unmittelbares Innewerden seiner successiven Regungen. Singegen für die nach außen gerichtete, burch die 15 Sinne vermittelte und im Berstande vollzogene Erkenntnig, die neben der Zeit auch den Raum gur Form hat, welche Beide fie, burch die Berstandesfunktion der Rausalität, aufs Innigste verfnupft, wodurch sie eben zur Anschauung wird, stellt sich Dasselbe, was in der innern unmittelbaren Wahrnehmung als 20 Wille gefaßt wurde, anschaulich bar, als organischer Leib. bessen einzelne Bewegungen die Afte, dessen Theile und Formen die bleibenden Bestrebungen, den Grundcharafter des individuelt gegebenen Willens veranschaulichen, ja, deffen Schmerz und Wohlbehagen ganz unmittelbare Affektionen dieses Willens selbst sind. 25

Junächst werden wir dieser Identität des Leibes mit dem Willen inne in den einzelnen Aktionen Beider; da in diesen was im Selbstdewußtsenn als unmittelbarer, wirklicher Willensakt erstannt wird, zugleich und ungetrennt sich äußerlich als Bewegung des Leibes darstellt, und Jeder seine, durch momentan eintretende 30 Motive eben so momentan eintretenden Willensbeschlüsse alsbald in eben so vielen Aktionen seines Leibes so treu abgebildet ers blickt, wie diese selbst in seinem Schatten; woraus dem Unsbesangenen auf die einfachste Weise die Einsicht entspringt, daß sein Leib bloß die äußerliche Erscheinung seines Willens ist, d. h. 35 die Art und Weise wie, in seinem anschauenden Intellekt, sein Wille sich darstellt; oder sein Wille selbst, unter der Form der Borstellung. Nur wenn wir dieser ursprünglichen und einfachen

Belehrung uns gewaltsam entziehen, fonnen wir, auf eine furze Weile, den Bergang unserer eigenen Leibesaktion als ein Wunder anstaunen, welches bann barauf beruht, daß zwischen dem Willens= aft und der Leibesaktion wirklich keine Rausalverbindung ist: 5 denn sie sind eben unmittelbar ibentisch, und ihre scheinbare Berschiedenheit entsteht allein baraus, daß hier das Gine und Selbe in zwei verschiedenen Erkenntnisweisen, der innern und ber äußern, wahrgenommen wird. — Das wirkliche Wollen ist nämlich vom Thun ungertrennlich, und ein Willensaft im engften 10 Sinn ist nur der, welchen die That dazu stämpelt. Singegen bloge Willensbeschlüsse sind, bis zur Ausführung, nur Vorsätze und daher Sache des Intellekts allein: sie haben als solche ihre Stelle bloß im Gehirn und sind nichts weiter, als abgeschlossene Berechnungen ber relativen Stärke ber verschiedenen, sich ent-15 gegenstehenden Motive, haben daher zwar große Wahrscheinlich= feit, aber nie Unfehlbarkeit. Sie können nämlich sich als falsch ausweisen, nicht nur mittelst Aenderung der Umstände, sondern auch badurch, daß die Abschäkung der respektiven Wirkung der Motive auf den eigentlichen Willen irrig war, welches sich als= 20 dann zeigt, indem die That dem Borsatz untreu wird: daher eben ist vor der Ausführung fein Entschluß gewiß. Also ist allein im wirklichen Sandeln ber Wille felbst thätig, mithin in der Muskelaktion, folglich in der Frritabilität: also objekti= virt sich in dieser der eigentliche Wille, Das große Gehirn ift 25 der Ort der Motive, woselbst, durch diese, der Wille gur Will= für wird, b. h. eben durch Motive naher bestimmt wird. Diese Motive sind Vorstellungen, welche auf Unlag äußerer Reize ber Sinnesorgane, mittelft der Funktionen des Gehirns entstehen und auch ju Begriffen, bann ju Beschlussen verarbeitet werden. Wann 30 es zum wirklichen Willensakt kommt, wirken diese Motive, deren Werkstätte das große Gehirn ist, unter Vermittelung des fleinen Gehirns, auf das Rudenmark und die von diesem ausgehenden motorischen Nerven, welche dann auf die Musteln wirten, jedoch blok als Reize ber Irritabilität berselben; ba auch galvanische, 35 chemische und selbst mechanische Reize die selbe Kontrattion, die der motorische Nerv hervorruft, bewirken können. Also was im Gehirn Motiv war, wirkt, wenn es durch die Nervenleitung aum Mustel gelangt, als bloker Reig. Die Gensibilität an sich

ist völlig unvermögend einen Muskel zu kontrahiren: dies kann nur dieser selbst, und seine Rabigfeit biegu beift Irritabilität, b. h. Reigbarteit: fie ist ausschliekliche Gigenschaft des Musfels; wie Sensibilität ausschliehliche Eigenschaft des Nerven ist. Dieser giebt zwar dem Muskel den Unlaß zu seiner Kontraktion; 5 aber keineswegs ist er es, welcher, irgendwie mechanisch, ben Muskel zusammenzöge: sondern dies geschieht ganz allein vermöge der Frritabilität, welche des Mustels selbst-eigene Rraft ist. Diese ist, von außen aufgefaßt, eine Qualitas occulta; und nur das Gelbstbewußtsenn revelirt sie als den Willen. In 10 der hier furz dargelegten Rausalkette, von der Einwirkung des außen liegenden Motivs bis zur Kontraktion des Muskels, tritt nicht etwan der Wille als lettes Glied derselben mit ein; sondern er ist das metaphysische Substrat der Jrritabilität des Mustels: er spielt also hier genau dieselbe Rolle, welche, in einer 15 physikalischen oder chemischen Rausalkette, die dabei dem Borgange jum Grunde liegenden geheimnifvollen Raturfrafte spielen, welche als solche nicht selbst als Glieder in der Rausalkette begriffen sind, sondern allen Gliedern derselben die Rähigkeit zu wirken verleihen; wie ich dies in §. 26 des ersten Bandes aus= 20 führlich dargelegt habe. Daher würden wir eine dergleichen ge= heimnisvolle Naturfraft eben auch der Kontraktion des Muskels unterlegen; wenn diese uns nicht durch eine gang anderweitige Erkenntnikquelle, das Selbstbewuktsenn, aufgeschlossen ware, als Dieserhalb erscheint, wie oben gesagt, unsere eigene 25 Muskelbewegung, wenn wir vom Willen ausgehen, uns als ein Wunder; weil zwar von dem auken liegenden Motiv bis zur Muskelaktion eine strenge Rausalkette fortgeht, der Wille selbst aber nicht als Glied in ihr begriffen ist, sondern als das meta= physische Substrat der Möglichkeit einer Aktuirung des Muskels 30 burch Gehirn und Nerv, auch der gegenwärtigen Muskelaktion gum Grunde liegt; daher diese eigentlich nicht seine Wirkung. sondern seine Erscheinung ift. Als solche tritt sie ein in der, vom Willen an sich selbst gang verschiedenen. Welt der Borstellung, deren Form das Rausalitätsgesek ist; wodurch sie, wenn 35 man vom Willen ausgeht, für die aufmerksame Reflexion, das Ansehn eines Wunders erhält, für die tiefere Forschung aber die unmittelbarfte Beglaubigung ber großen Wahrheit liefert, bak

was in der Erscheinung als Körper und ihr Wirken auftritt, an sich Wille ist. — Wenn nun etwan der motorische Nerv, der zu meiner Hand leitet, durchschnitten ist; so kann mein Wille sie nicht mehr bewegen. Dies liegt aber nicht daran, daß die Hand ausgehört hätte, wie jeder Theil meines Leibes, die Objektität, die bloße Sichtbarkeit, meines Willens zu seyn, oder mit andern Worten, daß die Irritabilität verschwunden wäre; sondern daran, daß die Einwirkung des Motivs, in Folge deren allein ich meine Hand bewegen kann, nicht zu ihr gelangen und als Reiz auf ihre Muskeln wirken kann, da die Leitung vom Gehirn zu ihr unterbrochen ist. Also ist eigentlich mein Wille, in diesem Theil, nur der Einwirkung des Motivs entzogen. In der Irritabilität objektivirt sich der Wille unmittelbar, nicht in der Sensibilität.

Um über diesen wichtigen Puntt allen Migverständnissen, besonders solchen, die von der rein empirisch betriebenen Physio= logie ausgehen, vorzubeugen, will ich den ganzen Hergang etwas gründlicher auseinanderseben. - Meine Lehre besagt, daß ber gange Leib der Wille selbst ist, sich darstellend in der Anschauung 20 des Gehirns, folglich eingegangen in deffen Erkenntnifformen. hieraus folgt, daß der Wille im gangen Leibe überall gleich= mäßig gegenwärtig sei; wie dies auch nachweislich der Fall ist; da die organischen Funktionen nicht weniger als die animalischen fein Werk sind. Wie nun aber ift es hiemit ju vereinigen, doß 25 die willfürlichen Aftionen, diese unleugbarften Aeußerungen des Willens, doch offenbar vom Gehirn ausgehen, sodann erft, burch bas Mark, in die Nervenstämme gelangen, welche endlich die Glieder in Bewegung feten, und deren Lähmung, ober Durchschneidung, daher die Möglichkeit ber willfürlichen Bewegung 20 aufhebt? Danach sollte man benten, daß der Wille, eben wie der Intellekt, seinen Sit allein im Gehirn habe und, eben wie dieser, eine bloke Funktion des Gehirns sei.

Diesem ist jedoch nicht so; sondern der ganze Leib ist und bleibt die Darstellung des Willens in der Anschauung, also der, so vermöge der Gehirnfunktionen, objektiv angeschaute Wille selbst. Jener Hergang, bei den Willensakten, beruht aber darauf, daß der Wille, welcher, nach meiner Lehre, in jeder Erscheinung der Natur, auch der vegetabilischen und unorganischen, sich äußert,

im menschlichen und thierischen Leibe als ein bewußter Wille auftritt. Gin Bewußtsenn aber ist wesentlich ein einheitliches und erfordert daherstets einen centralen Ginheitspunkt. Die Rothwendigkeit des Bewuftsenns wird, wie ich oft auseinandergesett habe, dadurch herbeigeführt, daß, in Kolge der gesteigerten Rom- D plikation und dadurch der mannigfaltigeren Bedürfnisse eines Organismus, die Afte seines Willens durch Motive gelenkt werben muffen, nicht mehr, wie auf den tieferen Stufen, durch bloke Reize. Bu diesem Behuf mußte er hier mit einem erkennenden Bewußtsenn, also mit einem Intellett, als dem Medio und Ort 10 ber Motive, versehen auftreten. Dieser Intellekt, wenn selbst objektiv angeschaut, stellt sich bar als bas Gehirn, nebst Dependengien, also Rückenmark und Rerven. Er nun ist es, in welchem, auf Anlaß äußerer Eindrücke, die Borstellungen entstehen, welche 3u Motiven für den Willen werden. Im vernünftigen In- 15 tellett aber erfahren sie hiezu überdies noch eine weitere Berarbeitung durch Reflexion und Ueberlegung. Ein solcher Intellekt nun also muß zuvörderst alle Eindrüde, nebst deren Berarbeitung durch seine Funktionen, sei es zu bloßer Anschauung, oder zu Begriffen, in einen Bunkt vereinigen, der gleichsam der Brenn= 20 punkt aller seiner Strahlen wird, damit jene Ginheit des Bewußtsenns entstehe, welche das theoretische Ich ist, der Träger des ganzen Bewußtsenns, in welchem selbst es mit dem wollenden Ich, dessen bloke Erkenntnikfunktion es ift, als identisch sich darstellt. Jener Einheitspunkt des Bewußtseyns, oder 25 das theoretische Ich, ist eben Rants sonthetische Einheit der Apperception, auf welche alle Borftellungen sich wie auf eine Perlenschnur reihen und vermöge deren bas ..Ich denke", als Kaden der Berlenschnur, .. alle unsere Borstellungen muß begleiten fonnen". - Dieser Sammelplat der Motive also, woselbit 30 ihr Eintritt in den einheitlichen Fokus des Bewuktsenns Statt hat, ist das Gehirn. Sier werden sie im vernunftlosen Bewuft= fenn blok angeschauet, im vernünftigen durch Begriffe verbeutlicht, also noch allererst in abstracto gedacht und verglichen; worauf der Wille sich, seinem individuellen und unwandelbaren 35 Charafter gemäß, entscheidet, und so der Entschluß hervorgeht, welcher nunmehr, mittelst des Cerebellums, des Marks und der Nervenstämme, die außeren Glieder in Bewegung fent. Denn,

wenn gleich auch in diesen der Wille ganz unmittelbar gegenwärtig ist, indem sie seine bloke Erscheinung sind; so bedurfte er, wo er nach Motiven, oder gar nach Ueberlegung, sich zu bewegen hat, eines solchen Apparats, zur Auffassung und Ber-5 arbeitung der Borstellungen zu solchen Motiven, in deren Ge= mäßheit seine Afte hier als Entschlusse auftreten; - eben wie die Ernährung des Bluts, durch den Chylus, eines Magens und der Gedärme bedarf, in welchen dieser bereitet wird und bann als solcher ihm zufließt durch den ductus thoracicus, wel-10 cher hier die Rolle spielt, die dort das Rüdenmark hat. — Um einfachsten und allgemeinsten läßt die Sache sich so fassen: ber Wille ist in allen Mustelfasern des ganzen Leibes als Irritabilität unmittelbar gegenwärtig, als ein fortwährendes Strebenzur Thätigkeit überhaupt. Soll nun aber dieses Streben sich 15 realisiren, also sich als Bewegung äußern; so muß diese Bewegung, eben als solche, irgend eine Richtung haben: diese Rich= tung aber muß durch irgend etwas bestimmt werden: d. h. sie bedarf eines Lenkers: dieser nun ist das Nervensnstem. Denn der bloßen Freitabilität, wie sie in der Muskelfaser liegt und an 20 sich purer Wille ist, sind alle Richtungen gleichgültig: also bestimmt sie sich nach feiner, sondern verhält sich wie ein Rörper, der nach allen Richtungen gleichmäßig gezogen wird; er ruht. Indem die Nerventhätigkeit als Motiv (bei Reflexbewegungen als Reig) hingutritt, erhält die strebende Rraft, d. i. die Frrita-25 bilität, eine bestimmte Richtung und liefert jest die Bewegungen. -Diejenigen äußeren Willensatte jedoch, welche keiner Motive, alfo auch nicht der Berarbeitung bloger Reize zu Borstellungen im Gehirn, baraus eben Motive werden, bedürfen, sondern unmittelbar auf Reize, meistens innere, erfolgen, sind die Reflexbewegungen, 30 ausgehend vom blogen Rudenmart, wie 3. B. die Spasmen und Rrämpfe, in denen der Wille ohne Theilnahme des Gehirns wirkt. — Auf analoge Weise betreibt der Wille das organische Leben, ebenfalls auf Nervenreig, welcher nicht vom Gehirn aus= geht. Nämlich ber Wille erscheint in jedem Muskel als Irrita-35 bilität und ist folglich für sich im Stande, diesen zu kontrabiren; jedoch nur überhaupt: damit eine bestimmte Kontraktion, in einem gegebenen Augenblid, erfolge, bedarf es, wie überall, einer Ursache, die hier ein Reig fenn muß. Diesen giebt überall der

Nerv, welcher in den Muskel geht. Hängt dieser Nerv mit dem Gehirn zusammen; so ist die Kontraktion ein bewußter Willens=akt, d. h. geschieht auf Motive, welche, in Folge äußerer Einwirkung, im Gehirn, als Borstellungen, entstanden sind. Hängt der Nerv nicht mit dem Gehirn zusammen, sondern mit dem sympathicus maximus; so ist die Kontraktion unwillkürlich und undewußt, nämlich ein dem organischen Leben dienender Akt, und der Nervenreiz dazu wird veranlaßt durch innere Einwirstung, z. B. durch den Druck der eingenommenen Nahrung auf den Magen, oder des Chymus auf die Gedärme, oder des ein= 10 strömenden Blutes auf die Wände des Herzens: er ist dem= nach Magenverdauung, oder motus peristalticus, oder Herz=schlag u. s. w.

Gehen wir nun aber, in diesem Hergang, noch einen Schritt weiter zurud; so finden wir, daß die Muskeln das Produkt und 15 Berdichtungswerk des Blutes, ja gemissermaaken nur festgeworbenes, gleichsam geronnenes oder frnstallisirtes Blut sind: indem sie den Faserstoff (Fibrine, Cruor) und den Farbestoff desselben fast unverändert in sich aufgenommen haben (Burdach, Physiologie, Bd. 5, S. 686). Die Rraft aber, welche aus dem Blute 20 den Muskel bildete, darf nicht als verschieden angenommen werden von der, die nachher, als Irritabilität, auf Nervenreiz, welden das Gehirn liefert, denselben bewegt; wo sie alsdann dem Selbstbewuftsenn sich als Dasienige fund giebt, was wir Wil-I en nennen. Budem beweist den nahen Busammenhang zwischen 25 dem Blut und der Frritabilität auch dieses, daß wo, wegen Unvollkommenheit des kleinen Blutumlaufs, ein Theil des Blutes unoxydirt zum Bergen gurudkehrt, die Frritabilität fogleich ungemein schwach ist; wie bei den Batrachiern. Auch ist die Bewegung des Blutes, eben wie die des Muskels, eine selbststän= 30 bige und ursprüngliche, sie bedarf nicht ein Mal, wie die Frritabilität, des Nerveneinflusses, und ist selbst vom Bergen unabhängig; wie dies am deutlichsten der Rücklauf des Blutes durch die Benen gum Bergen kund giebt, da bei diesem nicht, wie beim Arterienlauf, eine vis a tergo es propellirt, und auch alle son= 35 stigen mechanischen Erklärungen, wie etwan durch eine Sauge= fraft der rechten Bergfammer, durchaus zu turg fommen. (Siehe Burdachs Physiologie, Bd. 4, 8. 763, und Rofch "Ueber die

Bedeutung des Bluts", S. 11 fg.) Merkwürdig ist es zu seben, wie die Frangosen, welche nichts, als mechanische Kräfte kennen. mit unzureichenden Grunden auf beiden Seiten, gegen einander streiten, und Bichat ben Rüdlauf des Blutes durch die Benen 5 dem Drud der Wände der Rapillargefäße, Magendie dagegen bem noch immer fortwirkenden Impuls des Bergens guschreibt (Précis de physiologie par Magendie, Vol. 2, p. 389). Daß die Bewegung des Blutes auch vom Nervenspftem, wenig= ftens vom cerebralen, unabhängig ist, bezeugen die Fötus, welche 10 (nach Müllers Physiologie) ohne Gehirn und Rüdenmark, doch Blutumlauf haben. Und auch Flourens sagt: Le mouvement du coeur, pris en soi, et abstraction faite de tout ce qui n'est pas essentiellement lui, comme sa durée, son énergie, ne dépend ni immédiatement, ni coinstantanément, 15 du système nerveux central, et conséquemment c'est dans tout autre point de ce système que dans les centres nerveux eux-mêmes, qu'il faut chercher le principe primitif et immédiat de ce mouvement (Annales des sciences naturelles p. Audouin et Brongniard, 1828, Vol. 13). 20 Auch Cuvier sagt: La circulation survit à la déstruction de tout l'encéphale et de toute la moëlle épiniaire (Mém. d. l'acad. d. sc., 1823, Vol. 6; Hist. d. l'acad. p. Cuvier, p. CXXX). Cor primum vivens et ultimum moriens, sagt Saller. Der Bergichlag hört im Tode zulegt auf. - Die Gefäße 25 selbst hat das Blut gemacht; da es im Ei früher als sie erscheint: sie sind nur seine freiwillig eingeschlagenen, dann gebahnten, end= lich allmälig kondensirten und umschlossenen Wege; wie dies schon Raspar Wolff gelehrt hat: "Theorie der Generation", 8. 30-35. Auch die von der des Blutes unzertrennliche Be-30 wegung des Herzens ist, wenn gleich durch das Bedürfniß Blut in die Lunge zu senden veranlagt, doch eine ursprüngliche, sofern fie vom Rervensnstem und ber Gensibilität unabhängig ist: wie Burdach dies ausführlich darthut. "Im Bergen", fagt er, "er= scheint, mit dem Maximum von Jrritabilität, ein Minimum von 35 Sensibilität" (l. c., §. 769). Das Berg gehört sowohl dem Muskel- als dem Blut- oder Gefäß-System an; woran abermals ersichtlich ist, daß Beide nahe verwandt, ja ein Ganges sind. Da nun das metaphnsische Substrat der Rraft, die den Mustel

bewegt, also der Irritabilität, der Wille ist; so muß dasselbe es auch von der senn, welche der Bewegung und den Bildun= gen des Blutes zum Grunde liegt, als durch welche der Muskel hervorgebracht worden. Der Lauf der Arterien bestimmt gudem die Gestalt und Größe aller Glieder: folglich ist die gange Ge= 5 stalt des Leibes durch den Lauf des Blutes bestimmt. Ueberhaupt also hat das Blut, wie es alle Theile des Leibes ernährt, auch schon, als Urflussigfeit des Organismus, dieselben ursprünglich aus sich erzeugt und gebildet; und die Ernährung der Theile, welche eingeständlich die Hauptfunktion des Blutes ausmacht, ist 10 nur die Fortsekung jener ursprünglichen Erzeugung derselben. Diese Wahrheit findet man gründlich und vortrefflich auseinandergesett in der oben erwähnten Schrift von Rosch: "Ueber die Bedeutung des Blutes", 1839. Er zeigt, daß das Blut das ursprünglich Belebte und die Quelle sowohl des Dasenns, als 15 der Erhaltung aller Theile ist: daß aus ihm sich alle Organe ausgeschieden haben, und zugleich mit ihnen zur Lenkung ihrer Kunktionen das Nervensnstem, welches theils als plastisches, dem Leben der einzelnen Theile im Innern, theils als cerebrales der Relation zur Außenwelt ordnend und leitend porsteht. 20 "Das Blut", sagt er S. 25, "war Fleisch und Nerv zugleich, und in demselben Augenblid, da der Mustel sich von ihm löfte, blieb der Nerv, eben so getrennt, dem Fleische gegenüberstehen." Hiebei versteht es sich von selbst, daß das Blut, ehe jene festen Theile von ihm ausgeschieden sind, auch eine etwas andere Be- 25 schaffenheit hat als nachdem: es ist alsdann, wie Rosch es bezeichnet, die caotische, belebte, schleimige Urflüssigkeit, gleichsam eine organische Emulsion, in welcher alle nachherigen Theile implicite enthalten sind: auch die rothe Farbe hat es nicht gleich Anfangs. Dies beseitigt ben Einwurf, den man daraus nehmen 30 fonnte, daß Gehirn und Rudenmart sich zu bilden anfangen, ebe die Cirkulation des Blutes sichtbar ist und das Serz entsteht. In diesem Sinne sagt auch Schult (Snstem der Cirfulation, S. 297): "Wir glauben nicht, daß die Unsicht Baumgartners. nach welcher sich das Nervensnstem früher, als das Blut bilbet, 85 sich wird durchführen lassen; da Baumgartner die Entstehung des Blutes nur von der Bildung der Bläschen an rechnet, mahrend ichon viel früher, im Embrno und in ber Thierreihe Blut

in Form von reinem Plasma erscheint." — Nimmt doch das Blut der wirbellosen Thiere nie die rothe Farbe an; weshalb wir dennoch nicht, wie Aristoteles, es ihnen absprechen. — Es verdient wohl, angemerkt zu werden, daß, nach dem Berichte Justinus Kerner's (Geschichte zweier Somnambulen, S. 78) eine im höchsten Grade hellsehende Somnambule sagt: "Ich din so kief in mir, als je ein Mensch in sich geführt werden kann: die Kraft meines irdischen Lebens scheint mir im Blute ihren Ursprung zu haben, wodurch sie sich, durch das Auslausen in die Adern, vermittelst der Nerven, dem ganzen Körper, das Edelste desselben aber, über sich, dem Gehirn mittheilt."

Aus diesem Allen geht hervor, daß ber Wille sich am unmittelbarften im Blute objektivirt, als welches ben Organismus ursprünglich schafft und formt, ihn durch Wachsthum vollendet 15 und nachher ihn fortwährend erhält, sowohl durch regelmäßige Erneuerung aller, als durch außerordentliche Serstellung etwan verletter Theile. Das erste Produkt des Blutes sind seine eige= nen Gefage und bann die Musteln, in beren Jrritabilität ber Wille sich dem Gelbstbewußtsenn fund giebt, hiemit aber auch 20 das Herz, als welches zugleich Gefäß und Mustel, und deshalb das wahre Centrum und primum mobile des ganzen Lebens ist. Bum individuellen Leben und Beftehn in ber Augenwelt bedarf nun aber ber Wille zweier Sulfsinfteme: nämlich eines gur Lenkung und Ordnung seiner innern und außern Thatigkeit, und 25 eines andern gur steten Erneuerung ber Masse bes Bluts; also eines Lenkers und eines Erhalters. Daber ichafft er sich bas Nerven- und das Eingeweide-Snstem: also, zu den functiones vitales, welche die ursprünglichsten und wesentlichsten sind, gesellen sich subsidiarisch die functiones animales und die functio-20 nes naturales. Im Nervensnstem objektivirt der Wille sich bemnach nur mittelbar und sekundar; sofern nämlich bieses als ein blokes Hulfsorgan auftritt, als eine Beranstaltung, mittelst welcher die theils inneren, theils äußeren Beranlassungen, auf welche ber Wille fich, feinen Zweden gemäß, zu äußern hat, gu 35 feiner Runde gelangen: Die inneren empfängt bas plaftische Nervensnstem, also ber sympathische Nerv, dieses cerebrum abdominale, als bloke Reize, und ber Wille reagirt barauf an Ort und Stelle, ohne Bewuftsenn bes Gehirns; Die aukeren

empfängt das Gehirn, als Motive, und der Wille reagirt burch bewußte, nach außen gerichtete Sandlungen. Mithin macht das ganze Nervensnstem gleichsam die Kühlhörner des Willens aus, die er nach innen und außen stredt. Die Gehirn- und Rüdenmarks-Nerven zerfallen, an ihren Wurzeln, in sensibele 5 und motorische. Die sensibeln empfangen die Runde von außen, welche nun sich im Seerde des Gehirns sammelt und daselbst verarbeitet wird, woraus Vorstellungen, gunächst als Motive. entstehen. Die motorischen Nerven aber hinterbringen, wie Rouriere, das Resultat der Gehirnfunktion dem Muskel, auf welchen 10 basselbe als Reiz wirft und bessen Irritabilität die unmittelbare Erscheinung des Willens ist. Vermuthlich zerfallen die plastischen Nerven ebenfalls in sensibele und motorische, wiewohl auf einer untergeordneten Stala. — Die Rolle, welche im Organismus die Ganglien spielen, haben wir als eine diminutive Gehirnrolle 15 zu benten, wodurch die eine zur Erläuterung der andern wird. Die Ganglien liegen überall, wo die organischen Kunktionen bes vegetativen Snstems einer Aufsicht bedürfen. Es ist als ob daselbst der Wille, um seine Zwede durchzuseken, nicht mit seinem bireften und einfachen Wirfen ausreichen fonnte, sondern einer 20 Leitung und deshalb einer Kontrole desselben bedurfte; wie wenn man, bei einer Berrichtung, nicht mit seiner bloken Besinnung ausreicht, sondern was man thut allemal notiren muß. Hiezu reichen, für das Innere des Organismus, bloke Nervenknoten aus; eben weil alles im eigenen Bereich besselben vorgeht. Sin- 25 gegen für das Aeufere bedurfte es einer sehr komplicirten Beranstaltung derselben Art: diese ist das Gehirn mit seinen Rublfaben, welche es in die Aukenwelt stredt, ben Sinnesnerven. Aber selbst in den mit diesem großen Nervencentro tommunizirenben Organen braucht, in fehr einfachen Fällen, die Angelegenheit 30 nicht vor die oberste Behörde gebracht zu werden: sondern eine untergeordnete reicht aus, das Nöthige zu verfügen: eine solche ist das Rudenmark, in ben von Marshall Sall entdedten Reflexbewegungen, wie das Niefen, Gahnen, Erbrechen, die zweite Hälfte des Schlingens u. a. m. Der Wille selbst ist im 35 ganzen Organismus gegenwärtig, ba biefer seine bloke Sichtbarfeit ist: das Nervensystem ist überall blok da, um eine Direktion seines Thuns möglich zu machen, durch eine Kontrole

besselben, gleichsam bem Willen als Spiegel zu dienen, damit er sehe was er thue; wie wir beim Rasiren uns eines Spiegels bedienen. Dadurch entstehen fleine Sensoria im Innern, für specielle und deshalb einfache Berrichtungen, die Ganglien: das 5 Sauptsensorium aber, das Gehirn, ist der große und fünstliche Apparat für die tomplicirten und vielseitigen, auf die unaufhör= lich und unregelmäßig wechselnde Außenwelt bezüglichen Berrichtungen. Wo im Organismus Nervenfäben in ein Ganglion qusammenlaufen, ba ist gewissermaagen ein eigenes Thier vorhan-10 ben und abgeschlossen, welches mittelst des Ganglions, eine Art von schwacher Erkenntniß hat, deren Sphäre jedoch beschränkt ist auf die Theile, aus benen diese Nerven unmittelbar tom= men. Was nun aber biese Theile auf solche quasi Erkenntnig aktuirt, ist offenbar Wille, ja, wir vermögen gar nicht es an-15 ders auch nur zu denken. Hierauf beruht die vita propria jedes Theils, wie auch, bei Insetten, als welche, statt des Rüdenmarks, einen doppelten Nervenstrang mit Ganglien in regelmäßigen Entfernungen haben, die Fähigkeit jedes Theils, nach Trennung vom Ropf und übrigen Rumpf, noch tagelang zu leben; endlich auch 20 die, in letter Instang, nicht vom Gehirn aus motivirten Sandlungen, d. i. Inftinkt und Runfttrieb. Marfhall Sall, beffen Entdedung der Reflexbewegungen ich oben erwähnte, hat in derselben uns eigentlich die Theorie der unwillfürlichen Bewegungen geliefert. Diese sind theils normale oder physiologis 25 sche: dahin gehören die Berschliegung der Gin- und Ausgänge des Leibes, also der sphincteres vesicae et ani (ausgehend von Rudenmarksnerven), ber Augenlider im Schlaf (vom fünften Nervenpaare aus), des Larnnx (vom N. vagus aus), wenn Speisen an ihm vorübergeben, ober Rohlenfaure eindringen will, so sodann bas Schluden, vom Pharnnx an, bas Gahnen, Riefen, die Respiration, im Schlafe gang, im Wachen gum Theil, endlich die Erektion, Ejakulation, wie auch die Ronception u. a. m.: theils sind sie abnormale und pathologische: dahin gehören das Stottern, der Schluchzen, das Erbrechen, wie auch die Rrämpfe 25 und Ronvulsionen aller Art, zumal in der Epilepsie, im Tetanus, in der Sydrophobie und sonst, endlich die durch galvanischen ober andern Reig hervorgerufenen, ohne Gefühl und Bewußtsenn geschenden Budungen paralysirter, b. h. außer Berbindung mit bem Gehirn gesetter Glieder, eben so die Zudungen enthaupteter Thiere, endlich alle Bewegungen und Aftionen hirnlos geborener Rinder. Alle Rrämpfe sind eine Rebellion der Nerven der Glieber gegen die Souveränität des Gehirns: hingegen sind die normalen Reflexbewegungen die legitime Autokratie untergeordneter D Beamten. Diese sämmtlichen Bewegungen also sind unwillfürlich, weil sie nicht vom Gehirn ausgehen und daher nicht auf Motive geschehen, sondern auf bloge Reize. Die sie veranlassenden Reize gelangen bloß zum Rudenmark, ober zur medulla oblongata, und von da aus geschieht unmittelbar die 10 Reaftion, welche die Bewegung bewirft. Das selbe Berhältnig, welches das Gehirn zu Motiv und Handlung hat, hat das Rudenmark zu jenen unwillfürlichen Bewegungen, und was der sentient and voluntary nerv für jenes, ist für dieses der incident and motor nerv. Daß bennoch, in den Einen wie in 15 ben Andern, das eigentlich Bewegende der Wille ift, fällt um so deutlicher in die Augen, als die unwillfürlich bewegten Musfeln großentheils die selben sind, welche, unter andern Umftanben, vom Gehirn aus bewegt werden, in den willkürlichen Aftionen, wo ihr primum mobile uns durch das Selbstbewuftsenn 20 als Wille intim bekannt ift. Marshall Salls vortreffliches Buch On the diseases of the nervous system ift überaus geeignet, ben Unterschied zwischen Willfür und Wille deutlich zu machen und die Wahrheit meiner Grundlehre zu bestätigen.

Erinnern wir uns jeht, zur Beranschaulichung alles hier 25 Gesagten, an diejenige Entstehung eines Organismus, welche unserer Beobachtung am zugänglichsten ist. Wer macht das Hühnschen im Ei? etwan eine von außen kommende und durch die Schaale dringende Macht und Kunst? O nein! das Hühnchen macht sich selbst, und eben die Kraft, welche dieses über allen 30 Ausdruck komplicirte, wohlberechnete und zwedmäßige Werk aussführt und vollendet, durchbricht, sobald es fertig ist, die Schaale, und vollzieht nunmehr, unter der Benennung Wille, die äußeren Handlungen des Hühnchens. Beides zugleich konnte sie nicht leisten: vorher mit Ausarbeitung des Organismus beschäftigt, hatte 35 sie keine Besorgung nach außen. Nachdem nun aber jener vollsendet ist, kritt diese ein, unter Leitung des Gehirns und seisener Kühlssäden, der Sinne, als eines zu diesem Zweck vorhin

bereiteten Wertzeuges, dessen Dienst erst anfängt, wann es im Selbstbewußtsenn als Intellekt auswacht, der die Laterne der Schritte des Willens, sein hyspornor, und zugleich der Träger der objektiven Auhenwelt ist, so beschränkt auch der Horizont dies ser im Bewußtsenn eines Huhnes senn mag. Was aber jeht das Huhn, unter Vermittelung dieses Organs, in der Auhenwelt zu leisten vermag, ist, als durch ein Sekundäres vermittelt, unsendlich geringfügiger, als was es in seiner Ursprünglichkeit leisstete, da es sich selbst machte.

Wir haben oben das cerebrale Nervenspftem als ein Sulfs= 10 organ des Willens kennen gelernt, in welchem dieser sich daher fefundar objektivirt. Wie alfo bas Cerebralinftem, obgleich nicht direkt eingreifend in den Rreis der Lebensfunktionen des Organismus, sondern nur bessen Relationen nach außen lenkend, 15 dennoch den Organismus zur Basis hat und zum Lohn seiner Dienste von ihm genährt wird, wie also das cerebrale oder animale Leben als Produtt des organischen Lebens anzusehen ist; so gehört das Gehirn und dessen Funktion, das Erkennen, also ber Intellett, mittelbar und setundar zur Erscheinung des Wil-20 lens: auch in ihm objektivirt sich der Wille und zwar als Wille zur Wahrnehmung ber Außenwelt, also als ein Erkennen= wollen. So groß und fundamental daher auch der Unterschied des Wollens vom Erkennen in uns ist; so bleibt dennoch das lette Substrat Beider das selbe, nämlich der Wille, als das 25 Wesen an sich ber gangen Erscheinung: das Erkennen aber, ber Intellekt, welcher im Selbstbewußtsenn sich durchaus als das Setundare barftellt, ift nicht nur als fein Accideng, fondern auch als sein Werk anzusehen und also burch einen Umweg, doch wieder auf ihn gurudzuführen. Wie der Intellett physiologisch so sich ergiebt als die Funktion eines Organs des Leibes; so ist er metaphnsisch anzusehen als ein Werk des Willens, dessen Objektipation, ober Sichtbarkeit, ber gange Leib ift. Alfo ber Wille gu erkennen, objektiv angeschaut, ift bas Gehirn; wie ber Wille ju gehen, objektiv angeschaut, der Fuß ist; der Wille zu grei-35 fen, die Sand; ber Wille zu verdauen, ber Magen; gu geugen, die Genitalien u. f. f. Diese gange Objettivation ift freilich zuleht nur für das Gehirn da, als seine Anschauung: in Dieser stellt sich der Wille als organischer Leib bar. Aber sofern

das Gehirn erkennt, wird es selbst nicht erkannt; sondern ist das Erkennende, das Subjekt aller Erkenntniß. Sofern es aber in der objektiven Anschauung, d. h. im Bewuktsenn and erer Dinge, also fekundar, erkannt wird, gehörtes, als Dr= gan des Leibes, zur Objektivation des Willens. Denn der ganze 5 Procest ift die Gelbsterkenntnik des Willens, geht von diesem aus und läuft auf ihn zurud, und macht Das aus, was Rant die Erscheinung, im Gegensatz des Dinges an sich benannt hat. Was daher erkannt, was Borstellung wird, ist der Wille: und diese Vorstellung ist, was wir den Leib 10 nennen, der als ein räumlich Ausgedehntes und sich in der Zeit Bewegendes nur mittelst der Funktionen des Gehirns, also nur in diesem, existirt. Was hingegen erkennt, was jene Vorstellung hat, ist das Gehirn, welches jedoch sich selbst nicht erkennt, sondern nur als Intellekt, d. h. als Erkennendes, 15 also nur subjektiv sich seiner bewußt wird. Was von Innen gesehen das Erkenntnigvermögen ist, das ist, von Außen gesehen, bas Gehirn. Dieses Gehirn ist ein Theil eben jenes Leibes, weil es selbst zur Objektivation des Willens gehört, nämlich das Erkennenwollen desselben, seine Richtung auf die Außen- 20 welt, in ihm objektivirt ist. Demnach ist allerdings das Gehirn, mithin der Intellekt, unmittelbar durch den Leib bedingt, und dieser wiederum durch das Gehirn, - jedoch nur mittelbar, näm= lich als Räumliches und Körperliches, in der Welt der Anschauung, nicht aber an sich selbst, d. h. als Wille. Das Ganze 25 also ist zulekt der Wille, der sich selber Borstellung wird, und ist jene Einheit, die wir durch Ich ausdruden. Das Gehirn selbst ist, sofern es vorgestellt wird, - also im Bewußtsenn anderer Dinge, mithin sekundar, - selbst nur Borstellung. Un sich aber und sofern es vorstellt, ift es der Wille, weil dieser 30 bas reale Substrat ber gangen Erscheinung ift: sein Erkennenwollen objektivirt sich als Gehirn und dessen Kunktionen. — Als ein zwar unvollkommenes, aber doch einigermaaken das Wesen ber menschlichen Erscheinung, wie wir es hier betrachten, veranschaulichendes Gleichniß kann man allenfalls die Bolta'sche 35 Säule ansehen: die Metalle, nebst Flussigfeit, waren der Leib; die chemische Aftion, als Basis des gangen Wirkens, ware ber Wille, und die daraus hervorgehende eleftrische Spannung, welche

Schlag und Funken hervorruft, der Intellekt. Aber omne simile claudicat.

In der Pathologie hat sich in neuester Zeit endlich die phnsiatrische Ansicht geltend gemacht, welcher zufolge die 5 Rrankheiten selbst ein Seilprocef der Natur sind, den sie einleitet, um eine irgendwie im Organismus eingerissene Unordnung durch Ueberwindung der Ursachen derselben zu beseitigen, wobei sie, im entscheidenden Rampf, der Rrisis, entweder ben Gieg bavonträgt und ihren Zwed erreicht, ober aber unterliegt. Ihre gange 10 Rationalität gewinnt diese Ansicht erst von unserm Standpunkt aus, welcher in der Lebensfraft, die hier als vis naturae medicatrix auftritt, den Willen erkennen läkt, der im gesunden Buftand allen organischen Funktionen zum Grunde liegt, jett aber, bei eingetretenen, sein ganges Werk bedrohenden Unordnun-15 gen, sich mit diktatorischer Gewalt bekleidet, um durch gang außer= ordentliche Maahregeln und völlig abnorme Operationen (die Rrantheit) die rebellischen Potenzen zu dämpfen und Alles ins Gleis gurudzuführen. Daß hingegen, wie Brandis, in den Stellen seines Buches "Ueber die Anwendung der Rälte", die 20 ich im ersten Abschnitt meiner Abhandlung "Ueber den Willen in der Natur" angeführt habe, sich wiederholt ausdrudt, der Wille selbst frank sei, ist ein grobes Migverständnig. Wenn ich dieses erwäge und zugleich bemerke, daß Brandis in feinem frühern Buch "Ueber die Lebensfraft", von 1795, feine 25 Ahndung davon verräth, daß diese Rraft an sich der Wille sei, vielmehr daselbst S. 13 sagt: "Unmöglich fann die Lebenstraft das Wesen senn, welches wir nur durch unser Bewuftsenn fennen, da die meisten Bewegungen ohne unser Bewußtsenn vorgeben. Die Behauptung, daß dieses Wesen, deffen einziger uns 30 bekannter Charafter Bewußtsenn ist, auch ohne Bewußtsenn auf den Rörper wirke, ist wenigstens gang willfürlich und unbewie= fen": und G. 14: "Gegen die Meinung, daß alle lebendige Bewegung Wirkung ber Seele sei, sind, wie ich glaube, Saller's Einwurfe unwiderleglich"; - wenn ich ferner bedente, daß er 85 fein Buch "Ueber die Anwendung der Rälte", worin der Wille mit einem Male so entschieden als Lebenstraft auftritt, im siebzigften Jahre geschrieben hat, einem Alter, in welchem wohl noch Niemand originelle Grundgedanken zuerst gefakt hat; - wenn ich

dabei noch berücksichtige, daß er sich gerade meiner Ausdrücke "Wille und Vorstellung", nicht aber der sonst viel gebräuchlicheren "Besgehrungss und Erkenntniß-Vermögen" bedient: — bin ich, meisner frühern Voraussehung entgegen, jeht der Ueberzeugung, daß er seinen Grundgedanken von mir entlehnt und, mit der heut zu dage in der gelehrten Welt üblichen Redlichkeit, davon geschwiesgen hat. Das Nähere hierüber sindet man in der zweiten Aufslage der Schrift "Ueber den Willen in der Natur", S. 14.

Die Thesis, welche uns in gegenwärtigem Ravitel beschäftigt, zu bestätigen und zu erläutern, ist nichts geeigneter, als Bi= 10 chats mit Recht berühmtes Buch Sur la vie et la mort. Seine und meine Betrachtungen unterstüken sich wechselseitig, indem die seinigen der physiologische Rommentar der meinigen, und diese ber philosophische Rommentar der seinigen sind und man uns beiderseits ausammengelesen am besten verstehen wird. nehmlich ist hier von der ersten Sälfte seines Werkes, betitelt Recherches physiologiques sur la vie, die Rede. Auseinandersekungen legt er den Gegensak von organischem und animalischem Leben gum Grunde, welcher bem meinigen von Willen und Intellekt entspricht. Wer auf den Ginn, nicht 20 auf die Worte sieht, wird sich nicht badurch irre machen lassen, daß er den Willen dem animalischen Leben zuschreibt; da er barunter, wie gewöhnlich, blok die bewußte Willfür versteht, welche allerdings vom Gehirn ausgeht, wo sie jedoch, wie oben gezeigt worden, noch fein wirkliches Wollen, sondern die bloke 25 Ueberlegung und Berechnung der Motive ift, deren Konklusion. oder Facit, zulegt als Willensakt hervortritt. Alles was ich dem eigentlichen Willen zuschreibe, legt er bem organischen Leben bei, und Alles was ich als Intellekt fasse, ist bei ihm das animale Leben: dieses hat bei ihm seinen Sik allein im Ge= 30 hirn nebst Unhängen; jenes hingegen im ganzen übrigen Organismus. Der burchgängige Gegensat, in welchem er Beide gegen einander nachweist, entspricht dem, welcher bei mir zwi= schen Willen und Intellekt vorliegt. Er geht dabei, als Anatom und Physiolog, vom Objektiven, d. h. vom Bewuktsenn 35 anderer Dinge, aus; ich, als Philosoph, vom Subjektiven, dem Selbstbewußtsenn: und ba ist es nun eine Freude zu seben, wie wir, gleich ben zwei Stimmen im Duetto, in Sarmonie mit

einander fortschreiten, obgleich Jeder etwas Anderes vernehmen läft. Daher lese, wer mich verstehen will, ihn; und wer ihn grundlicher verstehen will, als er sich selbst verstand, lese mich. Da zeigt uns Bichat, im Artifel 4, daß das organische Le-5 ben früher anfängt und später erlischt als das animale, folg= lich, da dieses auch im Schlafe feiert, beinahe eine doppelt so lange Dauer hat; bann, im Artifel 8 und 9, daß das organische Leben Alles sogleich und von selbst vollkommen leistet, das animale hingegen einer langen Uebung und Erziehung bedarf. 10 Aber am interessantesten ist er im sechsten Artikel, wo er darthut, daß das animale Leben ganglich auf die intellektuellen Operationen beschränkt ist, daher kalt und antheilslos vor sich geht, mahrend die Affette und Leidenschaften ihren Gig im organischen Leben haben, wenn gleich die Unlässe dazu im ani-15 malen, d. h. cerebralen Leben liegen: hier hat er gehn fostliche Seiten, die ich gang abschreiben möchte. S. 50 fagt er: Il est sans doute étonnant, que les passions n'ayent jamais leur terme ni leur origine dans les divers organes de la vie animale; qu'au contraire les parties servant aux fonctions 20 internes, soient constamment affectées par elles, et même les déterminent suivant l'état où elles se trouvent. Tel est cependant ce que la stricte observation nous prouve. Je dis d'abord que l'effet de toute espèce de passion, constamment étranger à la vie animale, est de faire naître un 25 changement, une altération quelconque dans la vie organique. Dann führt er aus, wie der Zorn auf Blutumlauf und Bergichlag wirkt, dann wie die Freude, und endlich wie die Furcht; hierauf, wie die Lunge, der Magen, die Gedarme, Leber, Drusen und Pankreas von eben jenen und den verwandten Gemuths-20 bewegungen affizirt werden, und wie der Gram die Nutrition permindert: sodann aber, wie das animale, d. h. das Gehirnleben, von dem Allen unberührt bleibt und ruhig feinen Gang fortgeht. Er beruft sich auch darauf, daß wir, um intellektuelle Operationen zu bezeichnen, die Sand zum Ropfe führen, diese 35 hingegen an bas Herz, ben Magen, die Gedärme legen, wenn mir unsere Liebe, Freude, Trauer ober Saf ausdruden wollen, und bemertt, daß es ein ichlechter Schauspieler fenn mußte, ber, menn er von seinem Gram redete, den Ropf, und wenn von

seiner Geistesanstrengung, das Herz berührte; wie auch daß, während die Gelehrten die sogenannte Seele im Ropfe wohnen ließen, das Bolk den wohlgefühlten Unterschied zwischen Intellekt und Willensaffektionen allemal durch richtige Ausbrude bezeichne. indem es 3. B. von einem tüchtigen, gescheuten, feinen Ropfe 5 rede, hingegen fage: ein gutes Berg, ein gefühlvolles Berg; fo auch "der Born tocht in meinen Adern, bewegt mir die Galle, por Freude hupfen mir die Eingeweide, die Gifersucht vergiftet mein Blut", u. s. w. Les chants sont le langage des passions, de la vie organique, comme la parole ordinaire est 10 celui de l'entendement, de la vie animale: la déclamation tient le milieu, elle anime la langue froide du cerveau, par la langue expressive des organes intérieurs, du coeur, du foie, de l'estomac etc. - Sein Resultat ist: La vie organique est le terme où aboutissent, et le centre d'où partent 15 les passions. Nichts ist mehr als dieses vortreffliche und gründ= liche Buch geeignet, zu bestätigen und deutlich zu machen, bag ber Leib nur der verkörperte (d. h. mittelft der Gehirnfunktionen, also Zeit, Raum und Rausalität, angeschaute) Wille selbst ift. woraus folgt, daß der Wille das Primäre und Ursprüngliche, der 20 Intellekt hingegen, als bloke Gehirnfunktion, das Sekundäre und Abgeleitete ist. Aber das Bewunderungswürdigste und für mich Erfreulichste im Gedankengange Bichats ist, daß dieser große Anatom, auf dem Wege seiner rein physiologischen Betrachtungen, sogar dahin gelangt, die Unveränderlichkeit des morali= 25 Schen Charakters daraus zu erklären, daß nur das animale Leben, also die Kunktion des Gehirns, dem Einfluk der Ergiehung, Uebung, Bildung und Gewohnheit unterworfen ift, der moralisch e Charafter aber dem von außen nicht modifikabeln organischen Leben, b. h. dem aller übrigen Theile, angehört. 30 Ich fann mich nicht entbrechen, die Stelle herzusegen: fie fteht Urtifel 9, §. 2. Telle est donc la grande différence des deux vies de l'animal (cerebrales oder animales, und organisches Leben) par rapport à l'inégalité de perfection des divers systèmes de fonctions, dont chacune résulte: savoir, 35 que dans l'une la prédominance ou l'infériorité d'un système, relativement aux autres, tient presque toujours à l'activité ou à l'inertie plus grandes de ce système, à l'habitude

d'agir ou de ne pas agir; que dans l'autre, au contraire, cette prédominance ou cette infériorité sont immédiatement liées à la texture des organes, et jamais à leur éducation. Voilà pourquoi le tempérament physique et le caractère 5 moral ne sont point susceptibles de changer par l'éducation, qui modifie si prodigieusement les actes de la vie animale; car, comme nous l'avons vu, tous deux appartiennent à la vie organique. Le caractère est, si je puis m'exprimer ainsi, la physionomie des passions; le tem-10 pérament est celle des fonctions internes: or les unes et les autres étant toujours les mêmes, avant une direction que l'habitude et l'exercice ne dérangent jamais, il est manifeste que le tempérament et le caractère doivent être aussi soustraits à l'empire de l'éducation. Elle peut modérer 15 l'influence du second, perfectionner assez le jugement et la réflexion, pour rendre leur empire supérieur au sien, fortifier la vie animale, afin qu'elle résiste aux impulsions de l'organique. Mais vouloir par elle dénaturer le caractère, adoucir ou exalter les passions dont il est l'expression 20 habituelle, agrandir ou resserrer leur sphère, c'est une entreprise analogue à celle d'un médecin qui essaierait d'élever ou d'abaisser de quelques degrés, et pour toute la vie, la force de contraction ordinaire au coeur dans l'état de santé, de précipiter ou de ralentir habituellement 25 le mouvement naturel aux artères, et qui est nécessaire à leur action etc. Nous observerions à ce médecin, que la circulation, la respiration etc. ne sont point sous le domaine de la volonté (Willfür), qu'elles ne peuvent être modifiées par l'homme, sans passer à l'état maladif etc. Fai-30 sons la même observation à ceux qui croient qu'on change le caractère, et par-là même les passions, puisque celles-ci sont un produit de l'action de tous les organes internes, ou qu'elles y ont au moins spécialement leur siège. Der mit meiner Philosophie vertraute Leser mag sich 25 benten, wie groß meine Freude gewesen ist, als ich in den auf einem gang andern Felde gewonnenen Ueberzeugungen des der Welt fo früh entriffenen, außerordentlichen Mannes gleichsam bie Rechnungsprobe zu ben meinigen entdedte.

Einen speciellen Beleg zu der Wahrheit, daß der Organis= mus die bloke Sichtbarkeit des Willens ist, giebt uns auch noch die Thatsache, daß wenn Hunde, Raken, Haushähne, auch wohl noch andere Thiere, im heftigsten Born beißen, die Wunde todtlich werden, ja, wenn von einem Sunde kommend, Sydrophobie 5 im Menschen, den sie traf, hervorbringen fann, ohne daß der Sund toll sei, oder es nachher werde. Denn der äußerste Born ist eben nur der entschiedenste und beftigste Wille gur Bernichtung seines Gegenstandes: dies erscheint nun eben darin, daß alsdann augenblidlich ber Speichel eine verderbliche, gewissermaaken ma= 10 gisch wirkende Kraft annimmt, und zeugt davon, daß Wille und Organismus in Wahrheit Eins sind. Eben Dies geht auch aus ber Thatsache hervor, daß heftiger Aerger der Muttermilch schleunig eine so verderbliche Beschaffenheit geben tann, daß der Saugling alsbald unter Zudungen stirbt. (Most, Ueber sympatheti= 15 iche Mittel, S. 16.)

## Anmertung zu dem über Bicat Gefagten.

Bichat hat, wie oben bargelegt, einen tiesen Blick in die menschliche Natur gethan und in Folge desselben eine überaus bewunderungswürdige Auseinandersehung gegeben, welche zu dem 20 Tiesgedachtesten der ganzen Französsischen Litteratur gehört. Das gegen tritt jeht, sechzig Jahre später, plöhlich Herr Flourens polemisirend auf, in seiner Schrift "De la vie et de l'intelligence", und entblödet sich nicht, Alles, was Bichat über diesen wichtigen und ihm ganz eigenthümlichen Gegenstand zu Tage 25 gesördert hat, ohne Umstände für falsch zu erklären. Und was stellt er gegen ihn ins Feld? Gegengründe? Nein, Gegensbehauptungen\*) und Auktoritäten, und zwar so unstatthafte, wie wunderliche: nämlich Cartesius — und Gall! — Herr Flourens ist nämlich seines Glaubens ein Cartesianer, und ihm ist, noch w

<sup>\*) &</sup>quot;Tout ce qui est relatif à l'entendement appartient à la vie animale", dit Bichat, et jusque-là point de doute; "tout ce qui est relatif aux passions appartient à la vie organique," — et ceci est absolument faux. — So?! — decrevit Florentius magnus.

im Jahre 1858, Descartes "le philosophe par excellence". — Nun ist allerdings Cartesius ein großer Mann, jedoch nur als Bahnbrecher: an seinen sammtlichen Dogmen hingegen ift fein wahres Wort; und sich heut zu Tage auf diese als Autto-5 rität zu berufen, ist geradezu lächerlich. Denn im 19. Jahr= hundert ist ein Cartesianer in der Philosophie eben Das, was ein Ptolemäianer in der Aftronomie, oder ein Stahlianer in ber Chemie fenn wurde. Fur Berrn Flourens nun aber find die Dogmen des Cartesius Glaubensartikel. Cartesius hat ge-10 sehrt: les volontés sont des pensées: also ist es so; wenn gleich Jeder in seinem Innern fühlt, daß Wollen und Denken verschieden sind, wie weiß und schwarg: daher ich oben im neunzehnten Kapitel Dieses habe ausführlich, gründlich und stets am Leitfaden der Erfahrung darthun und verdeutlichen können. Bor 15 Allem aber giebt es, nach Cartefius, dem Drafel des herrn Flourens, zwei grundverschiedene Gubstangen, Leib und Seele: folglich fagt herr Flourens, als rechtgläubiger Cartesianer: Le premier point est de séparer, même par les mots, ce qui est du corps de ce qui est de l'âme (I, 72). 20 belehrt uns ferner, daß diese ame réside uniquement et exclusivement dans le cerveau (II, 137); von wo aus sie, nach einer Stelle des Cartesius, die spiritus animales als Rouriere nach den Musteln sendet, selbst jedoch nur vom Gehirn affizirt werden kann, daher die Leidenschaften ihren Sit (siège) im Ber-25 gen, als welches von ihnen alterirt wird, haben, jedoch ihre Stelle (place) im Gehirn. So, so spricht wirklich bas Orakel bes herrn Flourens, welcher davon fo fehr erbaut ift, daß er es fogar zwei Mal (I, 33, und II, 135) nachbetet, zu unfehlbarer Besiegung des unwissenden Bicat, als welcher weder Geele, 80 noch Leib, sondern blok ein animales und ein organisches Leben fennt, und den er dann hier herablassend belehrt, daß man grundlich unterscheiben muffe die Theile, wo die Leidenschaften ihren Sit haben (siègent), von benen, welche fie affigiren. Danach wirken also die Leidenschaften an einer Stelle, während sie an 85 einer andern sind. Rörperliche Dinge pflegen nur wo fie sind au wirken: aber mit so einer immateriellen Geele mag es ein anderes Bewandnig haben. Was mag überhaupt er und sein Orafel sich bei dieser Unterscheidung von place und siège, von

sieger und affecter wohl so eigentlich gedacht haben? - Der Grundirrthum des Herrn Flourens und seines Cartesius entspringt eigentlich baraus, daß sie die Motive, oder Anlässe ber Leidenschaften, welche, als Vorstellungen, allerdings im Intellekt, b. i. dem Gehirn, liegen, verwechseln mit den Leidenschaften selbst, & die, als Willensbewegungen, im ganzen Leibe, welcher (wie wir wissen) der angeschaute Wille selbst ist, liegen. — Herrn Flourens' zweite Auftorität ist, wie gesagt, Gall. Ich freilich habe am Anfang bieses zwanzigsten Rapitels (und zwar bereits in ber frühern Auflage) gesagt: "Der größte Brrthum in Galls Schadel= 10 lehre ist, daß er auch für moralische Eigenschaften Organe des Gehirns aufstellt." Aber was ich table und verwerfe, ist gerade was Herr Flourens lobt und bewundert: denn er trägt ja das les volontés sont des pensées des Cartelius im Bergen. Demgemäß saat er. S. 144: Le premier service que Gall a rendu à la 16 physiologie (?) a été de rammener le moral à l'intellectuel, et de faire voir que les facultés morales et les facultés intellectuelles sont des facultés du même ordre, et de les placer toutes, autant les unes que les autres, uniquement et exclusivement dans le cerveau. Gewissermaagen 20 meine gange Philosophie, besonders aber das neunzehnte Rapitel dieses Bandes besteht in der Wiberlegung dieses Grundirrthums. Herr Flourens hingegen wird nicht mude, eben diesen als eine große Wahrheit und den Gall als ihren Entdeder zu preisen : 3. B. S. 147: Si j'en étais à classer les services que nous a rendu Gall, 25 je dirais que le premier a été de rammener les qualités morales au cerveau. - S. 153: Le cerveau seul est l'organe de l'âme, et de l'âme dans toute la plénitude de ses fonctions (man sieht, die Cartesianische einfache Seele stedt, als Rern der Sache, noch immer dahinter); il est le siège so de toutes les facultés morales, comme de toutes les facultés intellectuelles. - - Gall a rammené le moral à l'intellectuel, il a rammené les qualités morales au même siège, au même organe, que les facultés intellectuelles. -D wie muffen Bichat und ich uns schämen vor solcher Weis- 25 heit! - Aber, ernstlich zu reden, was fann niederschlagender, oder vielmehr empörender senn, als das Richtige und Tiefgedachte verworfen und dagegen bas Faliche und Verkehrte prakonisirt zu

sehen; zu erleben, daß tief verborgene, ichwer und spät errungene, wichtige Wahrheiten wieder herabgerissen und der alte, platte, spät besiegte Jrrthum abermals an ihre Stelle geseht werben foll; ja, fürchten zu muffen, daß durch folches Berfahren die 5 fo schweren Fortschritte des menschlichen Wissens wieder rudgangig gemacht werden! Aber beruhigen wir uns: benn magna est vis veritatis et praevalebit. — Herr Flourens ist unstreitig ein Mann von vielem Berdienst, hat sich jedoch dasselbe haupt= fächlich auf dem experimentalen Wege erworben. Run aber sind 10 gerade die wichtigsten Wahrheiten nicht durch Experimente herauszubringen, sondern allein durch Nachdenken und Benetration. So hat benn auch Bichat burch sein Nachdenken und burch seinen Tiefblid hier eine Wahrheit zu Tage gefördert, welche zu denen gehört, die den experimentalen Bemühungen des Herrn Flourens 15 unerreichbar bleiben, selbst wenn er, als ächter und konsequenter Cartesianer, noch hundert Thiere mehr zu Tode martert. hatte aber hievon bei Zeiten etwas merten und benten sollen: "Sute bich, Bod, benn es brennt." Run aber die Bermeffenheit und Guffisance, wie nur die mit falichem Dunkel verbundene 20 Oberflächlichkeit sie verleiht, mit der jedoch Berr Flourens einen Denfer, wie Bichat, durch bloke Gegenbehauptungen, Alte-Weiber-Ueberzeugungen und futile Auftoritäten zu widerlegen, sogar ihn zurechtzuweisen, zu meistern, ja, fast zu verspotten unternimmt, hat ihren Ursprung im Atademienwesen und bessen 25 Fauteuils, auf welchen thronend und sich gegenseitig als illustre confrère begrüßend die Herren gar nicht umhin können, sich den Besten, die je gewesen, gleich zu seben, sich für Dratel zu halten und bemgemäß zu befretiren, was falfch und was wahr fenn soll. Dies bewegt und berechtigt mich, ein Mal gerade beraus 80 gu fagen, daß die wirklich überlegenen und privilegirten Geifter. welche bann und wann ein Mal gur Erleuchtung ber übrigen geboren werden, und zu welchen allerdings auch Bichat gehört, es "von Gottes Gnaden" sind und demnach zu den Atademien (in welchen sie meistens nur den einundvierzigsten 35 Kauteuil eingenommen haben) und zu deren illustres confrères sich verhalten wie geborene Fürsten zu den zahlreichen und aus ber Menge gewählten Repräsentanten bes Bolkes. Daher sollte eine geheime Scheu (a secret awe) die herren Atademiter

warnen, ehe sie sich an einen solchen rieben, — es wäre denn, sie hätten die triftigsten Gründe aufzuweisen, nicht aber bloße Gegenbehauptungen und Berufungen auf placita des Cartesius, als welches heut zu Tage durchaus lächerlich ist.

## Rapitel 21.

Rüdblid und allgemeinere Betrachtung.

Wäre nicht, wie die beiden vorhergehenden Rapitel barthun, der Intellekt sekundärer Natur; so würde nicht Alles, was ohne denselben, d. h. ohne Dazwischenkunft der Borftellung, ju Stande kommt, wie 3. B. die Zeugung, die Entwidelung und 10 Erhaltung des Organismus, die Heilung der Wunden, der Erfat ober die vikarirende Erganzung verstummelter Theile, die heilbringende Rrisis in Krankheiten, die Werke thierischer Runsttriebe und das Schaffen des Instinkts überhaupt, so unendlich beffer und vollkommener ausfallen, als Das, was mit Hülfe des In- 15 tellette geschieht, nämlich alle bewußten und beabsichtigten Leistungen und Werke ber Menschen, als welche, gegen jene andern gehalten, bloke Stumperei sind. Ueberhaupt bedeutet Natur das ohne Bermittelung des Intelletts Wirkende, Treibende, Schaffende. Daß nun eben dieses identisch sei mit Dem, was 20 wir in uns als Willen finden, ist das allgemeine Thema dieses zweiten Buchs, wie auch der Abhandlung "Ueber den Willen in ber Natur". Die Möglichkeit dieser Grunderkenntnig beruht darauf, daß dasselbe in uns unmittelbar vom Intellett, ber hier als Selbstbewußtsenn auftritt, beleuchtet wird; sonst wir es eben 25 so wenig in uns, als außer uns naher fennen lernen wurden und ewig vor unerforschlichen Naturfraften ftehen bleiben mukten. Die Beihülfe des Intellekts haben wir wegzudenken, wenn wir das Wesen des Willens an sich selbst erfassen und dadurch, so weit es möglich ist, ins Innere der Natur dringen wollen.

Dieserhalb ist, beiläusig gesagt, mein direkter Antipode unter den Philosophen Anaxagoras; da er zum Ersten und Ursprüngslichen, wovon Alles ausgeht, einen vovs, eine Intelligenz, ein

Borstellendes, beliebig annahm, und als der Erste gilt, der eine folche Unficht aufgestellt hat. Derselben gemäß ware die Welt früher in der bloßen Borstellung, als an sich selbst vorhanden gewesen: während bei mir ber erkenntniklose Wille es ist, ber die 5 Realität der Dinge begründet, deren Entwidelung schon sehr weit gediehen senn muß, ebe es endlich, im animalen Bewußtsenn, gur Borftellung und Intelligenz kommt; so daß bei mir das Denken als das Allerlette auftritt. Inzwischen hat, nach dem Zeugniß bes Aristoteles (Metaph., I, 4), Anaxagoras selbst mit seinem 10 vovs nicht viel anzufangen gewußt, sondern ihn nur aufgestellt und dann eben stehen laffen, wie einen gemalten Seiligen am Eingang, ohne ju seinen Entwidelungen der Natur sich desselben zu bedienen, es sei benn in Nothfällen, wann er sich ein Mal nicht anders zu helfen wußte. - Alle Physikotheologie ist eine 15 Ausführung des, der (Anfangs dieses Rapitels ausgesprochenen) Wahrheit entgegenstehenden, Jrrthums, daß nämlich die voll= kommenste Art der Entstehung der Dinge die durch Bermittelung eines Intelletts sei. Daher eben schiebt dieselbe aller tiefern Ergründung der Natur einen Riegel por.

Seit Sofrates' Zeit und bis auf die unserige finden wir 20 als einen Sauptgegenstand des unaufhörlichen Disputirens der Philosophen jenes ens rationis, genannt Seele. Wir sehen die Meisten die Unsterblichkeit, welches sagen will, die metaphysische Wesenheit, berselben behaupten, Andere jedoch, gestütt auf That= 25 sachen, welche die gangliche Abhängigkeit des Intellekts von förperlichen Organen unwidersprechlich barthun, ben Widerspruch bagegen unermudet aufrecht erhalten. Jene Seele wurde von Allen und vor Allem als ich lechthin einfach genommen: benn gerade hieraus wurde ihr metaphylisches Wesen, ihre Immateria= 20 lität und Unsterblichkeit bewiesen; obgleich diese gar nicht ein Mal nothwendig daraus folgt; benn, wenn wir auch die Berstörung eines geformten Rörpers uns nur durch Berlegung in seine Theile denken können; so folgt daraus nicht, daß die Berstörung eines einfachen Wesens, von dem wir ohnehin keinen 25 Begriff haben, nicht auf irgend eine andere Art, etwan burch allmäliges Schwinden, möglich fei. Ich hingegen gehe bavon aus, daß ich die vorausgesette Einfachheit unsers subjektiv bewußten Wesens, oder des Ichs, aufhebe, indem ich nachweise.

daß die Aeukerungen, aus welchen man dieselbe folgerte, zwei sehr perschiedene Quellen haben, und daß allerdings der Intel= lett physisch bedingt, die Funktion eines materiellen Organs, daher von diesem abhängig, und ohne dasselbe so unmöglich sei, wie das Greifen ohne die Sand, daß er demnach zur blogen 5 Erscheinung gehöre und also das Schidsal dieser theile, - daß hingegen der Wille an fein specielles Organ gebunden, sondern überall gegenwärtig, überall das eigentlich Bewegende und Bilbende, mithin das Bedingende des ganzen Organismus sei, daß er in der That das metaphysische Substrat der gesammten Er= 10 scheinung ausmache, folglich nicht, wie ber Intellett, ein Posterius, sondern das Prius derselben, und diese von ihm, nicht er von ihr, abhängig sei. Der Leib aber wird sogar zu einer bloken Borstellung herabgesent, indem er nur die Art ist, wie in der Anschauung des Intelletts, oder Gehirns, der Wille sich dar= 15 stellt. Der Wille hingegen, welcher in allen früheren, sonst noch so verschiedenen Snitemen als eines der letten Ergebnisse auftritt, ist bei mir das Allererste. Der Intellekt wird, als bloße Funktion des Gehirns, vom Untergang des Leibes mitgetroffen; hingegen keineswegs der Wille. Aus dieser Heterogeneität 20 Beider, nebst ber sekundaren Natur des Intellekts, wird es be= greiflich, daß der Mensch, in der Tiefe seines Gelbstbewuftsenns, sich ewig und ungerstörbar fühlt, bennoch aber feine Erinnerung, weder a parte ante noch a parte post, über seine Lebensdauer hinaus haben kann. Ich will hier nicht der Erörterung der wah= 25 ren Unzerstörbarkeit unsers Wesens, als welche ihre Stelle im vierten Buche hat, vorgreifen, sondern habe nur die Stelle, an welche sie sich knüpft, bezeichnen wollen.

Daß nun aber, in einem allerdings einseitigen, jedoch von unserm Standpunkt aus wahren Ausdrude, der Leib eine bloße 30 Vorstellung genannt wird, beruht darauf, daß ein Dasenn im Raum, als ein ausgedehntes, und in der Zeit, als ein sich änsberndes, in Beiden aber durch Rausalnexus näher bestimmtes, nur möglich ist in der Vorstellung, als auf deren Formen jene Bestimmungen sämmtlich beruhen, also in einem Gehirn, in welschem demnach ein solches Dasenn als ein objektives, d. h. ein fremdes, auftritt. Daher kann selbst unser eigener Leib diese Art von Dasenn nur in einem Gehirn haben. Denn die Erkenntniß,

welche ich von meinem Leibe als einem Ausgedehnten, Raumerfüllenden und Beweglichen habe, ist bloß mittelbar: sie ist
ein Bild in meinem Gehirn, welches mittelst Sinne und Berstand zu Stande kommt. Un mittelbar gegeben ist mir der
beib allein in der Muskelaktion und im Schmerz oder Behagen,
welche Beide zunächst und unmittelbar dem Willen angehören. —
Das Zusammenbringen aber dieser beiden verschiedenen Erkenntnißweisen meines eigenen Leibes vermittelt nachher die sernere
Einsicht, daß alle andern Dinge, welche ebenfalls das beschriebene
odsektive Dasenn, welches zunächst nur in meinem Gehirn ist,
haben, deshalb nicht außer demselben gar nicht vorhanden sein,
sondern ebenfalls an sich zuletzt eben Das senn müssen, was sich
dem Selbstbewußtsenn als Wille kund giebt.

## Rapitel 22\*).

Objektive Ansicht des Intellekts.

15

Es giebt zwei von Grund aus verschiedene Betrachtungsweisen des Intellekts, welche auf der Verschiedenheit des Standpunkts beruhen und, so sehr sie auch, in Folge dieser, einander
entgegengeset sind, dennoch in Uebereinstimmung gebracht wer20 den müssehend und das Bewußtsehn als das Gegebene nehmend,
uns darlegt, durch welchen Mechanismus in demselben die Welt
sich darstellt, und wie aus den Materialien, welche Sinne und
Verstand liesern, sie sich darin ausbaut. Als den Urheber dieser
25 Betrachtungsweise haben wir Locke anzusehen: Kant brachte sie
zu ungleich höherer Bollendung, und ebenfalls ist unser erstes
Vuch, nebst den Ergänzungen dazu, ihr gewidmet.

Die dieser entgegengesetzte Betrachtungsweise des Intellekts ist die objektive, welche von außen anhebt, nicht das eigene Bewußtsenn, sondern die in der äußern Erfahrung gegebenen, sich

<sup>\*)</sup> Dies Kapitel bezieht sich auf die letztere Hälfte des §. 27 des ersten Bandes.

ihrer selbst und ber Welt bewußten Wesen gu ihrem Gegenstande nimmt, und nun untersucht, welches Berhältnig der Intellett berselben zu ihren übrigen Eigenschaften hat, wodurch er möglich, wodurch er nothwendig geworden, und was er ihnen leistet. Der Standpunkt dieser Betrachtungsweise ist der empirische: sie 5 nimmt die Welt und die darin vorhandenen thierischen Wesen als schlechthin gegeben, indem sie von ihnen ausgeht. Sie ist bemnach zunächst zoologisch, anatomisch, physiologisch, und wird erst durch die Berbindung mit jener erstern und von dem da= durch gewonnenen höhern Standpunkt aus philosophisch. Die 10 bis jekt allein gegebene Grundlage zu ihr verdanken wir den Bootomen und Physiologen, zumeist den Frangösischen. Besonbers ist hier Cabanis zu nennen, bessen vortreffliches Wert, Des rapports du physique au moral, auf bem physiologischen Wege, für diese Betrachtungsweise bahnbrechend gewesen ist. 15 Gleichzeitig wirfte der berühmte Bichat, bessen Thema jedoch ein viel umfassenderes war. Selbst Gall ist hier zu nennen; wenn gleich sein Sauptzwed verfehlt wurde. Unwissenheit und Vorurtheil haben gegen diese Betrachtungsweise die Anklage des Materialismus erhoben; weil dieselbe, sich rein an die Erfahrung 20 haltend, die immaterielle Substang, Seele, nicht tennt. Die neuesten Fortschritte in der Physiologie des Nervensustems, durch Charles Bell, Magendie, Marshal Sall u. a., haben den Stoff dieser Betrachtungsweise ebenfalls bereichert und berichtigt. Eine Philosophie, welche, wie die Rantische, diesen Ge= 25 sichtspunkt für den Intellekt ganglich ignorirt, ift einseitig und eben dadurch ungureichend. Gie läßt zwischen unserm philosophi= schen und unserm physiologischen Wissen eine unübersehbare Rluft, bei der wir nimmermehr Befriedigung finden tonnen.

Obwohl schon Das, was ich in den beiden vorhergeganges 30 nen Rapiteln über das Leben und die Thätigkeit des Gehirns gessagt habe, dieser Betrachtungsweise angehört, imgleichen, in der Abhandlung über den Willen in der Natur, alle unter der Rusbrik, "Pflanzenphysiologie" gegebenen Erörterungen und auch ein Theil der unter der Rubrik, vergleichende Anatomie" befindlichen 35 ihr gewidmet sind, wird die hier folgende Darlegung ihrer Resulate im Allgemeinen keineswegs überflüssig senn.

Des grellen Kontrastes zwischen ben beiden im Obigen

einander entgegengestellten Betrachtungsweisen des Intelletts wird man am lebhaftesten inne werden, wenn man, die Sache auf die Spike stellend, sich vergegenwärtigt, daß was die eine als besonnenes Denken und lebendiges Anschauen unmittelbar aufnimmt s und zu ihrem Stoffe macht, für die andere nichts weiter ist, als die physiologische Funktion eines Eingeweides, des Gehirns; ja, daß man berechtigt ist, zu behaupten, die ganze objektive Welt, so granzenlos im Raum, so unendlich in der Zeit, so unergrund= lich in der Bolltommenheit, sei eigentlich nur eine gewisse Bewe-10 gung ober Affektion ber Breimasse im Birnschädel. Da fragt man erstaunt: was ist dieses Gehirn, dessen Funktion ein solches Phänomen aller Phänomene hervorbringt? Was ist die Materie, Die zu einer solchen Breimasse raffinirt und potenzirt werden fann, daß die Reizung einiger ihrer Partifeln gum bedingenden Träger 15 des Dasenns einer objektiven Welt wird? Die Scheu por folden Fragen trieb zur Sppoftase ber einfachen Gubstang einer immateriellen Seele, die im Gehirn blok wohnte. Wir fagen unerschroden: auch diese Breimasse ist, wie jeder vegetabilische oder animalische Theil, ein organisches Gebilde, gleich allen ihren 20 geringeren Anverwandten, in der ichlechtern Behausung der Röpfe unserer unvernünftigen Bruder, bis jum geringsten, taum noch apprehendirenden, herab; jedoch ist jene organische Breimasse das lette Produkt der Natur, welches alle übrigen ichon voraussett. An sich selbst aber und außerhalb ber Vorstellung ist auch bas 25 Gehirn, wie alles Andere, Wille. Denn Für-ein-Anderesbasenn ift vorgestelltwerben, ansichsenn ift wollen: hierauf eben beruht es, daß wir auf dem rein objektiven Wege nie gum Innern der Dinge gelangen; sondern, wenn wir von außen und empirisch ihr Inneres zu finden versuchen, dieses 30 Innere, unter unfern Sanden, stets wieder zu einem Meugern wird, - das Mark des Baumes, so gut wie seine Rinde, das Berg des Thieres, so gut wie sein Fell, die Reimhaut und der Dotter des Eies, so gut wie seine Schaale. Singegen auf dem subjektiven Wege ift das Innere uns jeden Augenblid gu= 35 gänglich: ba finden wir es als ben Willen zunächst in uns selbst, und muffen, am Leitfaden ber Analogie mit unserm eige= nen Wesen, die übrigen enträthseln können, indem wir zu ber Einsicht gelangen, daß ein Genn an sich, unabhängig pom

Erkanntwerden, d. h. Sichdarstellen in einem Intellekt, nur als ein Wollen denkbar ist.

Gehen wir nun, in der objektiven Auffassung des Intellefts, so weit wir irgend fonnen, gurud; so werden wir finden, daß die Nothwendigfeit, oder das Bedürfnig der Erkenntnig 5 überhaupt entsteht aus der Bielheit und dem getrennten Dasenn der Wesen, also aus der Individuation. Denn denkt man sich. es sei nur ein einziges Wesen porhanden; so bedarf ein solches keiner Erkenntniß: weil nichts da ist, was von ihm selbst verschieden wäre, und dessen Dasenn es daher erst mittelbar, 10 burch Erkenntnik, d. h. Bild und Begriff, in sich aufzunehmen hätte. Es wäre eben selbst schon Alles in Allem, mithin bliebe ihm nichts zu erkennen, d. h. nichts Fremdes, das als Gegen= stand, Objett, aufgefast werden konnte, übrig. Bei ber Bielheit der Wesen hingegen befindet jedes Individuum sich in einem 15 Bustande der Jolation von allen übrigen, und daraus entsteht die Nothwendigfeit der Erfenntniß. Das Nervensnstem, mittelft dessen das thierische Individuum zunächst sich seiner selbst bewußt wird, ift durch seine Saut begrängt: jedoch, im Gehirn bis gum Intellett gesteigert, überschreitet es Diese Grange, mittelft seiner 20 Erkenntnifform der Rausalität, und so entsteht ihm die Unschauung, als ein Bewußtsenn anderer Dinge, als ein Bild von Wefen in Raum und Beit, die sich verandern, gemäß der Rausalität. — In diesem Sinne ware es richtiger zu sagen: "nur das Berschiedene wird vom Berschiedenen erkannt", als, wie 25 Empedokles fagte, .. nur das Gleiche vom Gleichen", welches ein gar schwankender und vieldeutiger Sak war: obgleich sich auch wohl Gesichtspunkte fassen lassen, von welchen aus er wahr ist; wie, beiläufig gesagt, icon der des helvetius, wenn er so schön wie treffend bemerkt: Il n'y a que l'esprit qui sente 30 l'esprit: c'est une corde qui ne frémit qu'à l'unison; welches zusammentrifft mit dem Xenophanischen σοφον ειναι δει τον επιγνωσομένον τον σοφον (sapientem esse oportet eum, qui sapientem agniturus sit), und ein großes Herzeleid ist. -Mun aber wieder von der andern Geite wissen wir, bak, um= 35 gefehrt, die Bielheit des Gleichartigen erst möglich wird burch Beit und Raum, also burch die Formen unserer Erfenntnig. Der Raum entsteht erft, indem das erkennende Subjekt nach außen

sieht: er ist die Art und Weise, wie das Subjekt etwas als von sich verschieden auffaßt. Soeben aber sahen wir die Erkenntniß überhaupt durch Vielheit und Verschiedenheit bedingt. Also die Erkenntniß und die Vielheit, oder Individuation, stehen und fals sen mit einander, indem sie sich gegenseitig bedingen. — Hieraus ist zu schließen, daß jenseit der Erscheinung, im Wesen an sich aller Dinge, welchem Zeit und Raum, und deshalb auch die Vielsheit, fremd senn muß, auch keine Erkenntniß vorhanden senn kann. Ein "Erkennen der Dinge an sich", im strengsten Sinne des Worts, wäre demnach schon darum unmöglich, weil wo das Wesen an sich der Dinge anfängt, das Erkennen wegfällt, und alle Erkenntniß schon grundwesentlich bloß auf Erscheinungen geht. Denn sie entspringt aus einer Beschränkung, durch welche sie nöthig gemacht wird, um die Schranken zu erweitern.

Für die objettive Betrachtung ist das Gehirn die Efflores= ceng des Organismus; daher erft wo diefer feine höchste Bollfommenheit und Romplitation erlangt hat, es in seiner größten Entwidelung auftritt. Den Organismus aber haben wir im vorhergehenden Rapitel als die Objektivation des Willens kennen 20 gelernt: ju dieser muß daher auch das Gehirn, als sein Theil, gehören. Ferner habe ich daraus, daß der Organismus nur die Sichtbarkeit des Willens, also an sich dieser selbst ift, abgeleitet, daß jede Affektion des Organismus zugleich und unmittelbar ben Willen affigirt, b. h. angenehm ober schmerzlich empfunden 25 wird. Jedoch tritt, durch die Steigerung ber Gensibilität, bei höherer Entwidelung des Nervensnstems, die Möglichkeit ein, daß in den edleren, d. h. den objektiven Sinnesorganen (Gesicht, Gehör) die ihnen angemessenen, höchst garten Affektionen empfunden werden, ohne an sich selbst und unmittelbar den Willen gu 30 affiziren, d. h. ohne schmerzlich ober angenehm zu senn, daß sie mithin als an sich gleichgültige, blog wahrgenommene Empfindungen ins Bewußtsenn treten. Im Gehirn erreicht nun aber biefe Steigerung ber Gensibilität einen fo hohen Grad, daß auf empfangene Sinneseindrude fogar eine Reaktion entsteht, welche 35 nicht unmittelbar vom Willen ausgeht, sondern gunächst eine Spontaneität der Berstandessunktion ist, als welche von der un= mittelbar mahrgenommenen Sinnesempfindung den Uebergang gu beren Ur fache macht, wodurch, indem dabei das Gehirn qualeich

die Form des Raumes hervorbringt, die Anschauung eines äußern Objektes entsteht. Man kann daher den Bunkt, wo von der Empfindung auf der Reting, welche noch eine bloke Affektion des Leibes und insofern des Willens ist, der Berstand den Uebergang macht zur Urfache jener Empfindung, die er mittelft feiner Form 5 des Raumes als ein Aeukeres und von der eigenen Berson Berschiedenes projicirt. — als die Granze betrachten zwischen der Welt als Wille und der Welt als Vorstellung, oder auch als die Geburtsstätte dieser letteren. Beim Menschen geht nun aber die, in lekter Instanz freilich doch vom Willen verliehene. Spontanei= 10 tät der Gehirnthätigkeit noch weiter, als zur bloßen Unschauung und unmittelbaren Auffassung der Rausalverhältnisse; nämlich bis zum Bilden abstratter Beariffe aus jenen Anschauungen, und jum Operiren mit biefen, b. h. jum Denten, als worin feine Bernunft besteht. Die Gedanten sind daher von den Affet- 15 tionen des Leibes, welche, weil dieser die Objektivation des Wil-Iens ift, felbft in den Sinnesorganen, burch Steigerung, fogleich in Schmerz übergehen können, am entferntesten. Borstellung und Gedanke können, dem Gesagten zufolge, auch als die Efflorescenz des Willens angesehen werden, sofern sie aus der höchsten Boll- 20 endung und Steigerung des Organismus entspringen, dieser aber, an sich selbst und außerhalb der Borstellung, der Wille ift. Allerdings seht, in meiner Erklärung, das Dasenn des Leibes die Welt der Vorstellung voraus; sofern auch er, als Körper oder reales Objekt, nur in ihr ist: und andererseits sext die Borstellung 25 selbst eben so sehr den Leib voraus; da sie nur durch die Funttion eines Organs besselben entsteht. Das der gangen Erscheinung jum Grunde Liegende, bas allein an sich selbst Seiende und Ursprüngliche darin, ist ausschlieklich der Wille: denn er ist es, welcher eben durch diesen Procest die Form der Borftel= 30 lung annimmt, d. h. in das sekundare Dasenn einer gegenständ= lichen Welt, oder die Erkennbarkeit, eingeht. - Die Philosophen por Rant, wenige ausgenommen, haben die Erklärung des Bergangs unsers Ertennens von ber verkehrten Seite angegriffen. Sie giengen nämlich dabei aus von einer sogenannten Seele, 35 einem Wesen, dessen innere Natur und eigenthümliche Funktion im Denken bestände, und zwar gang eigentlich im abstratten Denfen, mit blogen Begriffen, die ihr um fo volltommener angehörten,

als sie von aller Anschaulichkeit ferner lagen. (Bier bitte ich, die Anmerkung am Ende des §. 6 meiner Preisschrift über das Fundament der Moral nachzusehen.) Diese Seele sei unbegreiflicher Weise in den Leib gerathen, woselbst sie in ihrem reinen 5 Denken nur Störungen erleide, icon durch die Sinneseindrude und Unschauungen, noch mehr burch bie Gelüste, welche biese erregen, endlich burch bie Affette, ja Leidenschaften, zu welchen wieder diese sich entwickeln; während das selbsteigene und ur= sprüngliche Element dieser Seele lauteres, abstraktes Denken sei. 10 welchem überlassen sie nur Universalia, angeborene Begriffe und aeternas veritates zu ihren Gegenständen habe und alles Anschauliche tief unter sich liegen lasse. Daber stammt benn auch die Berachtung, mit welcher noch jest von den Philosophieprofessoren die "Sinnlichkeit" und das "Sinnliche" erwähnt, ja, 15 zur Sauptquelle der Immoralität gemacht werden : während gerade die Sinne, da sie im Berein mit den apriorischen Funktionen des Intellekts, die Unschauung hervorbringen, die lautere und unschuldige Quelle aller unserer Erkenntnisse sind, von welcher alles Denten seinen Gehalt erst erborgt. Man könnte mahrlich glau-20 ben, jene Serren bachten bei der Sinnlichkeit stets nur an den porgeblichen sechsten Sinn ber Frangosen. — Besagtermaaßen also machte man, beim Proces bes Erkennens, das allerlette Produkt desselben, das abstrakte Denken, gum Ersten und Ur= fprunglichen, griff bemnach, wie gesagt, Die Sache am verkehrten 25 Ende an. - Wie nun, meiner Darstellung gufolge, der Intellett aus dem Organismus und dadurch aus dem Willen ent= springt, mithin ohne diesen nicht senn könnte; so fände er ohne ihn auch feinen Stoff und Beschäftigung: weil alles Ertennbare eben nur die Objektivation des Willens ist.

20 Aber nicht nur die Anschauung der Außenwelt, oder das Bewußtsenn anderer Dinge, ist durch das Gehirn und seine Funktionen bedingt, sondern auch das Selbstbewußtsenn. Der Wille an sich selbst ist bewußtlos und bleibt es im größten Theile seiner Erscheinungen. Die sekundäre Welt der Vorstellung mußt hinzutreten, damit er sich seiner bewußt werde; wie das Licht erst durch die es zurüdwersenden Körper sichtbar wird und außerdem sich wirkungslos in die Finsterniß verliert. Indem der Wille, zum Zwed der Auffassung seiner Beziehungen zur Außenwelt, im

thierischen Individuo, ein Gehirn hervorbringt, entsteht erft in diesem das Bewuktsenn des eigenen Selbst, mittelst des Subjetts des Erkennens, welches die Dinge als daseiend, das Ich als wollend auffakt. Nämlich die im Gehirn aufs Söchste gestei= gerte, jedoch in die verschiedenen Theile desselben ausgebreitete 5 Sensibilität muß zuvörderft alle Strahlen ihrer Thatigfeit gusammenbringen, sie gleichsam in einen Brennpunkt koncentriren. ber jedoch nicht, wie bei Sohlspiegeln, nach außen, sondern, wie bei Ronvexsviegeln, nach innen fällt: mit diesem Buntte nun beschreibt sie zunächst die Linie der Zeit, auf der baher Alles, was 10 sie vorstellt, sich darstellen muß und welche die erste und wesent= lichste Form alles Erkennens, oder die Form des inneren Sinnes ift. Dieser Brennpuntt ber gesammten Gehirnthätigkeit ist Das, was Rant die synthetische Einheit der Apperception nannte: erft mittelst desselben wird der Wille sich seiner selbst bewuft, indem 15 dieser Fotus der Gehirnthätigkeit, oder das Erkennende, sich mit seiner eigenen Basis, baraus er entsprungen ift, dem Wollenden, als identisch auffaßt und so das Ich entsteht. Dieser Fokus der Gehirnthätigkeit bleibt bennoch gunächst ein bloges Subjekt bes Erkennens und als solches fähig, der kalte und antheilslose Ru= 20 schauer, der bloge Lenker und Berather des Willens gu fenn, wie auch, ohne Rudficht auf diesen und sein Wohl oder Weh, die Außenwelt rein objettiv aufzufassen. Aber sobald er sich nach innen richtet, erkennt er als die Basis seiner eigenen Erscheinung den Willen, und flieft daher mit diesem in das Bewuftsenn eines 25 Ich gusammen. Jener Brennpunkt der Gehirnthätigkeit (oder bas Subjekt der Erkenntniß) ist, als untheilbarer Bunkt, amar einfach, beshalb aber boch feine Substang (Seele), sondern ein bloker Buftand. Das, beffen Buftand er felbst ift, tann nur indirett, gleichsam durch Reflex, von ihm erkannt werden: aber das Auf= 30 hören des Zustandes darf nicht angesehen werden als die Bernichtung bessen, von dem es ein Zustand ist. Dieses erkennende und bewußte Ich verhält sich zum Willen, welcher die Basis der Erscheinung desselben ist, wie das Bild im Fotus des Sohlspiegels zu diesem selbst, und hat, wie jenes, nur eine bedingte, ja 35 eigentlich bloß scheinbare Realität. Weit entfernt, das schlechthin Erste zu senn (wie 3. B. Fichte lehrte), ist es im Grunde tertiär, indem es den Organismus voraussent, dieser aber den

Willen. — Ich gebe zu, daß alles hier Gesagte doch eigentlich nur Bild und Gleichniß, auch zum Theil hypothetisch sei: allein wir stehen bei einem Punkte, bis zu welchem kaum die Gedansten, geschweige die Beweise reichen. Ich bitte daher, es mit Dem zu vergleichen, was ich im zwanzigsten Kapitel über diesen Gegenstand ausführlich beigebracht habe.

Obgleich nun das Wesen an sich jedes Daseienden in seinem Willen besteht, und die Erfenntnik, nebit dem Bewuktsenn, nur als ein Sefundares, auf den höheren Stufen ber Erscheinung 10 hingutommt; so finden wir doch, daß der Unterschied, den die Unwesenheit und der verschiedene Grad des Bewuftsenns und Intelletts zwischen Wesen und Wesen sekt, überaus groß und folgenreich ist. Das subjektive Dasenn der Pflanze muffen wir uns denken als ein schwaches Analogon, einen bloßen Schatten 15 von Behagen und Unbehagen: und selbst in diesem äukerst schwaden Grade weiß die Pflanze allein von sich, nicht von irgend etwas außer ihr. Hingegen schon das ihr am nächsten stehende, unterste Thier ist durch gesteigerte und genauer specificirte Bedürfnisse veranlaft, die Sphäre seines Dasenns über die Grange 20 seines Leibes hinaus zu erweitern. Dies geschieht durch die Er= fenntnik: es hat eine dumpfe Wahrnehmung seiner nächsten Umgebung, aus welcher ihm Motive für fein Thun, gum 3med feiner Erhaltung, erwachsen. Siedurch tritt sonach das Medium der Motive ein: und dieses ist - die in Zeit und Raum ob-25 jettiv dastehende Welt, die Welt als Borstellung; so ichwach, dumpf und taum dammernd auch dieses erste und niedrigste Exemplar derselben senn mag. Aber deutlicher und immer deut= licher, immer weiter und immer tiefer, pragt sie sich aus, in dem Maake, wie in der aufsteigenden Reihe thierischer Organisationen 30 das Gehirn immer vollkommener producirt wird. Diese Steige= rung der Gehirnentwidelung, also des Intellekts und der Rlarheit der Borftellung, auf jeder dieser immer höheren Stufen, wird aber herbeigeführt durch das sich immer mehr erhöhende und tomplicirende Bedürfnik biefer Erscheinungen des Willens. Bo Dieses muß immer erst den Anlag dazu geben: denn ohne Noth bringt die Natur (d. h. der in ihr sich objektivirende Wille) nichts. am wenigsten die schwierigste ihrer Produktionen, ein vollkommneres Gehirn hervor; in Folge ihrer lex parsimoniae: natura

nihil agit frustra et nihil facit supervacaneum. Jedes Thier hat sie ausgestattet mit den Organen, die zu seiner Erhaltung, ben Waffen, die zu seinem Rampfe nothwendig sind; wie ich dies in der Schrift .. Vom Willen in der Natur" unter der Rubrit "Bergleichende Anatomie" ausführlich dargestellt habe: nach s dem nämlichen Maakstabe daher ertheilte sie jedem das wichtigste der nach außen gerichteten Organe, das Gehirn, mit seiner Funttion, dem Intellett. Je komplicirter nämlich, durch höhere Ent= widelung, seine Organisation wurde, desto mannigfaltiger und specieller bestimmt wurden auch seine Bedürfnisse, folglich besto 10 schwieriger und von der Gelegenheit abhängiger die Berbeischaffung des sie Befriedigenden. Da bedurfte es also eines weitern Gesichtskreises, einer genauern Auffassung, einer richtigern Unterscheidung der Dinge in der Augenwelt, in allen ihren Umständen und Beziehungen. Demgemäß sehen wir die Borstellungsfräfte 15 und ihre Organe, Gehirn, Nerven und Sinneswerfzeuge, immer vollkommener hervortreten, je höher wir in der Stufenleiter ber Thiere aufwärts gehen: und in dem Maake, wie das Cerebralinstem sich entwidelt, stellt sich die Außenwelt immer deutlicher. vielseitiger, vollkommener, im Bewuftsenn bar. Die Auffassung 20 derselben erfordert jest immer mehr Aufmerksamkeit, und zulest in dem Grade, daß bisweilen ihre Beziehung auf den Willen momentan aus den Augen verloren werden muß, damit sie desto reiner und richtiger por sich gehe. Gang entschieden tritt dies erst beim Menschen ein: bei ihm allein findet eine reine Son = 25 derung des Erkennens vom Wollen Statt. Dies ift ein wichtiger Buntt, den ich hier blok berühre, um seine Stelle gu bezeichnen und weiter unten ihn wieder aufnehmen zu können. -Aber auch diesen letten Schritt in der Ausdehnung und Bervollfommnung des Gehirns, und damit in der Erhöhung der Er= 30 kenntnifkräfte, thut die Natur, wie alle übrigen, bloß in Folge ber erhöhten Bedürfniffe, alfo gum Dienste des Willens. Was dieser im Menschen bezwedt und erreicht, ist zwar im Wesentlichen das Selbe und nicht mehr, als was auch im Thiere sein Ziel ist: Ernährung und Fortpflanzung. Aber durch die 35 Organisation des Menschen wurden die Erfordernisse zur Erreidung jenes Biels fo fehr vermehrt, gesteigert und specificirt, daß, gur Erreichung bes Zweds, eine ungleich beträchtlichere Erhöhung

des Intelletts, als die bisherigen Stufen darboten, nothwendig, ober wenigstens das leichteste Mittel war. Da nun aber der Intellekt, seinem Wesen gufolge, ein Werkzeug von höchst vielseitigem Gebrauch und auf die verschiedenartigsten Zwede gleich 5 anwendbar ist: so konnte die Ratur, ihrem Geist der Sparsam= feit getreu, alle Forderungen der so mannigfach gewordenen Beburfnisse nunmehr gang allein burch ihn beden: baber stellte sie den Menschen, ohne Befleidung, ohne natürliche Schutwehr, oder Angriffswaffe, ja mit verhältnigmäßig geringer Mustelfraft, bei 10 großer Gebrechlichkeit und geringer Ausdauer gegen widrige Ginfluffe und Mangel, hin, im Berlaft auf jenes eine große Wertzeug, zu welchem sie nur noch die Sande, von der nachsten Stufe unter ihm, bem Uffen, beizubehalten hatte. Durch den also hier auftretenden überwiegenden Intellekt ist aber nicht nur die Auf-15 fassung der Motive, die Mannigfaltigkeit derselben und überhaupt der Horizont der Zwede unendlich vermehrt, sondern auch die Deutlichkeit, mit welcher der Wille fich feiner felbit bewuft wird, aufs höchste gesteigert, in Folge der eingetretenen Rlarheit des gangen Bewußtsenns, welche, durch die Kähigkeit des ab-20 stratten Erkennens unterstütt, jest bis gur volltommenen Beson= nenheit geht. Dadurch aber, wie auch durch die als Träger eines so erhöhten Intelletts nothwendig vorausgesetzte Behemeng bes Willens, ist eine Erhöhung aller Affette eingetreten, ja die Möglichkeit der Leidenschaften, welche das Thier eigent= 26 lich nicht tennt. Denn die Seftigfeit des Willens halt mit ber Erhöhung der Intelligeng gleichen Schrift, eben weil diese eigent= lich immer aus den gesteigerten Bedürfnissen und dringendern Forberungen des Willens entspringt: gudem aber unterstüten beide sich wechselseitig. Die Seftigkeit des Charakters nämlich hängt 30 Bulammen mit größerer Energie bes Bergichlags und Blutumlaufs. welche physisch die Thätigkeit des Gehirns erhöht. Andererseits wieder erhöht die Rlarheit der Intelligenz, mittelst der lebhafte= ren Auffassung der äußern Umstände, die durch diese hervorgerufenen Affette. Daher 3. B. lassen junge Ralber sich rubia 35 auf einen Bagen paden und fortichleppen: junge Löwen aber. wenn nur von der Mutter getrennt, bleiben fortwährend unruhig und brullen unabläffig, vom Morgen bis gum Abend; Rinder. in einer solchen Lage, wurden sich fast zu Tode ichreien und

qualen. Die Lebhaftigkeit und Seftigkeit des Affen steht mit sei= ner schon sehr entwidelten Intelligenz in genauer Berbindung. Auf eben diesem Wechselverhältnik beruht es, daß der Mensch überhaupt viel größerer Leiden fähig ist, als das Thier; aber auch größerer Freudigkeit, in den befriedigten und frohen Affekten. 6 Eben so macht der erhöhte Intellekt ihm die Langeweile fühlbarer, als dem Thier, wird aber auch, wenn er individuell sehr vollkommen ist, zu einer unerschöpflichen Quelle ber Rurzweil. Im Ganzen also verhält sich die Erscheinung des Willens im Menschen zu der im Thier der obern Geschlechter wie ein an- 10 geschlagener Ion zu seiner zwei bis drei Oktaven tiefer gegriffe= nen Quinte. Aber auch zwischen den verschiedenen Thierarten sind die Unterschiede des Intelletts und dadurch des Bewuktsenns groß und endlos abgestuft. Das bloke Analogon von Bewußtsenn, welches wir noch der Pflanze zuschreiben muffen, 15 wird sich zu dem noch viel dumpferen subjektiven Wesen eines unorganischen Körpers ungefähr verhalten wie das Bewußtsenn des untersten Thieres zu jenem quasi Bewuftsenn der Bflanze. Man kann sich die gahllosen Abstufungen im Grade des Bewußtsenns veranschaulichen unter dem Bilde der verschiedenen Ge= 20 schwindigkeit, welche die vom Centro ungleich entfernten Buntte einer drehenden Scheibe haben. Aber das richtigste, ja, wie un= ser drittes Buch lehrt, das natürliche Bild jener Abstufung lie= fert die Tonleiter, in ihrem gangen Umfang, vom tiefsten noch hörbaren bis zum höchsten Ton. Nun aber ist es der Grad des 25 Bewuhtsenns, welcher den Grad des Dasenns eines Wesens bestimmt. Denn alles unmittelbare Dasenn ist ein subjektives: bas objektive Dasenn ist im Bewußtsenn eines Andern vorhanden, also nur für dieses, mithin gang mittelbar. Durch den Grad des Bewußtsenns sind die Wesen so verschieden, wie sie durch den Willen 30 gleich sind, sofern dieser das Gemeinsame in ihnen allen ift.

Was wir aber jeht zwischen Pflanze und Thier, und dann zwischen den verschiedenen Thiergeschlechtern betrachtet haben, sin= det auch noch zwischen Mensch und Mensch Statt. Auch hier nämlich begründet das Sekundäre, der Intellekt, mittelst der von 85 ihm abhängigen Klarheit des Bewußtsenns und Deutlichkeit des Erkennens, einen sundamentalen und unabsehbar großen Unterschied in der ganzen Weise des Dasenns, und dadurch im Grade

desselben. Je höher gesteigert das Bewußtsenn ist, desto deutslicher und zusammenhängender die Gedanken, desto klärer die Ansichauungen, desto inniger die Empfindungen. Dadurch gewinnt Alles mehr Tiese: die Rührung, die Wehmuth, die Freude und der Schmerz. Die gewöhnlichen Flachköpse sind nicht ein Mal rechter Freude fähig: sie leben in Dumpsheit dahin. Während dem Einen sein Bewußtsenn nur das eigene Dasenn, nebst den Motiven, welche zum Zweck der Erhaltung und Erheiterung dessels ben apprehendirt werden müssen, in einer dürftigen Auffassung der Außenwelt vergegenwärtigt, ist es dem Andern eine camera obscura, in welcher sich der Makrokosmos darstellt:

"Er fühlet, daß er eine kleine Welt In seinem Gehirne brütend hält, Daß die fängt an zu wirken und zu leben, Daß er sie gerne möchte von sich geben."

15

Die Verschiedenheit der ganzen Art des Dasenns, welche die Extreme der Gradation der intellettuellen Fähigkeiten zwischen Mensch und Mensch feststellen, ist so groß, daß die zwischen Rönig und Tagelöhner bagegen gering erscheint. Und auch hier 20 ift, wie bei ben Thiergeschlechtern, ein Busammenhang zwischen der Behemenz des Willens und der Steigerung des Intellekts nachweisbar. Genie ist durch ein leidenschaftliches Temperament bedingt, und ein phlegmatisches Genie ist undenkbar: es scheint, daß ein überaus heftiger, also gewaltig verlangender Wille da= 25 fenn mußte, wenn die Natur einen abnorm erhöhten Intellekt. als jenem angemessen, dazugeben sollte; während die blok physiiche Rechenschaft hierüber auf die größere Energie, mit der die Arterien des Ropfes das Gehirn bewegen und die Turgescenz besselben vermehren, hinweist. Freilich aber ist die Quantität. 20 Qualität und Form des Gehirns selbst die andere und ungleich seltenere Bedingung des Genies. Undererseits sind die Phleamatici in ber Regel von febr mittelmäßigen Geistesfräften: und eben so stehen die nördlichen, faltblütigen und phlegmatischen Bölfer, im Allgemeinen, ben südlichen, lebhaften und leidenschaftlichen 85 an Geist merklich nach; obgleich, wie Bato\*) überaus treffend bemerkt hat, wenn ein Mal ein Nordländer von der Natur hoch-

<sup>\*)</sup> De augm. scient., L. VI, c. 3.

begabt wird, dies alsbann einen Grad erreichen kann, bis gu welchem fein Südländer je gelangt. Demnach ist es so verkehrt als gewöhnlich, zum Magkitab der Bergleichung der Geistes= frafte verschiedener Nationen die großen Geister derselben zu nehmen: denn das heift, die Regel durch die Ausnahmen begrün- 5 ben wollen. Bielmehr ist es die große Pluralität jeder Nation, die man zu betrachten hat: denn eine Schwalbe macht feinen Sommer. - Roch ist hier zu bemerken, daß eben die Leidenschaftlichkeit, welche Bedingung des Genies ist, mit seiner lebhaften Auffassung der Dinge verbunden, im praftischen Leben, wo 10 ber Wille ins Spiel tommt, jumal bei plöglichen Ereignissen, eine so große Aufregung der Affette herbeiführt, daß sie den Intellekt ftört und verwirrt; während der Phlegmatikus auch dann noch ben vollen Gebrauch seiner, wenngleich viel geringern, Geiftes= fräfte behält und damit alsdann viel mehr leistet, als das größte 15 Genie vermag. Sonach begünstigt ein leidenschaftliches Temperament die ursprüngliche Beschaffenheit des Intellekts, einphlegmatisches aber dessen Gebrauch. Deshalb ist das eigentliche Genie durchaus nur zu theoretischen Leistungen, als zu welchen es seine Reit wählen und abwarten fann; welches gerade die senn wird, 20 wo der Wille ganglich ruht und keine Welle den reinen Spiegel der Weltauffassung trübt: hingegen ist zum praktischen Leben das Genie ungeschidt und unbrauchbar, daher auch meistens unglud= lich. In diesem Sinn ist Goethe's Tasso gedichtet. Wie nun bas eigentliche Genie auf der absoluten Stärke des Intellekts 25 beruht, welche durch eine ihr entsprechende, übermäßige Seftigkeit bes Gemuths erfauft werden muß; so beruht hingegen die große Ueberlegenheit im praktischen Leben, welche Weldherren und Staats= männer macht, auf der relativen Stärke des Intelletts, nämlich auf dem höchsten Grad desselben, der ohne eine zu große Er= 30 regbarkeit der Affekte, nebst zu großer Seftigkeit des Charakters erreicht werden kann und daher auch im Sturm noch Stand hält. Biel Festigkeit des Willens und Unerschütterlichkeit des Gemüths, bei einem tüchtigen und feinen Berstande, reicht hier aus; und was darüber hinausgeht, wirkt schädlich: denn die 35 zu große Entwidelung der Intelligenz steht der Restigkeit des Charafters und Entschlossenheit des Willens geradezu im Wege. Deshalb ist auch diese Art der Eminenz nicht so abnorm

und ist hundert Mal weniger selten, als jene andere: demgemäß feben wir große Weldherren und große Minister zu allen Zeiten. sobald nur die äußern Umstände ihrer Wirtsamteit gunftig sind. auftreten. Große Dichter und Philosophen hingegen lassen Jahr-5 hunderte auf sich warten: doch kann die Menschheit auch an die= sem seltenen Erscheinen berselben sich genügen lassen: ba ihre Werke bleiben und nicht bloß für die Gegenwart da sind, wie die Leistungen jener Anderen. - Dem oben erwähnten Gesete ber Sparsamfeit der Natur ist es auch völlig gemäß, daß sie die gei= 10 stige Eminenz überhaupt höchst Wenigen, und das Genie nur als die seltenste aller Ausnahmen ertheilt, den großen Saufen des Menschengeschlechts aber mit nicht mehr Geisteskräften ausstattet, als die Erhaltung des Einzelnen und der Gattung erfordert. Denn die großen und, durch ihre Befriedigung felbst, sich bestän-15 dig vermehrenden Bedürfnisse des Menschengeschlechts machen es nothwendig, daß der bei weitem größte Theil desselben sein Leben mit grob förperlichen und gang mechanischen Arbeiten gubringt: wozu sollte nun diesem ein lebhafter Geift, eine glühende Phan= tafie, ein subtiler Berftand, ein tief eindringender Scharffinn 20 nugen? Dergleichen würde die Leute nur untauglich und ungludlich machen. Daher also ist die Natur mit dem fostbarften aller ihrer Erzeugnisse am wenigsten verschwenderisch umgegangen. Bon biesem Gesichtspunkt aus sollte man auch, um nicht unbillig zu urtheilen, seine Erwartungen von den geistigen Leistungen ber 25 Menschen überhaupt feststellen und 3. B. auch Gelehrte, ba in der Regel bloß äußere Beranlassungen sie zu solchen gemacht haben, zunächst betrachten als Männer, welche die Natur eigentlich zum Aderbau bestimmt hatte: ja, selbst Philosophieprofessoren sollte man nach diesem Maakstabe abschätzen und wird bann ihre Lei-30 stungen allen billigen Erwartungen entsprechend finden. - Beachtenswerth ist es, daß im Suden, wo die Noth des Lebens we= niger ichwer auf dem Menschengeschlechte lastet und mehr Muße gestattet, auch die geistigen Fähigkeiten, selbst ber Menge, sogleich regsamer und feiner werden. - Physiologisch merkwurdig ift, 35 daß das Uebergewicht der Masse des Gehirns über die des Rudenmarts und ber Nerven, welches, nach Commering's icarffinniger Entdedung, ben mahren nächften Maafitab für den Grad der Intelligenz, sowohl in den Thiergeschlechtern, als in Shopenhauer. II. 21

ben menschlichen Individuen, abgiebt, zugleich die unmittelbare Beweglichkeit, die Agilität der Glieder vermehrt; weil, durch die große Ungleichheit des Berhältnisses, die Abhängigkeit aller motorifden Nerven vom Gehirn entschiedener wird; wozu wohl noch fommt, daß an der qualitativen Bollfommenheit des großen Ge= 5 hirns auch die des tleinen, dieses nächsten Lenters der Bewegungen, Theil nimmt; durch Beides also alle willfürlichen Bewegungen größere Leichtigfeit, Schnelle und Behandigfeit gewinnen, und durch die Roncentration des Ausgangspunktes aller Aktivität Das entsteht, was Lichtenberg an Garrid lobt: "daß er all= 10 gegenwärtig in den Muskeln seines Rorpers ichien". Daber beutet Schwerfälligkeit im Gange des Körpers auf Schwerfällig= feit im Gange ber Gedanken und wird, so aut wie Schlafsheit der Gesichtszüge und Stumpfheit des Blids, als ein Zeichen von Geistlosigkeit betrachtet, sowohl an Individuen, wie an Nationen. 15 Ein anderes Symptom des angeregten physiologischen Sachverhältnisses ift der Umftand, daß viele Leute, sobald ihr Gespräch mit ihrem Begleiter anfängt einigen Zusammenhang zu gewinnen, sogleich stillsteben muffen; weil nämlich ihr Gehirn, sobalb es ein Paar Gedanken an einander zu haken hat, nicht mehr so 20 viel Rraft übrig behält, wie erforderlich ist, um durch die motorischen Nerven die Beine in Bewegung zu erhalten: so knapp ift bei ihnen Alles zugeschnitten.

Aus dieser ganzen objektiven Betrachtung des Intellekts und seines Ursprungs geht hervor, daß derselbe zur Auffassung der 25 Zwede, auf deren Erreichung das individuelle Leben und die Fortpflanzung desselben beruht, bestimmt ist, keineswegs aber, das vom Erkennenden unabhängig vorhandene Wesen an sich der Dinge und der Welt wiederzugeben. Was der Pflanze die Emspfänglickeit für das Licht ist, in Folge derer sie ihr Wachsthum 30 der Richtung desselben entgegen lenkt, das Selbe ist, der Art nach, die Erkenntniß des Thieres, ja, auch des Menschen, wenn gleich, dem Grade nach, in dem Maaße gesteigert, wie die Bedürsnisse jedes dieser Wesen es heischen. Bei ihnen allen bleibt die Wahrsnehmung ein bloßes Innewerden ihrer Relation zu andern Dins 35 gen, und ist keineswegs bestimmt, das eigentliche, schlechthin reale Wesen dieser im Bewußtsen, des Erkennenden noch ein Mal darzustellen. Bielmehr ist der Intellekt, als aus dem Wils

Ien stammend, auch nur gum Dienste dieses, also gur Auffassung der Motive, bestimmt: darauf ist er eingerichtet, mithin von durchaus praktischer Tendeng. Dies gilt auch insofern, als wir die metaphysische Bedeutung des Lebens als eine ethische begrei= 5 fen: benn auch in diesem Sinne finden wir den Menschen nur jum Behufe seines Sandelns erkennend. Ein solches, ausschließ= lich zu prattischen Zweden vorhandenes Erfenntnifvermögen wird. seiner Natur nach, stets nur die Relationen der Dinge zu einan= ber auffassen, nicht aber bas eigene Wesen berselben, wie es an 10 sich selbst ist. Nun aber den Romplex dieser Relationen für das schlechthin und an sich selbst vorhandene Wesen der Welt, und Die Art und Weise, wie sie sich, nach den im Gehirn praformir= ten Gesetzen, nothwendig darstellen, für die ewigen Gesetze des Dasenns aller Dinge zu halten, und nun danach Ontologie, Ros-15 mologie und Theologie zu konstruiren, — dies war eigentlich der uralte Grund-Frrthum, dem Rant's Lehre ein Ende gemacht hat. hier also fommt unsere objektive und daher großentheils phyliologische Betrachtung des Intelletts feiner transscendentalen entgegen, ja, tritt, in gewissem Sinne, sogar als eine Ginsicht 20 a priori in dieselbe auf, indem sie, von einem außerhalb dersel= ben genommenen Standpunkt, uns genetisch und daher als nothwendig erkennen läßt, was jene, von Thatsachen des Bewußtsenns ausgehend, auch nur thatsächlich darlegt. Denn in Folge unserer objektiven Betrachtung des Intellekts ist die Welt als 25 Borftellung, wie sie, in Raum und Zeit ausgebreitet, dasteht und nach der strengen Regel der Rausalität sich gesetymäßig fortbewegt, gunächst nur ein physiologisches Phanomen, eine Funttion des Gehirns, welche dieses, zwar auf Anlaß gewisser äußerer Reize, aber doch seinen eigenen Gesethen gemäß vollzieht. Dem-30 nach versteht es sich zum voraus, daß was in dieser Funktion selbst, mithin durch sie und für sie vorgeht, feineswegs für die Beschaffenheit unabhängig von ihr vorhandener und gang vonihr verschiedener Dinge an sich gehalten werden darf, sondern gu= nächst blok die Art und Weise dieser Funktion selbst darstellt, als 25 welche immer nur eine sehr untergeordnete Modifikation durch das von ihr völlig unabhängig Borhandene, welches als Reig fie in Bewegung fest, erhalten fann. Wie bemnach Lode Alles, was mittelft der Empfindung in die Wahrnehmung tommt, den

Sinnesorganen vindicirte, um es ben Dingen an sich abzuspreden: so hat Rant, in gleicher Absicht und auf demselben Wege weitergebend, Alles was die eigentliche Anschauung möglich macht, nämlich Raum, Zeit und Rausalität, als Gehirnfunktion nachgewiesen; wenn gleich er dieses physiologischen Ausbrucks sich 5 enthalten hat, zu welchem jedoch unsere jezige, von der entgegen= gesetten, realen Seite fommende Betrachtungsweise uns nothwenbig hinführt. Rant tam, auf seinem analytischen Wege, zu bem Resultat, daß was wir erkennen bloge Erscheinungen seien. Was dieser rathselhafte Ausdrud eigentlich besage, wird aus un= 10 serer objektiven und genetischen Betrachtung des Intellekts klar: es sind die Motive, für die Zwede eines individuellen Willens, wie sie in dem, zu diesem Behuf von ihm hervorgebrachten Intellett (welcher selbst, objektiv, als Gehirn erscheint) sich barstellen, und welche, so weit man ihre Berkettung verfolgen mag, 15 aufgefaßt, in ihrem Zusammenhange die in Zeit und Raum sich objektiv ausbreitende Welt liefern, welche ich die Welt als Borstellung nenne. Auch verschwindet, von unserm Gesichtspunkt aus, das Anstößige, welches in der Rantischen Lehre daraus entsteht, daß, indem der Intellett, statt der Dinge, wie sie an 20 sich sind, bloke Erscheinungen erkennt, ja, in Folge derselben gu Paralogismen und ungegründeten Sppoftasen verleitet wird, mit= telft "Sophistikationen, nicht der Menschen, sondern der Bernunft selbst, von denen selbst der Weiseste sich nicht losmachen, und vielleicht zwar nach vieler Bemühung den Jrrthum verhüten, 25 ben Schein aber, ber ihn unaufhörlich zwadt und äfft, niemals los werden kann", - es das Ansehen gewinnt, als sei unser Intellett absichtlich bestimmt, uns zu Irrthumern zu verleiten. Denn die hier gegebene objektive Ansicht des Intellekts, welche eine Genesis desselben enthält, macht begreiflich, daß er, ausschließ= 30 lich zu prattischen Zweden bestimmt, bas bloge Medium ber Motive ist, mithin durch richtige Darstellung dieser seine Bestimmung erfüllt, und daß, wenn wir aus dem Romplex und der Gesehmäßigkeit der hiebei sich uns objektiv darstellenden Erschei= nungen das Wesen der Dinge an sich selbst zu konstruiren unter= 35 nehmen, dieses auf eigene Gefahr und Verantwortlichkeit geschieht. Wir haben nämlich erkannt, daß die ursprünglich erkenntniflose und im Finstern treibende innere Rraft ber Natur, welche, wenn

sie sich bis zum Selbstbewußtsenn emporgearbeitet hat, sich diesem als Wille entschleiert, diese Stufe nur mittelft Produktion eines animalischen Gehirns und der Erfenntniß, als Funktion desselben, erreicht, wonach in diesem Gehirn das Phanomen der anschau= 5 lichen Welt entsteht. Nun aber dieses bloge Gehirnphänomen, mit ber seinen Funktionen unwandelbar anhängenden Gesehmäßigkeit, für das, unabhängig von ihm, vor ihm und nach ihm vorhan= dene, objektive Wesen an sich selbst der Welt und der Dinge in ihr zu erklären, ist offenbar ein Sprung, zu welchem nichts uns 10 berechtigt. Aus diesem mundus phaenomenon, aus dieser, unter fo vielfachen Bedingungen entstehenden Unschauung sind nun aber alle unsere Begriffe geschöpft, haben allen Gehalt nur von ihr, oder doch nur in Beziehung auf sie. Daher sind sie, wie Rant fagt, nur von immanentem, nicht von transscendentem Gebrauch: 15 d. h. diese unsere Begriffe, dieses erste Material des Denkens, folglich noch mehr bie durch ihre Busammensetzung entstehenden Urtheile, sind der Aufgabe, das Wesen der Dinge an sich und den wahren Zusammenhang der Welt und des Dasenns zu den= fen, unangemessen: ja, dieses Unternehmen ist dem, den stereo-20 metrischen Gehalt eines Rörpers in Quadratzollen auszudrücken, analog. Denn unser Intellekt, ursprünglich nur bestimmt, einem individuellen Willen seine fleinlichen Zwede vorzuhalten, fast bemgemäß bloke Relationen der Dinge auf und dringt nicht in ihr Inneres, in ihr eigenes Wefen: er ist bemnach eine bloße 25 Flächenfraft, haftet an der Oberfläche der Dinge und fakt bloke species transitivas, nicht das wahre Wesen derselben. Hieraus eben entspringt es, daß wir kein einziges Ding, auch nicht bas einfachste und geringste, durch und durch verstehen und begreifen können; sondern an jedem etwas uns völlig Unerklärliches übrig 20 bleibt. — Eben weil der Intellett ein Produkt der Natur und baber nur auf ihre Zwede berechnet ift, haben die Chriftlichen Mustifer ihn recht artig bas "Licht ber Ratur" benannt und in seine Schranken gurudgewiesen: benn die Natur ift bas Objett, gu welchem allein er das Subjekt ist. Jenem Ausdrud liegt eigentlich 25 schon der Gedanke zum Grunde, aus dem die Rritif der reinen Bernunft entsprungen ift. Daß wir auf dem unmittelbaren Wege, b. h. durch die unfritische, direkte Anwendung des Intellekts und feiner Data, die Welt nicht begreifen können, sondern beim Rach=

denken über sie uns immer tiefer in unauflösliche Rathsel verstriden, rührt eben daher, daß der Intellett, also die Erkenntniß selbst, schon ein Sekundares, ein blokes Produkt ist, herbeigeführt durch die Entwidelung des Wesens der Welt, die ihm folglich bis dahin vorhergängig war, und er zulett eintrat, als ein Durch= 5 bruch ans Licht aus der dunkeln Tiefe des erkenntniflosen Strebens, deffen Wefen sich in dem zugleich dadurch entstehenden Gelbstbewuktsenn als Wille darstellt. Das der Erfenntnik als ihre Bebingung Borbergängige, wodurch fie allererft möglich wurde, alfo ihre eigene Basis, kann nicht unmittelbar von ihr gefaßt werden; 10 wie das Auge nicht sich selbst seben kann. Bielmehr sind die auf der Oberfläche der Dinge sich darstellenden Berhältnisse zwischen Wesen und Wesen allein ihre Sache, und sind es nur mittelst des Apparats des Intellekts, nämlich seiner Formen, Raum, Zeit, Rausalität. Eben weil die Welt ohne Hülfe der Erkenntniß sich 15 gemacht hat, geht ihr ganges Wefen nicht in die Erkenntniß ein, sondern diese sett das Dasenn der Welt schon voraus; weshalb ber Ursprung deffelben nicht in ihrem Bereiche liegt. Sie ift bemnach beschränkt auf die Berhältnisse zwischen dem Borhandenen, und damit für den individuellen Willen, zu dessen Dienst allein 20 sie entstand, ausreichend. Denn der Intellett ift, wie gezeigt worden, durch die Natur bedingt, liegt in ihr, gehört zu ihr, und fann daher nicht sich ihr als ein gang Fremdes gegenüber= stellen, um so ihr ganges Wesen schlechthin objektiv und von Grund aus in sich aufzunehmen. Er fann, wenn das Glud gut 25 ist, Alles in der Natur verstehen, aber nicht die Natur selbst, wenigstens nicht unmittelbar.

So entmuthigend für die Metaphysik diese aus der Beschafsenheit und dem Ursprung des Intellekts hervorgehende wesentliche Beschränkung desselben auch seyn mag; so hat eben diese doch 30 auch eine andere, sehr tröstliche Seite. Sie benimmt nämlich den unmittelbaren Aussagen der Natur ihre unbedingte Gültigkeit, in deren Behauptung der eigentliche Naturalismus besteht. Wenn daher auch die Natur uns jedes Lebende als aus dem Nichts hersvorgehend und, nach einem ephemeren Dasenn, auf immer dahin 35 zurückehrend darstellt, und sie sich daran zu vergnügen scheint, unaushörlich von Neuem hervorzubringen, um unaushörlichzerstösten zu können, hingegen nichts Bestehendes zu Tage zu fördern

vermag; wenn wir demnach als das einzige Bleibende die Materie anerkennen muffen, welche, unentstanden und unverganglich, Alles aus ihrem Schooke gebiert, weshalb ihr Name aus mater rerum entstanden scheint, und neben ihr, als den Bater 5 der Dinge, die Form, welche, eben so flüchtig, wie jene beharrlich, eigentlich jeden Augenblid wechselt und sich nur erhalten fann, so lange sie sich der Materie parasitisch anklammert (bald diesem, bald jenem Theil derselben), aber wenn sie diesen Anhalt ein Mal gang verliert, untergeht, wie die Paläotherien und Ich-10 thnosauren bezeugen: so mussen wir dies zwar als die unmittelbare und unverfälschte Aussage der Natur anerkennen; aber, wegen des oben auseinandergesekten Ursprungs und daraus sich ergebender Beschaffenheit des Intellekts, können wir dieser Aussagefeine unbedingte Wahrheitzugestehen, vielmehr nur 15 eine durchweg bedingte, welche Rant treffend als eine solche bezeichnet hat, indem er sie die Erscheinung im Gegensat des Dinges an sich nannte. -

Wenn es, trot dieser wesentlichen Beschränfung des Intellekts, möglich wird, auf einem Umwege, nämlich mittelst ber weit 20 verfolgten Reflexion und durch fünstliche Verknüpfung der nach außen gerichteten, objektiven Erkenntnig mit den Datis des Gelbst= bewuftsenns, zu einem gemissen Berständniß der Welt und des Wesens der Dinge zu gelangen; so wird dieses doch nur ein sehr limitirtes, ganz mittelbares und relatives, nämlich eine para-25 bolische Uebersetzung in die Formen der Erkenntnig, also ein quadam prodire tenus senn, welches stets noch viele Probleme ungelöst übrig lassen muß. - Singegen war der Grundschler des alten, durch Rant zerstörten Dogmatismus, in allen feinen Formen, dieser, daß er ichlechthin von der Erkenntnig, 30 b. i. der Welt als Vorstellung, ausgieng, um aus beren Geseken das Senende überhaupt abzuleiten und aufzubauen, wobei er jene Welt der Vorstellung, nebst ihren Geseken, als etwas Schlechthin Borhandenes und absolut Reales nahm; während das gange Dasenn derselben von Grund aus relativ und ein blokes 35 Resultat oder Phänomen des ihr zum Grunde liegenden Wesens an sich ift, - ober, mit andern Worten, daß er eine Ontologie fonstruirte, wo er blok zu einer Dianoiologie Stoff hatte. Rant dedte das subjettiv Bedingte und deshalb Schlechterdings

Immanente, b. h. zum transscendenten Gebrauch Untaugliche, ber Erkenntnik, aus der eigenen Gesekmäßigkeit dieser selbst, auf: weshalb er seine Lehre fehr treffend Rritif der Bernunft nannte. Er führte dies theils dadurch aus, dak er den beträcht= lichen und durchgängigen apriorischen Theil aller Erkenntnik nach= 5 wies, welcher, als durchaus subjektiv, alle Objektivität verkummert; theils dadurch, daß er angeblich darthat, daß die Grundsätze der als rein objektiv genommenen Erkenntnik, wenn bis ans Ende verfolgt, auf Widersprüche leiteten. Nur aber hatte er voreilig angenommen, daß außer der objektiven Erkenntniß, d. h. außer 10 der Welt als Vorstellung, uns nichts gegeben sei, als etwan noch das Gewissen, aus welchem er das Wenige, was noch von Metaphnsik übrig blieb, fonstruirte, nämlich die Moraltheologie, welcher er jedoch auch schlechterdings nur prattische, durchaus nicht theoretische Gültigkeit zugestand. - Er hatte übersehen, 15 daß, wenn gleich allerdings die objektive Erkenntniß, oder die Welt als Vorstellung, nichts, als Erscheinungen, nebst deren phänomenalen Zusammenhang und Regressus liefert; bennoch unser selbsteigenes Wesen nothwendig auch der Welt der Dinge an sich angehört, indem es in dieser wurzeln muß: hieraus aber mussen, 20 wenn auch die Wurzel nicht gerade zu Tage gezogen werden fann, doch einige Data zu erfassen senn, zur Aufklärung bes Busammenhangs der Welt der Erscheinungen mit dem Wesen an sich der Dinge. Sier also liegt der Weg, auf welchem ich über Rant und die von ihm gezogene Gränze hinausgegangen bin, 25 jedoch stets auf dem Boden der Reflexion, mithin der Redlichkeit. mich haltend, daher ohne das windbeutelnde Borgeben intellettualer Anschauung, oder absoluten Denkens, welches die Beriode der Pseudophilosophie zwischen Rant und mir charafterisirt. Rant gieng, bei seiner Nachweisung des Unzulänglichen der ver= 20 nünftigen Erkenntniß gur Ergrundung des Wesens der Welt, von der Erkenntnig, als einer Thatsache, die unser Bewuftsenn liefert, aus, verfuhr alfo, in diesem Sinne, a posteriori. Ich aber habe in diesem Rapitel, wie auch in der Schrift "Ueber den Willen in der Natur", nachzuweisen gesucht, was die Erkenntnik 35 ihrem Wefen und Urfprung nach fei, nämlich ein Gefundares, zu individuellen Zweden Bestimmtes: woraus folgt, daß sie gur Ergrundung des Wesens der Welt unzulänglich fenn muß; bin

also, insofern, zum selben Ziel a priori gelangt. Man erkennt aber nichts ganz und vollkommen, als bis man darum herumsgekommen und nun von der andern Seite zum Ausgangspunkt zurüdgelangt ist. Daher muß man, auch bei der hier in Betracht genommenen, wichtigen Grunderkenntniß, nicht bloß, wie Kant gethan, vom Intellektzur Erkenntniß der Welt gehen, sondern auch, wie ich hier unternommen habe, von der als vorhanden genommenen Welt zum Intellekt. Dann wird diese, im weitern Sinn, physiologische Betrachtung die Ergänzung jener ideologischen, wie die Kranzosen sagen, richtiger transsendentalen.

Im Obigen habe ich, um den Faden der Darstellung nicht zu unterbrechen, die Erörterung eines Punktes, den ich berührte, hinausgeschoben: es war dieser, daß in dem Maake als, in der aufsteigenden Thierreihe, der Intellekt sich immer mehr entwidelt 15 und vollkommener auftritt, das Erkennen sich immer deutlicher vom Wollen sondert und dadurch reiner wird. Das Wesentliche hierüber findet man in meiner Schrift "Ueber den Willen in der Natur", unter der Rubrif Pflanzenphnfiologie (S. 68-72 berzweiten Auflage), wohin ich, um mich nicht zu wiederholen, verweise und hier 20 bloß einige Bemerkungen baran fnupfe. Indem die Pflanze weder Brritabilität noch Sensibilität besitt, sondern in ihr der Wille sich allein als Plasticität oder Reproduktionskraft objektivirt; so hat sie weder Mustel noch Nerv. Auf der niedrigsten Stufe des Thierreichs, in den Zoophyten, namentlich den Bolypen, fonnen 25 wir die Sonderung dieser beiden Bestandtheile noch nicht deutlich erkennen, segen jedoch ihr Borhandensenn, wenn gleich in einem Ruftande der Berichmelgung, poraus; weil wir Bewegungen mahrnehmen, die nicht, gleich benen ber Pflanze, auf bloge Reize, sondern auf Motive, d. h. in Folge einer gewissen Wahrnehmung, 30 por sich gehen; daher eben wir diese Wesen als Thiere ansprechen. In dem Maake nun, als, in der aufsteigenden Thierreihe, das Nerven= und das Muskelinstem sich immer deutlicher von einander sondern, bis das erstere, in den Wirbelthieren und am vollkom= mensten im Menschen, sich in ein organisches und ein cerebrales 25 Nerveninstem scheidet und dieses wieder sich zu dem überaus qu= sammengesetten Apparat von großem und fleinem Gehirn, verlängertem und Ruden-Mark, Cerebral- und Spinal-Nerven, sensibeln und motorischen Nervenbundeln steigert, davon allein

das große Gehirn, nebst den ihm anhängenden sensibeln Nerven und den hintern Spinalnervenbundeln gur Aufnahme der Motive aus der Aukenwelt, alle übrigen Theile hingegen nur gur Transmission derselben an die Musteln, in denen der Wille sich direkt äußert, bestimmt sind; in demselben Maage sondert 5 sich im Bewuktsenn immer deutlicher das Motiv von dem Willensatt, den es hervorruft, also die Vorstellung vom Willen: dadurch nun nimmt die Objektivität des Bewußtsenns beständig zu, indem die Vorstellungen sich immer deutlicher und reiner darin darstellen. Beide Sonderungen sind aber 10 eigentlich nur eine und die felbe, die wir hier von zwei Geiten betrachtet haben, nämlich von der objektiven und von der subjektiven, oder erst im Bewuftsenn anderer Dinge, und bann im Selbstbewuftsenn. Auf dem Grade dieser Sonderung beruht, im tiefsten Grunde, der Unterschied und die Stufenfolge der intellet- 15 tuellen Fähigkeiten, sowohl zwischen verschiedenen Thierarten, als auch zwischen menschlichen Individuen: er giebt also das Maak für die intellektuelle Bollkommenheit dieser Wesen. Denn die Rlarheit des Bewußtsenns der Außenwelt, die Objektivität der Anschauung, hängt von ihm ab. In der oben angeführten Stelle 20 habe ich gezeigt, daß das Thier die Dinge nur so weit wahr= nimmt, als sie Motive für seinen Willen sind, und daß selbst die intelligentesten Thiere diese Gränze kaum überschreiten; weil ihr Intellett noch zu fest am Willen haftet, aus dem er ent= sprossen ist. Singegen fast selbst ber stumpfeste Mensch die Dinge 25 schon einigermaaken objektiv auf, indem er in ihnen nicht blok erkennt, was sie in Bezug auf ihn, sondern auch Einiges von Dem, was sie in Bezug auf sich selbst und auf andere Dinge sind. Jedoch bei den Wenigsten erreicht dies den Grad, daß sie im Stande wären, irgend eine Sache rein objektiv zu prufen und 20 zu beurtheilen: sondern .. das muß ich thun, das muß ich sagen. das muß ich glauben" ift das Ziel, welchem, bei jedem Anlaß, ihr Denken in gerader Linie zueilt und woselbst ihr Verstand als= bald die willkommene Rast findet. Denn dem schwachen Ropf ist das Denken so unerträglich, wie dem schwachen Arm das Heben 35 einer Last: baher beide eilen niederzuseken. Die Objektivität ber Erkenntnik, und zunächst der anschauenden, hat unzählige Grade, die auf der Energie des Intelletts und seiner Sonderung vom

Willen beruhen und deren höchster das Genie ist, als in welchem die Auffassung der Außenwelt so rein und objektiv wird, daß ihm in den einzelnen Dingen sogar mehr als diese selbst, nämlich das Wesen ihrer ganzen Gattung, b. i. die Platonische Idee der= 5 selben, sich unmittelbar aufschließt; welches dadurch bedingt ist, daß hiebei der Wille ganglich aus dem Bewuftsenn schwindet. Sier ist der Buntt, wo sich die gegenwärtige, von physiologischen Grundlagen ausgehende Betrachtung an den Gegenstand unsers britten Buches, also an die Metaphnfif des Schonen anknupft, 10 woselbst die eigentlich afthetische Auffassung, die im höhern Grade nur dem Genie eigenthümlich ift, als der Buftand bes reinen, d. h. völlig willenlosen und eben dadurch vollkommen objektiven Erkennens ausführlich betrachtet wird. Dem Gesagten zufolge ist Die Steigerung der Intelligeng, vom dumpfesten thierischen Be-15 wußtsenn bis zu dem des Menschen, eine fortschreitende Ablösung des Intellekts vom Willen, welche vollkommen, wiewohl nur ausnahmsweise, im Genie eintritt: daher fann man dieses als den höchsten Grad der Objektivität des Erkennens definiren. Die so selten vorhandene Bedingung zu demselben ift 20 ein entschieden größeres Maak von Intelligenz, als zum Dienste des ihre Grundlage ausmachenden Willens erfordert ist: dieser bemnach frei werdende Ueberschuß ist es erft, ber recht eigentlich die Welt gewahr wird, d. h. sie vollkommen objektiv auffakt und nun banach bilbet, bichtet, benft.

## Rapitel 23\*).

25

Ueber die Objektivation des Willens in der erkenntniklosen Natur.

Daß der Wille, welchen wir in unserm Innern finden, nicht, wie die bisherige Philosophie annahm, allererst aus der 30 Erkenntniß hervorgeht, ja, eine bloße Modisikation dieser, also ein

<sup>\*)</sup> Dieses Rapitel bezieht sich auf §. 23 des ersten Bandes.

Sekundares, Abgeleitetes und, wie die Erkenntnik felbst, durch das Gehirn Bedingtes sei: sondern daß er das Prius derselben. der Rern unsers Wesens und jene Urkraft selbst sei, welche den thierischen Leib schafft und erhält, indem sie die unbewußten, fo gut wie die bewußten Junktionen desselben vollzieht; - dies ist 5 der erste Schritt in der Grunderkenntnik meiner Metaphnsik. So paradox es auch jekt noch Bielen erscheint, daß der Wille an sich selbst ein Erkenntnikloses sei: so haben boch icon sogar die Scholastiker es irgendwie erkannt und eingesehen: da der in ihrer Bhilosophie durchaus bewanderte Jul. Cas. Baninus (jenes be= 10 fannte Opfer des Fanatismus und der Pfaffenwuth), in seinem Amphitheatro, p. 181, fagt: Voluntas potentia coeca est, ex scholasticorum opinione. — Daß nun ferner jener selbe Wille es sei, welcher auch in der Pflanze die Gemme ansett, um Blatt oder Blume aus ihr zu entwickeln, ja, daß die regel= 15 mäßige Form des Arnstalls nur die gurudgelassene Spur seines momentanen Strebens sei, daß er überhaupt, als das mahre und einzige avroparor, im eigentlichen Sinne des Worts, auch allen Rräften der unorganischen Natur zum Grunde liege, in allen ihren mannigfaltigen Erscheinungen spiele, wirke, ihren 20 Gesethen die Macht verleihe, und selbst in der rohesten Masse sich noch als Schwere zu erkennen gebe; - diese Ginsicht ist ber zweite Schritt in jener Grunderkenntnik, und icon burch eine fernere Reflexion vermittelt. Das gröbste aller Misverständnisse aber ware es, zu mennen, daß es sich hiebei nur um ein Wort 25 handle, eine unbekannte Größe damit zu bezeichnen: vielmehr ist es die realste aller Realerkenntnisse, welche hier zur Sprache gebracht wird. Denn es ist die Zurudführung jenes unserer unmittelbaren Erfenntniß gang Unzugänglichen, daher uns im Wesentlichen Fremden und Unbekannten, welches wir mit dem Worte 30 Naturkraft bezeichnen, auf das uns am genauesten und intim= sten Bekannte, welches jedoch nur in unserm eigenen Wesen uns unmittelbar zugänglich ist; daher es von diesem aus auf die anbern Erscheinungen übertragen werden muß. Es ist die Ginsicht, daß das Innere und Ursprüngliche in allen, wenn gleich noch so 35 verschiedenartigen Beränderungen und Bewegungen der Körper, bem Wesen nach, identisch ist; daß wir jedoch nur eine Gelegen= heit haben, es näher und unmittelbar fennen zu lernen, nämlich

in den Bewegungen unsers eigenen Leibes; in Folge welcher Erkenntniß wir es Wille nennen müssen. Es ist die Einsicht, daß was in der Natur wirkt und treibt und in immer vollkommeneren Erscheinungen sich darstellt, nachdem es sich so hoch empors gearbeitet hat, daß das Licht der Erkenntniß unmittelbar darauf fällt, — d. h. nachdem es bis zum Zustande des Selbstbewußtsenns gelangt ist, — nunmehr dasteht als jener Wille, der das uns am genauesten Bekannte und deshalb durch nichts Anderes ferner zu Erklärende ist, welches vielmehr zu allem Anderen die Erklärung giebt. Er ist demnach das Ding an sich, so weit dieses von der Erkenntniß irgend erreicht werden kann. Folglich ist er Das, was in jedem Dinge auf der Welt, in irgend einer Weise, sich äußern muß: denn er ist das Wesen der Welt und der Kern aller Erscheinungen.

Da meine Abhandlung "Neber den Willen in der Natur" dem Gegenstande dieses Kapitels ganz eigentlich gewidmet ist und auch die Zeugnisse unbefangener Empiriker für diesen Hauptpunkt meiner Lehre beibringt; so habe ich hier nur noch einige Ergänzungen zu dem dort Gesagten hinzuzufügen, welche daher etwas fragmen= 20 tarisch sich aneinander reihen.

Buvörderst also, in Sinsicht auf das Vflanzenleben, mache ich auf die merkwürdigen zwei ersten Rapitel der Abhandlung des Aristoteles über die Pflanzen aufmerksam. Das Interessanteste darin sind, wie so oft im Aristoteles, die von ihm ange= 25 führten Meinungen der früheren, tiefsinnigeren Philosophen. Da sehen wir, daß Anaxagoras und Empedofles gang richtig gelehrt haben, die Pflanzen hätten die Bewegung ihres Wachs= thums vermöge der ihnen einwohnenden Begierde (επιθυμια); ja, daß sie ihnen auch Freude und Schmerz, mithin Empfin-30 dung, beilegten; Platon aber die Begierde allein ihnen querkannte, und zwar wegen ihres starken Nahrungstriebes (vergl. Plato im Timaos, S. 403, Bip.). Aristoteles hingegen, feiner gewöhnlichen Methode getreu, gleitet auf ber Oberfläche ber Dinge bin, halt sich an vereinzelte Merkmale und durch gang= 35 bare Ausdrude fixirte Begriffe, behauptet, daß ohne Empfindung feine Begierde senn könne, jene aber hatten doch die Pflangen nicht, ist indessen, wie fein tonfuses Gerede bezeugt, in bedeutender Berlegenheit, bis denn auch hier, "wo die Begriffe fehlen, ein Wort zur rechten Zeit sich einstellt", nämlich to Voente-2007, das Ernährungsvermögen: dies hätten die Pflanzen, also einen Theil der sogenannten Seele, nach seiner beliebten Einthei= lung in anima vegetativa, sensitiva, et intellectiva. Das ist aber eben eine scholastische Quidditas und besagt: plantae nutriun- 5 tur, quia habent facultatem nutritivam; ist mithin ein schlechter Erfat für die tiefere Forschung seiner von ihm fritisirten Borganger. Auch sehen wir, im zweiten Ravitel, daß Empedokles sogar die Sexualität der Pflangen erkannt hatte; welches Aristoteles dann ebenfalls befrittelt, und seinen Mangel an eigentlicher 10 Sachkenntniß hinter allgemeine Principien verbirgt, wie dieses, daß die Pflanzen nicht beide Geschlechter im Berein haben fonn= ten, da sie sonst vollkommener, als die Thiere senn würden. -Durch ein ganz analoges Verfahren hat er das richtige astronomische Weltsnstem der Pnthagoreer verdrängt und durch seine ab= 15 furden Grundprincipien, die er besonders in den Büchern de coelo darlegt, das Snitem des Ptolemäos veranlakt, wodurch die Menich= heit einer bereits gefundenen Wahrheit, von höchster Wichtigkeit. wieder auf fast 2000 Jahre verlustig ward.

Aber den Ausspruch eines portrefflichen Biologen unfrer Zeit, 20 ber genau mit meiner Lehre übereinstimmt, kann ich mich nicht entbrechen herzuseken. G. R. Treviranus ist es, der in feinem Werke "Ueber die Erscheinungen und Gesethe des organischen Lebens", 1832, Bd. 2, Abth. 1, S. 49, Folgendes fagt: "Es läßt sich aber eine Form des Lebens denken, wobei die Wirkung des 25 Aeukeren auf das Innere bloke Gefühle von Lust und Unlust. und in deren Folge Begehrungen veranlaft. Gine folche ift das Pflanzenleben. In den höheren Formen des thieri= ichen Lebens wird das Aeukere als etwas Objektives empfunben." Treviranus spricht hier aus reiner und unbefangener 30 Naturauffassung, und ist sich der metaphysischen Wichtigkeit seines Ausspruchs so wenig bewukt, wie der contradictio in adjecto, die im Begriff eines ,als Objektives Empfundenen" liegt. welches er sogar noch weitläuftig ausführt. Er weiß nicht, daß alle Empfindung wesentlich subjektiv, alles Objektive aber 35 Anschauung, mithin Produkt des Verstandes ist. Dies thut jedoch dem Wahren und Wichtigen seines Ausspruchs keinen Abbruch.

In der That ist die Wahrheit, daß Wille auch ohne Erfenntniß bestehen könne, am Pslanzenleben augenscheinlich, man möchte sagen handgreislich erkennbar. Denn hier sehen wir ein entschiedenes Streben, durch Bedürfnisse bestimmt, mannigsaltig modisizirt und der Verschiedenheit der Umstände sich anpassend, — dennoch offenbar ohne Erkenntniß. — Und eben weil die Pslanze erkenntnißlos ist, trägt sie ihre Geschlechtstheile prunkendzur Schau, in gänzlicher Unschuld: sie weiß nichts davon. Sobald hingegen, in der Wesenreihe, die Erkenntniß eintritt, verlegen die Geschlechtssoch theile sich an eine verborgene Stelle. Der Mensch aber, bei welschem dies wieder weniger der Fall ist, verhüllt sie absichtlich: er schämt sich ihrer. —

Bunächst nun also ist die Lebenstraft identisch mit dem Wil-Ien: allein auch alle andern Naturkräfte sind es; obgleich dies 15 weniger augenfällig ift. Wenn wir daher die Anerkennung einer Begierde, d. h. eines Willens, als Bafis des Pflanzenlebens, zu allen Zeiten, mit mehr ober weniger Deutlichkeit des Begriffs, ausgesprochen finden; so ist hingegen die Rurudführung der Rräfte der un organisch en Natur auf die selbe Grundlage in dem Maake 20 feltener, als die Entfernung diefer von unferm eigenen Wefen größer ift. - In der That ift die Granze zwischen dem Organischen und bem Unorganischen die am schärfsten gezogene in der ganzen Natur und vielleicht die einzige, welche feine Uebergange guläßt; so daß das natura non facit saltus hier eine Ausnahme zu erleiden 25 scheint. Wenn auch manche Arnstallisationen eine der vegetabi= lischen ähnelnde äußere Gestalt zeigen; so bleibt doch selbst zwi= ichen ber geringften Flechte, bem niedrigften Schimmel, und allem Unorganischen ein grundwesentlicher Unterschied. Im unorganischen Rörper ift das Wesentliche und Bleibende, also Das. 20 worauf seine Identität und Integrität beruht, der Stoff, die Materie; das Unwesentliche und Wandelbare hingegen ist die Korm. Beim organischen Rörper verhält es sich gerade umgefehrt: benn eben im beständigen Wechsel des Stoffs, unter bem Beharren der Form, besteht sein Leben, d. h. sein Dasenn 23 als eines Organischen. Sein Wesen und seine Ibentität liegt also allein in der Form. Daher hat der unorganische Ror= per seinen Bestand durch Ruhe und Abgeschlossenheit von aukern Ginfluffen: hiebei allein erhalt fich fein Dafenn, und, wenn

Dieser Zustand vollkommen ist, ist ein solcher Rörper von endloser Dauer. Der organische hingegen hat seinen Bestand gerade durch die fortwährende Bewegung und stetes Empfangen außerer Einflüsse: sobald diese wegfallen und die Bewegung in ihm stodt, ist er todt und hört damit auf organisch zu senn, wenn auch die 5 Spur des dagewesenen Organismus noch eine Weile beharrt. — Demnach ist auch das in unsern Tagen so beliebte Gerede vom Leben des Unorganischen, ja sogar des Erdförpers, und daß dieser, wie auch das Planetensustem, ein Organismus sei, durchaus unstatthaft. Rur bem Organischen geburt bas Prädikat Leben. 10 Jeder Organismus aber ist durch und durch organisch, ist es in allen seinen Theilen und nirgend sind diese, selbst nicht in ihren fleinsten Partifeln, aus Unorganischem aggregativ zusammengesett. Ware also die Erde ein Organismus; so mußten alle Berge und Felsen und das ganze Innere ihrer Masse organisch senn und dem= 15 nach eigentlich gar nichts Unorganisches existiren, mithin der ganze Begriff besselben wegfallen.

Hingegen daß die Erscheinung eines Willens so wenig an das Leben und die Organisation, als an die Erkenntniß gebuns den sei, mithin auch das Unorganische einen Willen habe, dessen Zeuherungen alle seine nicht weiter erklärlichen Grundeigenschaften sind, dies ist ein wesentlicher Punkt meiner Lehre; wenn gleich die Spur eines solchen Gedankens bei den mir vorhergegangenen Schriftstellern viel seltener zu sinden ist, als die vom Willen in den Pflanzen, wo er doch auch schon erkenntnißlos ist.

Im Anschießen des Arnstalls sehen wir gleichsam noch einen Ansah, einen Bersuch zum Leben, zu welchem es jedoch nicht kommt, weil die Flüssigkeit, aus der er, gleich einem Lebendigen, im Augenblick jener Bewegung besteht, nicht, wie stets bei diesem, in einer Haut eingeschlossen ist, und er demnach weder Gefäße 30 hat, in denen jene Bewegung sich fortsehen könnte, noch irgend etwas ihn von der Außenwelt absondert. Daher ergreift die Erstarrung alsbald jene augenblickliche Bewegung, von der nur die Spur als Arnstall bleibt. —

Auch den "Wahlverwandtschaften" von Goethe liegt, 35 wie schon der Titel andeutet, wenn gleich ihm unbewußt, der Gedanke zum Grunde, daß der Wille, der die Basis unsers eigenen Wesens ausmacht, der selbe ist, welcher sich schon in den niedrigsten, unorganischen Erscheinungen tund giebt, weshalb die Geseh= mäßigkeit beider Erscheinungen vollkommene Analogie zeigt.

Die Mechanit und Altronomie zeigen uns eigentlich. wie dieser Wille sich benimmt, so weit als er, auf der niedrig-5 sten Stufe seiner Erscheinung, bloß als Schwere, Starrheit und Trägheit auftritt. Die Sybraulit zeigt uns bas Gelbe ba, wo die Starrheit wegfällt, und nun der fluffige Stoff feiner porherrschenden Leidenschaft, der Schwere, ungezügelt hingegeben ift. Die Andraulik kann, in diesem Sinne, als eine Charafterschil-10 derung des Wassers aufgefakt werden, indem sie uns die Willensäußerungen angiebt, zu welchen dasselbe durch die Schwere bewogen wird: diese sind, da bei allen nichtindividuellen Wesen fein partifularer Charafter neben dem generellen besteht, den äußeren Einflüssen stets genau angemessen, lassen sich also, durch 15 Erfahrung dem Wasser abgemerkt, leicht auf feste Grundzüge, die man Gesetze nennt, zurudsühren, welche genau angeben, wie bas Wasser, vermöge seiner Schwere, bei unbedingter Verschiebbarkeit seiner Theile und Mangel der Elasticität, unter allen verschiebenen Umständen sich benehmen wird. Wie es durch die Schwere 20 gur Rube gebracht wird, lehrt die Sudrostatik, wie gur Bewegung, die Sndrodnnamit, die hiebei auch Sindernisse, welche die Abhäsion dem Willen des Wassers entgegensekt, zu berücksichtigen hat: Beide zusammen machen die Sndraulik aus. - Eben so lehrt uns die Chemie, wie sich der Wille benimmt, wann die 25 inneren Qualitäten der Stoffe, durch den herbeigeführten Bustand ber Kluffigfeit, freies Spiel erhalten, und nun jenes wunderbare Suchen und Kliehen, sich Trennen und Bereinen, Fahrenlassen bes Einen, um das Andere zu ergreifen, wovon jeder Niederschlag zeugt, auftritt, welches Alles man als Wahlverwandschaft (einen 30 gang bem bewußten Willen entlehnten Ausdruch) bezeichnet. — Aber die Unatomie und Physiologie läßt uns sehen, wie fich ber Wille benimmt, um das Phanomen des Lebens zu Stande zu bringen und eine Weile zu unterhalten. - Der Boet endlich zeigt uns, wie sich der Wille unter dem Ginfluß der Motive und 85 ber Reflexion benimmt. Er stellt ihn daher meistens in der volltommensten seiner Erscheinungen bar, in vernünftigen Wefen, beren Charafter individuell ift, und beren Sandeln und Leiden gegen einander er uns als Drama, Epos, Roman u. f. w. porführt. Je regelrechter, je streng naturgesetzmäßiger die Darstellung seiner Charaktere dabei ausfällt, desto größer ist sein Ruhm; daher steht Shakespeare obenan. — Der hier gesaßte Gesichtspunkt entspricht im Grunde dem Geist, in welchem Goethe die Naturwissenschaften trieb und liebte; wiewohl er sich der Sache nicht in abstracto bewußt war. Mehr noch, als dies aus seinen Schriften hervorgeht, ist es mir aus seinen persönlichen Aeußerungen bewußt.

Wenn wir den Willen da, wo ihn Niemand leugnet, also in den erkennenden Wefen, betrachten; fo finden wir überall, als 10 seine Grundbestrebung, die Selbsterhaltung eines jeden Desens: omnis natura vult esse conservatrix sui. Alle Aeußerungen dieser Grundbestrebung aber lassen sich stets gurudführen auf ein Suchen, ober Berfolgen, und ein Meiden, ober Flieben, je nach bem Anlaß. Nun läßt eben Dieses sich noch nachweisen sogar 15 auf der allerniedrigsten Stufe der Natur, also der Objektivation des Willens, da nämlich, wo die Körper nur noch als Körper überhaupt wirfen, also Gegenstände ber Mechanif find, und bloß nach den Aeukerungen der Undurchdringlichkeit, Rohasion, Starrheit, Elasticität und Schwere in Betracht tommen. Auch 20 hier noch zeigt sich bas Suchen als Gravitation, bas Flieben aber als Empfangen von Bewegung, und die Beweglichteit ber Rörper durch Drud oder Stoß, welche die Basis der Mechanik ausmacht, ist im Grunde eine Aeukerung des auch ihnen einwohnenden Strebens nach Selbsterhaltung. Dieselbe näm= 25 lich ist, da sie als Rörper undurchdringlich sind, das einzige Mittel, ihre Rohäsion, also ihren jedesmaligen Bestand, zu retten. Der gestokene oder gedrudte Rörper wurde von dem stokenden oder drudenden germalmt werden, wenn er nicht, um feine Rohäsion zu retten, der Gewalt desselben sich durch die Flucht ent- 80 zöge, und wo biese ihm benommen ist, geschieht es wirklich. Ja, man kann die elastischen Rörver als die muthigeren betrachten, welche den Reind gurudgutreiben suchen, oder wenigstens ihm die weitere Berfolgung benehmen. Go feben wir benn in bem einzigen Geheimnig, welches (neben ber Schwere) die fo 85 flare Mechanit übrig läßt, nämlich in der Mittheilbarkeit der Bewegung, eine Meußerung der Grundbestrebung des Willens in allen seinen Erscheinungen, also bes Triebes gur Gelbsterhaltung,

der als das Wesentliche sich auch noch auf der untersten Stufe erkennen läßt.

In der unorganischen Natur objektivirt der Wille sich qunächst in den allgemeinen Rräften, und erst mittelst dieser in den 5 durch Ursachen hervorgerufenen Phänomenen der einzelnen Dinge. Das Berhältniß zwischen Ursache, Naturkraft und Willen als Ding an sich habe ich §. 26 des ersten Bandes hinlänglich aus= einandergesett. Man sieht daraus, daß die Metaphysit den Gang der Physit nie unterbricht, sondern nur den Faden da aufnimmt, 10 wo diefe ihn liegen läßt, nämlich bei ben ursprünglichen Rräften, an welchen alle Rausalerklärung ihre Granze hat. Sier erft hebt die metaphysische Erklärung aus dem Willen als Dinge an sich an. Bei jedem phyfifden Phanomen, jeder Beranderung materieller Dinge, ist zunächst ihre Urfache nachzuweisen, Die eine 15 eben folde einzelne, bicht zuvor eingetretene Beranderung ift; bann aber die ursprüngliche Raturfraft, vermöge welcher diese Ursache zu wirken fähig war; und allererst als das Wesen an sich dieser Rraft, im Gegensat ihrer Erscheinung, ift ber Wille zu erkennen. Dennoch giebt dieser sich eben so unmittelbar im 20 Fallen eines Steines tund, wie im Thun des Menschen: der Unterschied ist nur, daß seine einzelne Meußerung hier durch ein Motiv, dort durch eine mechanisch wirkende Ursache, 3. B. die Wegnahme seiner Stute, hervorgerufen wird, jedoch in beiben Källen mit gleicher Nothwendigkeit, und daß fie dort auf einem 25 individuellen Charafter, hier auf einer allgemeinen Naturfraft beruht. Diese Identität des Grundwesentlichen wird sogar sinnenfällig, wenn wir etwan einen aus dem Gleichgewicht gebrachten Rörper, ber vermöge seiner besondern Gestalt lange bin und her rollt, bis er ben Schwerpuntt wiederfindet, aufmertfam 30 betrachten, wo dann ein gewisser Anschein des Lebens sich uns aufdringt und wir unmittelbar fühlen, daß etwas der Grundlage des Lebens Analoges auch hier wirksam ist. Dieses ist freilich die allaemeine Naturkraft, welche aber, an sich mit dem Wil= Ien identisch, hier gleichsam die Geele eines fehr turgen Quasi-85 Lebens wird. Also giebt das in den beiden Extremen der Er= Scheinung des Willens Identische sich hier sogar der unmittelbaren Anschauung noch leise tund, indem diese ein Gefühl in uns erreat, daß auch hier ein gang Ursprüngliches, wie wir es nur aus

den Akten unsers eigenen Willens kennen, unmittelbar zur Erscheisnung gelangt.

Auf eine ganz andere und großartige Weise kann man zu einer intuitiven Erkenntniß vom Dasenn und Wirken des Willens in der unorganischen Natur gelangen, wenn man sich in das 5 Problem der drei Körper hineinstudirt und also den Lauf des Mondes um die Erde etwas genauer und specieller kennen lernt. Durch die verschiedenen Rombinationen, welche der beständige Wechsel der Stellung dieser drei Weltförper gegen einander herbeiführt, wird der Gang des Mondes bald beschleunigt, bald ver= 10 langsamt, und tritt er der Erde bald näher, bald ferner: dieses nun aber wieder anders im Perihelio, als im Aphelio der Erde; welches Alles zusammen in seinen Lauf eine solche Unregelmäßig= feit bringt, daß derselbe ein wirklich fapricioses Ansehen erhalt, indem sogar das zweite Repplerische Gesetz nicht mehr unwandel= 15 bar gultig bleibt, sondern er in gleichen Zeiten ungleiche Flächen umschreibt. Die Betrachtung dieses Laufes ist ein kleines und abgeschlossenes Rapitel der himmlischen Mechanit, welche von der irdischen sich durch die Abwesenheit alles Stokes und Drudes, also der uns so faklich scheinenden vis a tergo, und sogar des 20 wirklich vollbrachten Falles, auf erhabene Weise unterscheidet, indem sie neben der vis inertiae keine andere bewegende und lenfende Rraft kennt, als bloß die Gravitation, diese aus dem eige= nen Innern der Rörper hervortretende Sehnsucht derselben nach Bereinigung. Wenn man nun, an diesem gegebenen Fall, sich 25 ihr Wirken bis ins Einzelne veranschaulicht; so erkennt man beutlich und unmittelbar in der hier bewegenden Rraft eben Das. was im Selbstbewuftsenn uns als Wille gegeben ist. Denn die Aenderungen im Laufe der Erde und des Mondes, je nachdem eines derfelben, durch seine Stellung, dem Ginfluß der Sonne 30 bald mehr, bald weniger ausgesett ist, hat augenfällige Analogie mit dem Einfluß neu eintretender Motive auf unsern Willen und mit den Modifikationen unsers Sandelns danach.

Ein erläuterndes Beispiel anderer Art ist folgendes. Liebig (Chemie in Anwendung auf Agrikultur, S. 501) sagt: "Bringen 35 wir feuchtes Rupfer in Luft, welche Rohlensäure enthält, so wird, durch den Kontakt mit dieser Säure, die Berwandschaft des Mestalls zum Sauerstoff der Luft in dem Grade gesteigert, daß sich

beibe mit einander verbinden; seine Oberfläche bededt sich mit grünem, tohlensauerm Rupferoxnd. — Nun aber nehmen zwei Rörper, welche die Fähigkeit haben, sich zu verbinden, in dem Moment, da sie sich berühren, entgegengesette Elettricitätszustände 5 an. Daher wird, wenn wir das Rupfer mit Gifen berühren, burch Erregung eines besondern Elektricitätszustandes, die Fähigfeit des Rupfers, eine Berbindung mit dem Sauerstoff einzugeben, vernichtet: es bleibt auch unter den obigen Bedingungen blank." — Die Sache ist bekannt und von technischem Rugen. 10 Ich führe sie an, um zu sagen, daß hier der Wille des Rupfers, durch den elektrischen Gegensak zum Gifen in Anspruch genommen und beschäftigt, die für seine chemische Berwandschaft gum Oxygen und Rohlenfäure sich darbietende Gelegenheit unbenutt lagt. Er verhalt sich bemnach gerade fo, wie ber Wille in einem 15 Menschen, der eine Handlung, zu der er sonst sich bewogen füh= len wurde, unterläßt, um eine andere, zu der ein stärkeres Motiv ihn auffordert, zu vollziehen.

Im ersten Bande habe ich gezeigt, daß die Naturkräfte außer= halb der Rette von Ursachen und Wirkungen liegen, indem sie 20 die durchgängige Bedingung, die metaphysische Grundlage derselben ausmachen und sich daher als ewig und allgegenwärtig, d. h. von Zeit und Raum unabhängig, bewähren. Sogar in ber unbestrittenen Wahrheit, daß das Wesentliche einer Urfache, als solcher, darin bestehe, daß sie die selbe Wirfung, wie jest, 25 auch zu jeder fünftigen Zeit hervorbringen wird, ist schon enthal= ten, daß in der Ursache etwas liegt, das vom Laufe der Zeit unabhängig, b. h. außer aller Zeit ift: dies ist die in ihr sich äußernde Naturfraft. Man fann selbst, indem man die Machtlosigfeit der Beit, ben Naturfraften gegenüber, ins Auge faßt, 30 von der bloken Idealität dieser Form unserer Anschauung gewissermaafen sich empirisch und faktisch überzeugen. Wenn 3. B. ein Planet, durch irgend eine außere Ursache, in eine rotirende Bewegung versett ist; so wird diese, wenn feine neu hingutom= mende Ursache sie aufhebt, endlos dauern. Dem könnte nicht so 35 senn, wenn die Zeit etwas an sich selbst ware und ein objektives, reales Dasenn hatte: benn da mußte sie auch etwas wirten. Wir sehen also hier einerseits die Naturkräfte, welche in jener Rotation sich äußern und sie, wenn ein Mal angefangen, endlos fortsehen, ohne selbst zu ermüden, oder zu ersterben, sich als ewig oder zeitlos, mithin als schlechthin real und an sich selbst existirend bewähren; und andererseits die Zeit, als etwas, das nur in der Art und Weise, wie wir jene Erscheinung apprehendiren, besteht, da es auf diese selbst keine Macht und keinen Einsluß ausübt: 5 denn was nicht wirkt, das ist auch nicht.

Wir haben einen natürlichen Sang, jede Naturerscheinung wo möglich mechanisch zu erklären; ohne Zweifel weil die Mechanik die wenigsten ursprünglichen und daher unerklärlichen Rräfte zur Sulfe nimmt, hingegen viel a priori Erkennbares und daher 10 auf den Formen unsers eigenen Intelletts Beruhendes enthält, welches, eben als solches, den höchsten Grad von Verständlichkeit und Rlarheit mit sich führt. Indessen hat Rant, in den Metaphysischen Anfangsgründen der Naturwissenschaft, die mechanische Wirksamkeit selbst auf eine onnamische gurudgeführt. Singegen 15 ist die Anwendung mechanischer Erklärungshppothesen, über das nachweisbar Mechanische, wohin 3. B. noch die Akustik gehört, hinaus, durchaus unberechtigt, und nimmermehr werde ich glauben, daß jemals auch nur die einfachste chemische Berbindung, oder auch die Berschiedenheit der drei Aggregationszustände sich 20 wird mechanisch erklären lassen, viel weniger die Eigenschaften bes Lichts, der Warme und der Elektricität. Diese werden stets nur eine dynamische Erklärung zulassen, d. h. eine solche, welche die Erscheinung aus ursprünglichen Rräften erklart, die von denen bes Stofes, Drudes, ber Schwere u. f. w. ganglich verschieden 25 und daher höherer Art, d. h. deutlichere Objektivationen jenes Willens sind, der in allen Dingen gur Sichtbarkeit gelangt. Ich halte dafür, daß das Licht weder eine Emanation, noch eine Dibration ift: beide Ansichten sind der verwandt, welche die Durchsichtigkeit durch Boren erklärt, und deren offenbare Falschheit be= 30 weist, daß das Licht keinen mechanischen Gesetzen unterworfen ift. Um hievon die unmittelbarste Ueberzeugung zu erhalten, braucht man nur den Wirfungen eines Sturmwindes gugusehen, der Alles beugt, umwirft und gerstreut, während bessen aber ein Lichtstrahl. aus einer Wolfenlude herabschießend, so gang unerschüttert und 85 mehr als felsenfest dasteht, daß er recht unmittelbar zu erkennen giebt, er gehöre einer andern, als ber mechanischen Ordnung ber Dinge an: unbeweglich steht er ba, wie ein Gespenft. Aber nun

gar die von den Franzosen ausgegangenen Konstruktionen des Lichts aus Molekülen und Atomen sind eine empörende Absur= ditat. Als einen schreienden Ausdruck derfelben, wie überhaupt ber gangen Atomistik, kann man einen im Aprilheft ber Annales 5 de chimie et physique von 1835 besindlichen Aufsak über Licht und Wärme, von dem sonst so icharssinnigen Umpere, betrachten. Da besteht Kestes, Flussiges und Elastisches aus den selben Atomen, und aus deren Aggregation allein entspringen alle Unterschiede: ja, es wird gesagt, daß zwar der Raum ins Unend= 10 liche theilbar sei, aber nicht die Materie; weil, wenn die Theilung bis zu den Atomen gelangt sei, die fernere Theilung in die Zwischenräume ber Atome fallen muffe! Da sind bann Licht und Wärme Bibrationen der Atome, der Schall hingegen eine Bibration der aus den Atomen zusammengesetzten Molekülen. - In 15 Wahrheit aber sind die Atome eine fixe Idee der frangösischen Gelehrten, daher diese eben von ihnen reden, als hatten sie sie gesehen. Außerdem müßte man sich wundern, daß eine so empi= risch gesinnte Nation, eine solche matter of fact nation, wie die Frangosen, so fest an einer völlig transscendenten, alle Möglich-20 keit der Erfahrung überfliegenden Snpothese halten und darauf getrost ins weite Blaue hineinbauen fann. Dies ist nun eben eine Folge bes zurudgebliebenen Bustandes ber von ihnen so fehr vermiedenen Metaphysik, welche durch den, bei allem guten Willen, seichten und mit Urtheilskraft fehr durftig begabten Serrn 25 Coufin Schlecht vertreten wird. Sie sind, durch den frühern Einfluß Condillac's, im Grunde noch immer Lodianer. Da= her ist ihnen das Ding an sich eigentlich die Materie, aus beren Grundeigenschaften, wie Undurchdringlichfeit, Gestalt, Särte und sonstige primary qualities, Alles in der Welt gulekt erflär-30 bar senn muß: das lassen sie sich nicht ausreden, und ihre stillschweigende Voraussehung ist, daß die Materie nur durch mechanische Rräfte bewegt werden fann. In Deutschland hat Rant's Lehre den Absurditäten der Atomistif und der durchweg mechaniichen Physik auf die Dauer vorgebeugt; wenn gleich im gegen-35 wärtigen Augenblid diese Ansichten auch hier graffiren: welches eine Folge der durch Segel herbeigeführten Seichtigkeit, Robbeit und Unwissenheit ist. - Ingwischen ist nicht zu leugnen, baß

nicht nur die offenbar porose Beschaffenheit der Naturkörper, sondern auch zwei specielle Lehren der neuern Physik dem Atomenunwesen scheinbar Borschub gethan haben: nämlich Saun's Arnstallographie, welche jeden Arnstall auf seine Kerngestalt gurudführt, die ein Lettes, aber doch nur relativ Untheilbares ist; 5 sodann Bergelius' Lehre von den demischen Atomen, welche jedoch bloke Ausdrude der Berbindungsverhältnisse, also nur arithmetische Größen und im Grunde nicht mehr, als Rechenpfennige sind. - Singegen Rants, freilich nur zu dialektischem Behuf aufgestellte, die Atomen vertheidigende Thesis der zweiten 10 Antinomie, ist, wie ich in der Kritik seiner Philosophie nachgewiesen habe, ein bloges Sophisma, und feineswegs leitet unser Berstand selbst uns nothwendig auf die Annahme von Atomen hin. Denn so wenig ich genöthigt bin, die, por meinen Augen vorgehende, langfame, aber ftetige und gleichförmige Bewegung 15 eines Körpers mir zu denken als bestehend aus unzähligen, absolut schnellen, aber abgesetzten und durch eben so viele absolut furze Zeitpunkte der Ruhe unterbrochene Bewegungen, vielmehr recht wohl weiß, daß der geworfene Stein langsamer fliegt, als die geschossene Rugel, dennoch aber unterwegs keinen Augenblic 20 ruht; eben so wenig bin ich genöthigt, mir die Masse eines Rorpers als aus Atomen und deren Zwischenräumen, d. h. dem absolut Dichten und dem absolut Leeren, bestehend zu denken: sondern ich fasse, ohne Schwierigkeit, jene beiden Erscheinungen als stetige Continua auf, deren eines die Zeit, das andere den 25 Raum, gleichmäßig erfüllt. Wie aber dabei bennoch eine Bewegung ichneller als die andere fenn, d. h. in gleicher Zeit mehr Raum durchlaufen fann; fo fann auch ein Rörper specifisch ichwerer als ber andere fenn, d. h. in gleichem Raume mehr Materie enthalten: der Unterschied beruht nämlich in beiden Käl- 30 len auf der Intensität der wirkenden Rraft; da Rant (nach Priestlen's Borgang) gang richtig die Materie in Rrafte aufgelöst hat. - Aber sogar wenn man die hier aufgestellte Analogie nicht gelten lassen, sondern darauf bestehen wollte, daß die Berschiedenheit des specifischen Gewichts ihren Grund stets nur 35 in der Borosität haben könne; so wurde diese Annahme noch immer nicht auf Atome, sondern bloß auf eine völlig dichte und in

den verschiedenen Körpern ungleich vertheilte Materie leiten, die daher da, wo keine Poren mehr sie durchsetzen, zwar schlechterbings nicht weiter komprimabel wäre, aber dennoch stets, wie der Raum, den sie füllt, ins Unendliche theilbar bliebe; weil darin, daß sie ohne Poren wäre, gar nicht liegt, daß keine mögeliche Kraft die Kontinuität ihrer räumlichen Theile aufzuheben vermöchte. Denn, zu sagen, daß dies überall nur durch Erweiterung bereits vorhandener Zwischenräume möglich sei, ist eine ganz willkürliche Behauptung.

Die Annahme der Atome beruht eben auf den beiden ansgeregten Phänomenen, nämlich auf der Verschiedenheit des specissischen Gewichts der Körper und auf der ihrer Kompressibilität, als welche beide durch die Annahme der Atome bequem erklärt werden. Dann aber mühten auch beide stets in gleichem Maaße vorhanden senn; — was keineswegs der Fall ist. Denn z. B. Wasser hat ein viel geringeres specifisches Gewicht, als alle eigentlichen Metalle, mühte also weniger Atome und größere Interstizien derselben haben und folglich sehr kompressibel senn: allein es ist beinahe ganz inkompressibel.

Die Bertheidigung der Atome ließe sich dadurch führen, daß 20 man von der Porosität ausgienge und etwan sagte: alle Rörper haben Poren, also auch alle Theile eines Rörpers; gienge es nun hiemit ins Unendliche fort, so wurde von einem Rörper zulett nichts, als Poren übrig bleiben. — Die Widerlegung 25 ware, daß das übrig Bleibende zwar als ohne Poren und in= sofern als absolut dicht anzunehmen sei; jedoch darum noch nicht als aus absolut untheilbaren Bartifeln, Atomen, bestehend: dem= nach wäre es wohl absolut inkompressibel, aber nicht absolut un= theilbar; man mußte benn die Theilung eines Rörpers als allein 20 durch Eindringen in seine Poren möglich behaupten wollen; was aber gang unerwiesen ift. Nimmt man es jedoch an, so hat man zwar Atome, d. h. absolut untheilbare Rörper, also Rör= per von fo starter Rohasion ihrer raumlichen Theile, daß feine mögliche Gewalt sie trennen tann: solche Rörper aber tann man 35 alsdann so gut groß, wie klein annehmen, und ein Atom könnte so groß senn, wie ein Ochs; wenn es nur jedem möglichen Angriffe widerstände.

Denkt man sich zwei höchst verschiedenartige Körper durch

Rompression, wie mittelst Hämmern, ober durch Pulverisation, aller Poren gänzlich entledigt; — würde dann ihr specifisches Gewicht das selbe senn? — Dies wäre das Kriterium der Dynamik.

## Rapitel 24.

Von der Materie.

Bereits in den Erganzungen jum ersten Buche ist, im vierten Rapitel, bei Betrachtung des uns a priori bewußten Theiles unserer Erkenntniß, die Materie zur Sprache gekommen. Jedoch . konnte sie daselbst nur von einem einseitigen Standpunkte aus 10 betrachtet werden; weil wir dort bloß ihre Beziehung zu ben Formen des Intellekts, nicht aber die zum Dinge an sich im Auge hatten, mithin wir sie nur von der subjektiven Seite, b. h. sofern sie unsere Borstellung ist, nicht aber auch von der objektiven Seite, d. h. nach dem was sie an sich senn mag, untersuch= 15 ten. In ersterer Sinsicht war unser Ergebniß, daß sie die objektiv, jedoch ohne nähere Bestimmung aufgefaßte Wirkfamteit überhaupt sei; daher sie, auf der dort beigegebenen Tafel unserer Erkenntnisse a priori, die Stelle der Rausalität einnimmt. Denn das Materielle ift das Wirkende (Wirkliche) überhaupt 20 und abgesehen von der specifischen Art seines Wirkens. Daber eben auch ist die Materie, bloß als solche, nicht Gegenstand der Unichauung, sondern allein des Dentens, mithin eigentlich eine Abstraktion: in der Anschauung hingegen kommt sie nur in Berbindung mit der Form und Qualität vor, als Körper, d. h. 25 als eine gang bestimmte Art des Wirkens. Blog dadurch, daß wir von dieser nähern Bestimmung abstrahiren, benten wir die Materie als solche, d. h. gesondert von der Form und Qualität: folglich benten wir unter diefer das Wirken ichlechthin und überhaupt, also die Wirksamkeit in abstracto. Das 30 näher bestimmte Wirken fassen wir alsdann als das Accideng der Materie auf: aber erst mittelst dieses wird dieselbe anschaulich, d. h. stellt sich als Rörper und Gegenstand der Erfahrung

dar. Die reine Materie hingegen, welche allein, wie ich in der Rritik der Rantischen Philosophie dargethan habe, den wirklichen und berechtigten Inhalt des Begriffes der Gubft ang ausmacht, ist die Rausalität selbst, obiettiv, mithin als im Raum und 5 daher als diesen erfüllend, gedacht. Demgemäß besteht das ganze Wesen der Materie im Wirken: nur durch dieses erfüllt sie den Raum und beharrt in der Zeit: sie ist durch und durch lauter Rausalität. Mithin wo gewirkt wird, ist Materie, und das Materielle ist das Wirkende überhaupt. — Nun aber ist die Rau-10 salität selbst die Form unsers Berstandes: denn sie ist, so gut wie Raum und Zeit, uns a priori bewuft. Also gehört auch die Materie, insofern und bis hieher, dem formellen Theil unserer Erkenntniß an, und ist bemnach die mit Raum und Zeit verbundene, daher objektivirte, d. h. als das Raum Erfüllende 15 aufgefafte, Berftandesform der Raufalität felbft. (Die nähere Auseinandersekung dieser Lehre findet man in der zweiten Auflage der Abhandlung über den Sak vom Grunde, S. 77.) Insofern aber ift die Materie eigentlich auch nicht Gegenstand, sondern Bedingung der Erfahrung: wie der reine Berftand 20 selbst, dessen Funktion sie so weit ist. Daher giebt es von der blogen Materie auch nur einen Begriff, teine Anschauung: sie geht in alle äußere Erfahrung, als nothwendiger Bestandtheil berselben, ein, fann jedoch in feiner gegeben werden; sondern wird nur gedacht, und zwar als das absolut Trage, Unthätige, 25 Formlose, Eigenschaftslose, welches jedoch der Träger aller For= men, Eigenschaften und Wirtungen ist. Demaufolge ist die Materie das durch die Formen unsers Intelletts, in welchem die Welt als Vorstellung sich darstellt, nothwendig herbeigeführte, bleibende Substrat aller vorübergehenden Erscheinungen, alfo 30 aller Meußerungen der Naturfräfte und aller lebenden Wefen. Als solches und als aus den Formen des Intellekts entsprungen perhält sie sich gegen jene Erscheinungen selbst durchaus in different, b. h. sie ist eben so bereit, der Trager Diefer, wie jener Naturfraft zu fenn, sobald nur, am Leitfaden der Raufalität, Die 35 Bedingungen dazu eingetreten sind; während sie selbst, eben weil ihre Existenz eigentlich nur formal, d. h. im Intellett gegründet ist, unter allem jenem Wechsel als das schlechthin Beharrende, also das zeitlich Anfangs= und End-lose gedacht werden

muß. Sierauf beruht es, daß wir den Gedanken nicht aufgeben fönnen, daß aus Jedem Jedes werden fann, 3. B. aus Blei Gold; indem hiezu bloß erfordert ware, daß man die Zwischenaustände herausfände und herbeiführte, welche die an sich indifferente Materie auf jenem Wege zu durchwandern hatte. Denn 5 a priori ist nimmermehr einzusehen, warum die selbe Materie, welche jeht Träger der Qualität Blei ist, nicht einst Träger der Qualität Gold werden könnte. — Bon den eigentlichen Anich auungen a priori unterscheidet die Materie, als welche blok ein a priori Gedachtes ist, sich zwar dadurch, daß wir sie auch 10 gang wegdenken können: Raum und Reit hingegen nimmermehr: allein dies bedeutet blok, daß wir Raum und Zeit auch ohne die Materie vorstellen können. Denn die ein Mal in sie hineingesette und demnach als vorhanden gedachte Materie können wir schlechterdings nicht mehr wegdenken, d. h. sie als verschwun- 15 den und vernichtet, sondern immer nur als in einen andern Raum versetzt uns vorstellen: in sofern also ist sie mit unserm Erkenntnifpermögen eben so ungertrennlich verknüpft, wie Raum und Zeit selbst. Jedoch der Unterschied, daß sie dabei zuerst beliebig als vorhanden gesetzt senn muß, deutet schon an, daß sie 20 nicht so ganglich und in jeder Sinsicht dem formalen Theil un= serer Erkenntniß angehört, wie Raum und Zeit, sondern zugleich ein nur a posteriori gegebenes Element enthält. Sie ift in ber That der Anknüpfungspunkt des empirischen Theils unserer Erfenntnik an den reinen und apriorischen, mithin der eigenthum= 25 liche Grundstein ber Erfahrungswelt.

Allererst da, wo alle Aussagen a priori aushören, mithin in dem ganz empirischen Theil unserer Erkenntniß der Körper, also in der Form, Qualität und bestimmten Wirkungsart derselben, ofsenbart sich jener Wille, den wir als das Wesen an sich 30 der Dinge bereits erkannt und sestgestellt haben. Allein diese Formen und Qualitäten erscheinen stets nur als Eigenschaften und Aeußerungen eben jener Waterie, deren Dasenn und Wesen auf den subjektiven Formen unsers Intellekts beruht: d. h. sie werden nur an ihr, daher mittelst ihrer sichtbar. Denn, was im 35 mer sich uns darstellt ist stets nur eine auf speciell bestimmte Weise wirkende Materie. Aus den inneren und nicht weiter erklärbaren Eigenschaften einer solchen geht alle bestimmte Wirs

fungsart gegebener Körper hervor; und doch wird die Materie selbst nie mahrgenommen, sondern eben nur jene Wirkungen und Die diefen gum Grunde liegenden bestimmten Eigenschaften, nach deren Absonderung die Materie, als das dann noch übrig Blei-5 bende, von uns nothwendig hinzugedacht wird: denn sie ist, laut ber oben gegebenen Auseinandersehung, die objektivirte Urfach= lichfeit selbst. - Demzufolge ist die Materie Dasjenige, wodurch der Wille, der das innere Wesen der Dinge ausmacht, in die Wahrnehmbarkeit tritt, anschaulich, fichtbar wird. In 10 diesem Sinne ist also die Materie die bloke Sichtbarkeit des Willens, oder das Band der Welt als Wille mit der Welt als Borstellung. Dieser gehört sie an, sofern sie das Brodutt der Funktionen des Intellekts ist, jener, sofern das in allen materiellen Wesen, d. i. Erscheinungen, sich Manifestirende der Wille 15 ist. Daher ist jedes Objekt als Ding an sich Wille, und als Erscheinung Materie. Rönnten wir eine gegebene Materie von allen ihr a priori zukommenden Eigenschaften, d. h. von allen Formen unserer Anschauung und Apprehension entkleiden; so würben wir das Ding an sich übrig behalten, nämlich Dasjenige, 20 was, mittelst jener Formen, als das rein Empirische an der Ma= terie auftritt, welche selbst aber alsdann nicht mehr als ein Ausgedehntes und Wirkendes erscheinen wurde: d. h. wir wurden feine Materie mehr por uns haben, sondern den Willen. Eben dieses Ding an sich, oder der Wille, tritt, indem es zur Erschei-25 nung wird, d. h. in die Formen unsers Intellekts eingeht, als die Materie auf, d. h. als der selbst unsichtbare, aber nothwenbig vorausgesette Träger nur durch ihn sichtbarer Eigenschaften: in diesem Sinn also ist die Materie die Sichtbarkeit des Wil-Iens. Demnach hatten auch Plotinos und Jordanus Bru-30 nus, nicht nur in ihrem, sondern auch in unserm Sinne Recht. wenn sie, wie bereits Rap. 4 erwähnt wurde, den paradoxen Ausspruch thaten, die Materie selbst sei nicht ausgedehnt, sie sei folglich unförperlich. Denn die Ausdehnung verleiht der Materie ber Raum, welcher unfre Unschauungsform ift, und die Rörper-35 lichfeit besteht im Wirken, welches auf der Rausalität, mithin ber Korm unsers Berftandes, beruht. Singegen alle bestimmte Gigenschaft, also alles Empirische an der Materie, selbst ichon die Schwere, beruht auf Dem, was nur mittelft der Materie ficht=

bar wird, auf dem Dinge an sich, dem Willen. Die Schwere ist jedoch die allerniedrigste Stuse der Objektivation des Willens; daher sie sich an je der Materie, ohne Ausnahme, zeigt, also von der Materie überhaupt unzertrennlich ist. Doch gehört sie, eben weil sie schon Willensmanisestation ist, der Erkenntniß a postesiori, nicht der a priori an. Daher können wir eine Materie ohne Schwere uns noch allenfalls vorstellen, nicht aber eine ohne Ausdehnung, Repulsionskraft und Beharrlichkeit; weil sie alsdann ohne Undurchdringlichkeit, mithin ohne Raumerfüllung, d. h. ohne Wirksamteit wäre: allein eben im Wirken, d. h. in der Raus so salleität überhaupt, besteht das Wesen der Materie als solcher: und die Rausalität beruht auf der Form a priori unsers Berstandes, kann daher nicht weggedacht werden.

Die Materie ist demzufolge der Wille selbst, aber nicht mehr an sich, sondern sofern er angeschaut wird, d. h. die 15 Form der objektiven Vorstellung annimmt: also was objektiv Materie ist, ist subjektiv Wille. Dem gang entsprechend ist, wie oben nachgewiesen, unser Leib nur die Sichtbarkeit, Objektität, unsers Willens, und eben so ist jeder Rörper die Objektität des Willens auf irgend einer ihrer Stufen. Sobald der Wille sich 20 der objektiven Erkenntniß darstellt, geht er ein in die Anschauungsformen des Intellekts, in Zeit, Raum und Rausalität: alsbald aber steht er, vermoge dieser, als ein materielles Objett ba. Wir können Form ohne Materie vorstellen; aber nicht umgekehrt: weil die Materie, von der Form entblökt, der Wille selbst ware, 25 Dieser aber nur durch Eingehen in die Anschauungsweise unsers Intellekts, und daher nur mittelst Annahme der Form, objektiv wird. Der Raum ist die Unschauungsform der Materie, weil er der Stoff der bloken Form ist, die Materie aber nur in der Form erscheinen tann.

Indem der Wille objektiv wird, d. h. in die Vorstellung übergeht, ist die Materie das allgemeine Subskrat dieser Objektivastion, oder vielmehr die Objektivation selbst in abstracto genommen, d. h. abgesehen von aller Form. Die Materie ist demnach die Sichtbarkeit des Willens überhaupt, während der Chasstakter seiner bestimmten Erscheinungen an der Form und Quaslität seinen Ausdruck hat. Was daher in der Erscheinung, d. h. für die Vorstellung, Materie ist, das ist an sich selbst Wille.

Daher gilt von ihr unter den Bedingungen der Erfahrung und Unschauung, was vom Willen an sich selbst gilt, und sie giebt alle seine Beziehungen und Gigenschaften im zeitlichen Bilde wie ber. Demnach ist sie ber Stoff ber anschaulichen Welt, wie b der Wille das Wesen an sich aller Dinge ist. Die Gestalten sind ungählig, die Materie ist Gine: eben wie der Wille Giner ist in allen seinen Objektivationen. Wie dieser sich nie als Allgemeines, d. h. als Wille ichlechthin, sondern stets als Besonberes. d. h. unter speciellen Bestimmungen und gegebenem Cha-10 rafter, objektivirt: so erscheint die Materie nie als solche, sondern stets in Berbindung mit irgend einer Form und Qualität. In der Erscheinung, oder Obiektivation des Willens repräsentirt sie seine Ganzbeit, ihn selbst, der in Allen Giner ist, wie sie in allen Rörpern Gine. Wie der Wille der innerste Rern aller erscheinen-15 den Wesen ist; so ist sie die Substanz, welche nach Aufhebung aller Accidenzien übrig bleibt. Wie der Wille das schlechthin Unzerstörbare in allem Daseienden ist; so ist die Materie das in der Beit Unvergängliche, welches unter allen Beränderungen beharrt. - Daß die Materie für sich, also getrennt von der Form, nicht 20 angeschaut oder vorgestellt werden kann, beruht darauf, daß sie an sich selbst und als das rein Substantielle der Rörper eigentlich der Wille selbst ist; dieser aber nicht an sich selbst, sondern nur unter sämmtlichen Bedingungen der Borstellung und daher nur als Erscheinung objektiv wahrgenommen, oder angeschaut wer-25 den kann: unter diesen Bedingungen aber stellt er sich sofort als Rörper dar, d. h. als die in Form und Qualität gehüllte Materie. Die Form aber ist durch den Raum, und die Qualität, ober Wirksamkeit, durch die Rausalität bedingt: beide also beruben auf den Funktionen des Intellekts. Die Materie ohne sie wäre 20 eben das Ding an sich, d. i. der Wille selbst. Nur daher konnten, wie gesagt, Plotinos und Jordanus Brunus, auf gang obiektivem Wege, zu dem Ausspruch gebracht werden, daß die Materie an und für sich ohne Ausdehnung, folglich ohne Räumlichkeit, folglich ohne Rörperlichkeit sei.

Weil also die Materie die Sichtbarkeit des Willens, jede Kraft aber an sich selbst Wille ist, kann keine Kraft ohne masterielles Substrat auftreten, und umgekehrt kein Körper ohne ihm inwohnende Kräfte senn, die eben seine Qualikät ausmachen. Dadurch ist er die Vereinigung von Materie und Form, welche Stoff heißt. Kraft und Stoff sind unzertrennlich, weil sie im Grunde Eines sind; da, wie Kant dargethan hat, die Materie selbst uns nur als der Verein zweier Kräfte, der Expansionssund AttraktionssKraft, gegeben ist. Zwischen Kraft und Stoff besteht also kein Gegensatz vielmehr sind sie geradezu Eines.

Durch den Gang unserer Betrachtung auf diesen Gesichtspunkt geführt und zu dieser metaphysischen Ansicht der Materie gelangt, werden wir ohne Widerstreben eingestehen, daß der zeitliche Uriprung der Formen, der Gestalten, oder Species, nicht 10 füglich irgend wo anders gesucht werden fann, als in der Materie. Aus dieser muffen fie einst hervorgebrochen fenn; eben weil solche die bloke Sichtbarkeit des Willens ist, welcher das Wesen an sich aller Erscheinungen ausmacht. Indem er gur Erscheinung wird, d. h. dem Intellekt sich objektiv darstellt, nimmt 15 die Materie, als seine Sichtbarkeit, mittelst der Funktionen des Intellekts, die Form an. Daher sagten die Scholastiker: materia appetit formam. Daß ber Ursprung aller Gestalten ber Lebendigen ein solcher war, ist nicht zu bezweifeln: es läkt sich nicht ein Mal anders denken. Ob aber noch jeht, da die Wege 20 zur Perpetuirung der Gestalten offen stehen und von der Natur mit gränzenloser Sorgfalt und Eifer gesichert und erhalten werben, die generatio aequivoca Statt finde, ist allein durch die Erfahrung zu entscheiden; zumal da das natura nihil facit frustra, mit Sinweisung auf die Wege der regelmäßigen Fort= 25 pflanzung, als Argument dagegen geltend gemacht werden könnte. Doch halte ich die generatio aequivoca auf sehr niedrigen Stufen, der neuesten Einwendungen dagegen ungeachtet, für höchst wahrscheinlich, und zwar zunächst bei Entozoen und Epizoen, besonders solchen, welche in Folge specieller Rachexien der thierischen 30 Organismen auftreten; weil nämlich die Bedingungen zum Leben berselben nur ausnahmsweise Statt finden, ihre Gestalt sich also nicht auf dem regelmäßigen Wege fortpflanzen tann und deshalb. bei eintretender Gelegenheit, stets von Neuem zu entstehen hat. Sobald daher, in Folge gewisser chronischer Rrantheiten, ober 85 Rachexien, die Lebensbedingungen der Epizoen eingetreten sind, entstehen, nach Maakgabe berselben, pediculus capitis, ober pubis, oder corporis, gang von selbst und ohne Ei: so tom=

plicirt auch der Bau dieser Insetten senn mag: benn die Fäulniß eines lebenden thierischen Rörpers giebt Stoff zu höheren Produttionen, als die des Seues im Wasser, welche blok Infusions= thiere liefert. Oder will man lieber, daß auch die Gier der Evi= 5 zoen stets hoffnungsvoll in der Luft schweben? - (Schredlich gu denken!) Bielmehr erinnere man sich der auch jekt noch vorkommenden Phtheiriasis. - Ein analoger Vall tritt ein, wann, durch besondere Umstände, die Lebensbedingungen einer Species, welche bem Orte bis dahin fremd war, sich einfinden. So sah August 10 St. Hilaire in Brasilien, nach dem Abbrennen eines Urwaldes, sobald die Asche nur eben kalt geworden, eine Menge Pflangen aus ihr hervorwachsen, beren Art weit und breit nicht gu finden war; und gang neuerlich berichtete der Admiral Betit= Thouars, por der Académie des sciences, dak auf den neu 15 sich bildenden Korallen-Inseln in Polynesien allmälig ein Boden sich absett, der bald troden, bald im Wasser liegt, und deffen die Begetation sich alsbald bemächtigt. Bäume hervorbringend, welche diesen Inseln ganz ausschlieflich eigen sind (Comptes rendus, 17 Janv. 1859, p. 147). — Ueberall wo Käulnik 20 entsteht, zeigen sich Schimmel, Bilge und, im Flussigen, Infusorien. Die jest beliebte Annahme, daß Sporen und Gier gu ben gahllosen Species aller jener Gattungen überall in der Luft schweben und lange Jahre hindurch auf eine gunftige Gelegenheit warten, ist paradoxer, als die der generatio aequivoca. 25 Faulniß ist die Bersehung eines organischen Rörpers, zuerst in seine näheren chemischen Bestandtheile: weil nun diese in allen lebenden Wesen mehr ober weniger gleichartig sind; so fann, in solchem Augenblid, der allgegenwärtige Wille zum Leben sich ihrer bemächtigen, um jest, nach Maafgabe ber Umstände, neue 30 Wesen daraus zu erzeugen, welche alsbald, sich zwedmäßig ge= staltend, d. h. sein jedesmaliges Wollen objektivirend, aus ihnen so gerinnen, wie das Suhnchen aus der Flussigfeit des Gies. Bo Dies nun aber nicht geschieht; da werden die faulenden Stoffe in ihre entfernteren Bestandtheile gersett, welches die 35 chemischen Grundstoffe sind, und geben nunmehr über in ben großen Rreislauf ber Natur. Der seit 10-15 Jahren geführte Rrieg gegen die generatio aequivoca, mit seinem voreiligen Siegesgeschrei, war das Borspiel gum Ableugnen der Lebens-Shopenhauer, II. 23

fraft, und diesem verwandt. Man lasse sich nur ja nicht durch Machtsprüche und mit dreifter Stirn gegebene Berficherungen, daß die Sachen entschieden, abgemacht und allgemein anerkannt wären, übertölpeln. Bielmehr geht die ganze mechanische und atomistische Naturansicht ihrem Bankrott entgegen, und die Ber= 5 theidiger derselben haben zu lernen, daß hinter der Natur etwas mehr stedt, als Stok und Gegenstok. Die Realität der generatio aequivoca und die Nichtigkeit der abenteuerlichen Unnahme, daß in der Atmosphäre überall und jederzeit Billionen Reime aller möglichen Schimmelpilze und Gier aller möglichen Infuso= 10 rien herumschweben, bis ein Mal Eines und das Andere qu= fällig das ihm gemäße Medium findet, hat ganz neuerlich (1859) Bouchet vor der frangofischen Akademie, gum großen Berdruk ber übrigen Mitglieder berselben, gründlich und siegreich bargethan. 15

Unsere Berwunderung bei dem Gedanken des Ursprungs der Formen aus der Materie gleicht im Grunde der des Wilden, ber zum ersten Mal einen Spiegel erblidt und über sein eigenes Bild, das ihm daraus entgegentritt, erstaunt. Denn unser eigenes Wesen ist der Wille, dessen bloke Sichtbarkeit die 20 Materie ift, welche jedoch nie anders als mit dem Sichtbaren, d. h. unter der Sulle der Form und Qualität, auftritt, daber nie unmittelbar wahrgenommen, sondern stets nur hinzugedacht wird, als das in allen Dingen, unter aller Berschiedenheit der Qualität und Form, Identische, welches gerade das eigentlich 25 Substantielle in ihnen allen ist. Eben beshalb ist sie mehr ein metaphysisches, als ein blok physisches Erklärungsprincip ber Dinge, und alle Wesen aus ihr entspringen lassen, heißt wirklich fie aus einem fehr Geheimnigvollen erklaren; wofür es nur Der nicht erkennt, welcher Angreifen mit Begreifen verwechselt. In 30 Wahrheit ist zwar keineswegs die lette und erschöpfende Erklärung ber Dinge, wohl aber der zeitliche Ursprung, wie der unorganischen Formen, so auch der organischen Wesen allerdings in der Materie zu suchen. - Jedoch scheint es, daß die Urerzeugung organischer Formen, die Hervorbringung der Gattungen selbst, der Natur fast 35 so schwer fällt auszuführen, wie uns zu begreifen: dahin nämlich beutet bie durchweg fo gang übermäßige Borforge berfelben für die Erhaltung der ein Mal vorhandenen Gattungen. Auf der gegenwär=

tigen Oberfläche dieses Planeten hat dennoch der Wille zum Leben die Stala seiner Objektivation drei Mal, gang unabhängig von einander, in verschiedener Modulation, aber auch in sehr verschiedener Vollkommenheit und Bollständigkeit, abgespielt. Näm-5 lich die alte Welt, Amerika und Australien haben bekanntlich Jedes seine eigenthumliche, selbstständige und von der ber beiden Undern ganglich verschiedene Thierreihe. Die Species find auf jedem dieser großen Rontinente durchweg andere, haben aber boch, weil alle drei dem selben Blaneten angehören, eine durch-10 gängige und parallel laufende Analogie mit einander; daher die genera größtentheils die selben sind. Diese Analogie läßt in Australien sich nur sehr unvollständig verfolgen; weil deffen Fauna an Säugethieren sehr arm ist und weder reifende Thiere, noch Affen hat: hingegen zwischen ber alten Welt und Amerika 15 ist sie augenfällig und zwar so, bak Amerika an Säugethieren stets das schlechtere Analogon aufweist, dagegen aber an Bögeln und Reptilien das bessere. So hat es zwar den Kondor, die Aras, die Rolibrite und die größten Batrachier und Ophidier poraus: aber 3. B. statt des Elephanten nur den Tavir, statt 20 des Löwen den Ruguar, statt des Tigers den Jaguar, statt des Rameels das Lama, und statt der eigentlichen Affen nur Meerfagen. Schon aus diesem letteren Mangel läßt sich schließen, daß die Natur es in Amerika nicht bis zum Menschen hat bringen tonnen; ba fogar von der nächsten Stufe unter diesem, dem 25 Tschimpansee und dem Orangutan oder Pongo, der Schritt bis jum Menschen noch ein unmäßig großer war. Dem entsprechend finden wir die drei, sowohl aus physiologischen, als linguistischen Gründen nicht zu bezweifelnden, gleich ursprünglichen Menschenrassen, die kaukasische, mongolische und athiopische, allein in der 30 alten Welt zu Sause, Amerika hingegen von einem gemischten, ober flimatisch modifizirten, mongolischen Stamme bevölkert, ber von Afien hinübergetommen fenn muß. Auf ber ber jegigen Erdoberfläche gunächst vorhergegangenen war es stellenweise bereits ju Uffen, jedoch nicht bis jum Menschen gefommen.

Bon diesem Standpunkt unserer Betrachtung aus, welcher uns die Materie als die unmittelbare Sichtbarkeit des in allen Dingen erscheinenden Willens erkennen, ja sogar für die bloß physische, dem Leitsaden der Zeit und Kausalität nachgehende

Forschung, sie als den Ursprung der Dinge gelten läßt, wird man leicht auf die Frage geführt, ob man nicht selbst in der Philosophie, eben so gut von der objektiven, wie von der subjektiven Seite ausgehen und demnach als die fundamentale Wahrheit den Sat aufstellen konnte: "es giebt überhaupt nichts 5 als die Materie und die ihr inwohnenden Rräfte." - Bei diesen hier so leicht hingeworfenen .. inwohnenden Rräften" ist aber fogleich zu erinnern, daß ihre Boraussehung jede Erklärung auf ein völlig unbegreifliches Wunder zurücführt und dann bei diesem stehen, oder vielmehr von ihm anheben läkt: denn ein solches ist 10 wahrlich jede, den verschiedenartigen Wirkungen eines unorgani= ichen Rörpers zum Grunde liegende, bestimmte und unerflärliche Naturfraft nicht minder, als die in jedem organischen sich äußernde Lebensfraft; - wie ich dies Rap. 17 ausführlich auseinandergesett und daran dargethan habe, daß niemals die Physik 15 auf den Thron der Metaphysik gesett werden kann, eben weil sie die erwähnte und noch viele andere Boraussekungen gang unberührt stehen läßt; wodurch sie auf den Unspruch, eine lette Erflärung der Dinge abzugeben, von vorne herein verzichtet. Ferner habe ich hier an die, gegen das Ende des ersten Rapitels ge= 20 gebene, Nachweisung der Unzulässigfeit des Materialismus zu erinnern, sofern er, wie dort gesagt wurde, die Philosophie des bei seiner Rechnung sich selbst vergessenden Gubietts ift. Diese fämmtlichen Wahrheiten aber beruhen darauf, daß alles Objettive, alles Aeuftere, da es stets nur ein Wahrgenommenes, 25 Erkanntes ist, auch immer nur ein Mittelbares und Sekundares bleibt, daher schlechterdings nie der lekte Erklärungsgrund der Dinge, oder der Ausgangspunkt der Philosophie werden kann. Diese nämlich verlangt nothwendig das schlechthin Unmittelbare zu ihrem Ausgangspunkt: ein solches aber ist offenbar nur das 30 bem Selbstbewußtsenn Gegebene, das Innere, das Sub= jektive. Daher eben ist es ein so eminentes Berdienst bes Cartefius, daß er zuerst die Philosophie vom Selbstbewußtsenn hat ausgehen lassen. Auf diesem Wege sind seitdem die achten Philosophen, vorzüglich Lode, Berkelen und Rant, jeder auf 85 feine Beise, immer weiter gegangen, und in Folge ihrer Untersuchungen wurde ich darauf geleitet, im Gelbstbewuftsenn, statt eines, zwei völlig verschiedene Data ber unmittelbaren Erfenntnig

gewahr zu werden und zu benutzen, die Vorstellung und den Willen, durch deren kombinirte Anwendung man in der Philossophie in dem Maaße weiter gelangt, als man bei einer algebraischen Aufgabe mehr leisten kann, wenn man zwei, als wenn man nur eine bekannte Größe gegeben erhält.

Das unausweichbar Falsche des Materialismus besteht, bem Gesagten zufolge, zunächst darin, daß er von einer petitio principii ausgeht, welche, näher betrachtet, sich sogar als ein ποωτον ψευδος ausweist, nämlich von der Annahme, daß die 10 Materie ein schlechthin und unbedingt Gegebenes, nämlich un= abhängig von der Erkenntnik des Subjekts Borhandenes, also eigentlich ein Ding an sich sei. Er legt der Materie (und da= mit auch ihren Boraussetzungen, Zeit und Raum) eine ab fo= lute, d. h. vom wahrnehmenden Subjekt unabhängige Existeng 15 bei: dies ist sein Grundsehler. Nächstdem muß er, wenn er redlich zu Werke gehen will, die den gegebenen Materien, d. h. ben Stoffen, inhärirenden Qualitäten, sammt den in diesen sich äußernden Naturfräften, und endlich auch die Lebensfraft, als unergründliche qualitates occultas der Materie, unerklärt da-20 stehen lassen und von ihnen ausgehen; wie dies Physik und Physiologie wirklich thun, weil sie eben feine Ansprüche darauf machen, die lette Erklärung der Dinge gu fenn. Aber gerade um dies zu vermeiden, verfährt der Materialismus, wenigstens wie er bisher aufgetreten, nicht redlich: er leugnet nämlich alle 25 jene ursprünglichen Rräfte weg, indem er sie alle, und am Ende auch die Lebenskraft, vorgeblich und scheinbar gurudführt auf die bloß mechanische Wirksamkeit der Materie, also auf Aeukerungen ber Undurchdringlichkeit, Form, Robafion, Stokfraft, Trägbeit, Schwere u.f. w., welche Eigenschaften freilich bas wenigste Un= 30 erflärliche an sich haben, eben weil sie zum Theil auf dem a priori Gewissen, mithin auf den Kormen unsers eigenen Intelletts beruhen, welche das Princip aller Berftandlichkeit sind. Den Intellekt aber, als Bedingung alles Objekts, mithin der gesammten Erscheinung, ignorirt ber Materialismus ganglich. 35 Sein Borhaben ist nun, alles Qualitative auf ein blok Quantitatives zurudzuführen, indem er jenes zur bloken Form. im Gegensat ber eigentlichen Materie gablt: biefer läft er von ben eigentlich empirischen Qualitäten allein die Schwere, weil fie schon an sich als ein Quantitatives, nämlich als das alleinige Maaß der Quantität der Materie austritt. Dieser Weg führt ihn nothwendig auf die Fiktion der Atome, welche nun das Material werden, daraus er die so geheimnißvollen Aeußerungen aller ursprünglichen Kräfte auszudauen gedenkt. Dabei hat er ses aber eigentlich gar nicht mehr mit der empirisch gegebenen, sondern mit einer Materie zu thun, die in rerum natura nicht anzutressen, vielmehr ein bloßes Abstraktum jener wirklichen Masterie ist, nämlich mit einer solchen, die schlechthin keine andern, als jene mechanischen Eigenschaften hätte, welche mit Auss 10 nahme der Schwere, sich so ziemlich a priori konstruiren lassen, eben weil sie auf den Formen des Raums, der Zeit und der Rausalität, mithin auf unserm Intellekt, beruhen: auf diesen ärmlichen Stoff also sieht er sich bei Ausrichtung seines Lufts gebäudes reducirt.

Hiebei wird er unausweichbar zum Atomismus; wie es ihm schon in seiner Rindheit, beim Leukippos und Demofritos, begegnet ist, und ihm jett, da er vor Alter zum zweiten Male findisch geworden, abermals begegnet: bei ben Franzosen, weil sie die Kantische Philosophie nie gekannt, 20 und bei den Deutschen, weil sie solche vergessen haben. Und zwar treibt er es, in dieser seiner zweiten Rindheit, noch bunter, als in der ersten: nicht blok die festen Rörver sollen aus Atomen bestehen, sondern auch die fluffigen, das Wasser, sogar die Luft, die Gase, ja, das Licht, als welches die Undu- 25 lation eines völlig hypothetischen und durchaus unbewiesenen. aus Atomen bestehenden Aethers senn foll, beren verschiedene Schnelligkeit die Karben verursache: - eine Snpothese, welche. eben wie weiland die siebenfarbige Neutonische, von einer gang arbiträr angenommenen und dann gewaltsam durchgeführten 30 Analogie mit der Musik ausgeht. Man muß wahrlich unerhört leichtgläubig senn, um sich einreden zu lassen, daß die von der endlosen Mannigfaltigfeit farbiger Flächen, in dieser bunten Welt, ausgehenden, zahllos verschiedenen Aether=Tremulanten, immer= fort und jeder in einem andern Tempo, nach allen Richtungen 35 durcheinander laufen und überall sich freugen könnten, ohne je einander zu stören, vielmehr durch solchen Tumult und Wirwar ben tiefruhigen Anblid beleuchteter Natur und Runft bervor-

brächten. Credat Judaeus Apella! Allerdings ist die Natur des Lichtes uns ein Geheimniß: aber es ist besser, dies eingugestehen, als durch schlechte Theorien der fünftigen Erkenntniß den Weg zu verrennen. Daß das Licht etwas ganz Anderes sei, als 5 eine bloß mechanische Bewegung, Undulation oder Bibration und Tremulant, ja, daß es stoffartig sei, beweisen schon seine chemi= iden Wirkungen, von welchen eine ichone Reihe fürglich ber Acad. des sciences vorgelegt worden ift von Chevreul, indem er das Sonnenlicht auf verschiedene gefärbte Stoffe wirken ließ; 10 wobei das Schönste ist, daß eine weiße, dem Sonnenlicht ausgesett gewesene Papierrolle die selben Wirfungen hervorbringt, ja. dies auch noch nach 6 Monaten thut, wenn sie während Diefer Zeit in einer fest verschlossenen Blechröhre verwahrt gewesen ist: hat da etwan der Tremulant 6 Monate pausirt und 15 fällt jest a tempo wieder ein? (Comptes rendus vom 20. Dec. 1858.) - Diese gange Aether = Atomen = Tremulanten = Snpo= these ist nicht nur ein Sirngespinst, sondern thut es an tappischer Plumpheit den ärgsten Demofritischen gleich, ist aber unverschämt genug, sich heut zu Tage als ausgemachte Sache zu 20 geriren, wodurch sie erlangt hat, daß sie von tausend pinselhaften Stribenten aller Fächer, benen jede Renntnig von solchen Dingen abgeht, rechtgläubig nachgebetet und wie ein Evangelium geglaubt wird. — Die Atomenlehre überhaupt geht aber noch weiter: bald nämlich heißt es Spartam, quam nactus es, orna! 25 Da werden bann sämmtlichen Atomen verschiedene immerwährende Bewegungen, drehende, vibrirende u. s. w., je nachdem ihr Amt ist, angedichtet: imgleichen hat jedes Atom seine Atmosphäre aus Aether, oder sonst was, und was dergleichen Träumereien mehr find. - Die Träumereien ber Schellingischen Raturphilosophie 20 und ihrer Anhänger waren doch meistens geistreich, schwunghaft, oder wenigstens wikig: diese hingegen sind plump, platt, ärmlich und tappisch, die Ausgeburt von Röpfen, welche erstlich feine andere Realität zu denken vermögen, als eine gefabelte eigenschaftslose Materie, die dabei ein absolutes Objekt, d. h. ein 35 Objett ohne Subjett ware, und zweitens feine andere Thatigfeit. als Bewegung und Stoß: diese zwei allein sind ihnen faklich. und daß auf sie Alles gurudlaufe, ist ihre Boraussehung a priori: benn sie sind ihr Ding an sich. Dieses Biel zu erreichen, wird

bie Lebenskraft auf chemische Kräfte (welche insidios und undezrechtigt Molekularkräfte genannt werden) und alle Processe der unorganischen Natur auf Mechanismus, d. h. Stoß und Gegenzstoß zurückgeführt. Und so wäre denn am Ende die ganze Welt, mit allen Dingen darin, bloß ein mechanisches Kunststück, gleich ben durch Hebel, Räder und Sand getriebenen Spielzeugen, welche ein Bergwerk, oder ländlichen Betrieb darstellen. — Die Quelle des Uebels ist, daß durch die viele Handarbeit des Experimentirens die Kopfarbeit des Denkens aus der Uebung gekommen ist. Die Tiegel und Boltaschen Säulen sollen dessen Funktionen übernehmen: daher auch der profunde Abscheu gegen alle Philosophie. —

Man könnte nun aber die Sache auch so wenden, daß man sagte, der Materialismus, wie er bisher aufgetreten, wäre blok dadurch mislungen, daß er die Materie, aus der er die Welt 15 zu konstruiren gedachte, nicht genugsam gekannt und daher, statt ihrer, es mit einem eigenschaftslosen Wechselbalg berselben zu thun gehabt hätte: wenn er hingegen, statt dessen, die wirkliche und empirisch gegebene Materie (b. h. den Stoff, ober vielmehr die Stoffe) genommen hätte, ausgestattet, wie sie ist, 20 mit allen physikalischen, chemischen, elektrischen und auch mit ben aus ihr selbst das Leben spontan hervortreibenden Eigenschaften, also die wahre mater rerum, aus deren dunkelm Schoofe alle Erscheinungen und Gestalten sich hervorwinden, um einst in ihn zurückzufallen; so hätte aus dieser, d. h. aus der vollständig ge= 25 faßten und erschöpfend gekannten Materie, sich schon eine Welt fonstruiren lassen, deren der Materialismus sich nicht zu schämen brauchte. Gang recht: nur hatte das Runststud dann darin bestanden, daß man die Quaesita in die Data verlegte, indem man angeblich die bloke Materie, wirklich aber alle die geheim= 30 nikvollen Rräfte der Natur, welche an derselben haften, oder richtiger, mittelst ihrer uns sichtbar werden, als das Gegebene nähme und zum Ausgangspunkt der Ableitungen machte: ungefähr wie wenn man unter dem Namen der Schüssel das Daraufliegende versteht. Denn wirklich ist die Materie, für 35 unsere Erkenntniß, bloß das Behikel der Qualitäten und Naturfräfte, welche als ihre Accidenzien auftreten: und eben weil ich diese auf den Willen gurudgeführt habe, nenne ich die

Materie die bloke Sichtbarkeit des Willens. Bon diesen fammtlichen Qualitäten aber entblökt, bleibt die Materie gurud als das Eigenschaftslose, das caput mortuum der Natur, daraus sich ehrlicherweise nichts machen läßt. Läßt man ihr hingegen 5 erwähntermaaken alle jene Eigenschaften; so hat man eine verstedte petitio principii begangen, indem man die Quaesita sich als Data zum voraus geben ließ. Was nun aber damit zu Stande fommt, wird fein eigentlicher Materialismus mehr senn, sondern bloker Naturalismus, d. h. eine absolute 10 Physit, welche, wie im schon erwähnten Rap. 17 gezeigt worben, nie die Stelle der Metaphnsik einnehmen und ausfüllen kann, eben weil sie erst nach so vielen Voraussekungen anhebt, also gar nicht ein Mal unternimmt, die Dinge von Grund aus zu erklären. Der bloke Naturalismus ist daher wesentlich auf 15 lauter Qualitates occultae basirt, über welche man nie anders hinauskann, als dadurch, daß man, wie ich gethan, die subjektive Erkenntnifquelle zu Sulfe nimmt, was dann freilich auf den weiten und mühevollen Umweg der Metaphysit führt. indem es die vollständige Analyse des Selbstbewuftsenns und 20 des in ihm gegebenen Intellekts und Willens voraussett. — Inzwischen ist das Ausgehen vom Objektiven, welchem die so beutliche und fakliche aukere Unichauung gum Grunde liegt. ein dem Menschen so natürlicher und sich von selbst darbietender Weg, daß der Naturalismus und in Folge dieses, weil er 25 als nicht erschöpfend, nicht genügen fann, der Materialismus, Snsteme sind, auf welche die spekulirende Bernunft nothwendig. ja, zu allererst gerathen muß: daher wir gleich am Anfang der Geschichte der Philosophie den Naturalismus, in den Snitemen ber Jonischen Philosophen, und barauf ben Materialismus, in 30 der Lehre des Leukippos und Demokritos, auftreten, ja, auch später pon Reit gu Reit sich immer wieder erneuern seben.

## Kapitel 25.

Transscendente Betrachtungen über den Willen als Ding an sich.

Schon die bloß empirische Betrachtung der Natur erkennt, von der einfachsten und nothwendigsten Meußerung irgend einer b allgemeinen Naturfraft an, bis jum Leben und Bewußtsenn des Menschen hinauf, einen stetigen Uebergang, durch allmälige Abstufungen und ohne andere, als relative, ja meistens schwankende Gränzen. Das diese Ansicht verfolgende und dabei etwas tiefer eindringende Nachdenken wird bald zu der Ueberzeugung geführt, 10 daß in allen jenen Erscheinungen das innere Wesen, das sich Manifestirende, das Erscheinende, Gines und das Selbesei, welches immer deutlicher hervortrete; und daß demnach was sich in Millionen Gestalten von endloser Berschiedenheit darstellt und so das bunteste und barodeste Schauspiel ohne Anfang und Ende 15 aufführt, dieses Eine Wesen sei, welches hinter allen jenen Masken stedt, so bicht verlarvt, daß es sich selbst nicht wiedererkennt, und daher oft sich selbst unsanft behandelt. Daher ist die große Lehre vom &v nau nav, im Orient wie im Occident, früh aufgetreten und hat sich, allem Widerspruche zum Trotz, behauptet, 20 ober doch stets erneuert. Wir nun aber sind jett schon tiefer in das Geheimniß eingeweiht, indem wir durch das Bisherige zu der Einsicht geleitet worden sind, daß, wo jenem, allen Erscheinungen zum Grunde liegenden Wesen, in irgend einer einzelnen derselben, ein ertennendes Bewußtsenn beigegeben 26 ift, welches in seiner Richtung nach innen gum Gelbstbewußt= senn wird, diesem sich dasselbe darstellt als jenes so Bertraute und so Geheimnisvolle, welches das Wort Wille bezeichnet. Demzufolge haben wir jenes universelle Grundwesen aller Erscheinungen, nach der Manifestation, in welcher es sich am un= 30 verschleiertesten zu erkennen giebt, den Willen benannt, mit welchem Worte wir demnach nichts weniger, als ein unbekanntes x, sondern, im Gegentheil, Dasjenige bezeichnen, was uns, wenigstens von einer Seite, unendlich bekannter und vertrauter ist, als alles Uebrige. 85

Erinnern wir uns jekt an eine Wahrheit, beren ausführ-

lichsten und gründlichsten Beweis man in meiner Preisschrift über die Freiheit des Willens findet, an diese nämlich, daß, fraft ber ausnahmslosen Gültigkeit des Gesehes der Rausalität, das Thun oder Wirken aller Wesen dieser Welt, durch die dasselbe 5 jedesmal hervorrufenden Ursachen, stets streng necessitirt ein= tritt; in welcher Hinsicht es keinen Unterschied macht, ob es Ursachen im engsten Ginne des Worts, oder aber Reize, oder endlich Motive sind, welche eine solche Aktion hervorgerufen haben; indem diese Unterschiede sich allein auf den Grad der 10 Empfänglichkeit ber verschiedenartigen Wesen beziehen. Sierüber darf man sich feine Illusion machen: das Geset der Rausalität fennt keine Ausnahme; sondern Alles, von der Bewegung eines Sonnenstäubchens an, bis zum wohlüberlegten Thun des Menichen, ist ihm mit gleicher Strenge unterworfen. Daher konnte 15 nie, im gangen Berlauf der Welt, weder ein Sonnenstäubchen in seinem Fluge eine andere Linie beschreiben, als die es be= schrieben hat, noch ein Mensch irgend anders handeln, als er gehandelt hat: und feine Wahrheit ist gewisser als diese, daß Alles was geschieht, sei es klein oder groß, völlig nothwendig 20 geschieht. Demzufolge ist, in jedem gegebenen Zeitpunkt, ber gesammte Bustand aller Dinge fest und genau bestimmt, durch den ihm soeben vorhergegangenen; und so ben Zeitstrom aufwärts, ins Unendliche hinauf, und so ihn abwärts, ins Unendliche herab. Folglich gleicht der Lauf der Welt dem einer Uhr, nach= 25 dem sie zusammengesett und aufgezogen worden: also ist sie, von diesem unabstreitbaren Gesichtspunkt aus, eine bloke Maschine, beren Zwed man nicht absieht. Auch wenn man, gang unbefugter Beise, ja, im Grunde, aller Dentbarteit, mit ihrer Ge= seklichkeit, zum Trok, einen ersten Anfang annehmen wollte: so 30 ware dadurch im Wesentlichen nichts geandert. Denn der will= fürlich gesetzte erste Buftand ber Dinge, bei ihrem Ursprung, hatte den ihm gunächst folgenden, im Großen und bis auf das Rleinste berab, unwiderruflich bestimmt und festgestellt, diefer wieder den folgenden, und so fort, per secula seculorum; da so die Rette der Rausalität, mit ihrer ausnahmslosen Strenge, dieses eherne Band der Nothwendigkeit und des Schidsals. jede Erscheinung unwiderruflich und unabanderlich, so wie fie ift. herbeiführt. Der Unterschied liefe blok barauf gurud, bak mir.

bei der einen Annahme, ein ein Mal aufgezogenes Uhrwerk, bei der andern aber ein perpetuum mobile vor uns hätten, hinsgegen die Nothwendigkeit des Berlaufs bliebe die selbe. Daß das Thun des Menschen dabei keine Ausnahme machen kann, habe ich in der angezogenen Preisschrift unwiderleglich bewiesen, sindem ich zeigte, wie es aus zwei Faktoren, seinem Charakter und den eintretenden Wotiven, jedesmal streng nothwendig hersvorgeht: jener ist angeboren und unveränderlich, diese werden, am Faden der Kausalität, durch den streng bestimmten Weltlauf nothwendig herbeigeführt.

Demnach also erscheint, von einem Gesichtspunkt aus, welchem wir uns, weil er durch die objektiv und a priori gultigen Weltgesethe festgestellt ift, ichlechterdings nicht entziehen können, die Welt, mit Allem was darin ist, als ein zweckloses und darum unbegreifliches Spiel einer ewigen Rothwendigkeit, einer uner- 15 gründlichen und unerbittlichen Arayun. Das Anstökige, ja Empörende dieser unausweichbaren und unwiderleglichen Welt= ansicht kann nun aber durch keine andere Annahme gründlich ge= hoben werden, als durch die, daß jedes Wesen auf der Welt, wie es einerseits Erscheinung und durch die Gesete der Erschei= 20 nung nothwendig bestimmt ist, andererseits an sich selbst Wille sei, und zwar ichlechthin freier Wille, ba alle Nothwendigkeit allein durch die Formen entsteht, welche ganglich der Erscheinung angehören, nämlich durch den Sat vom Grunde in seinen verichiedenen Gestalten: einem solchen Willen muß dann aber auch 25 Aseität zukommen, da er, als freier, d. h. als Ding an sich und deshalb dem Sak vom Grunde nicht unterworfener, in seinem Senn und Wesen so wenig, wie in seinem Thun und Wirten, von einem Undern abhängen fann. Durch diese Unnahme allein wird so viel Freiheit gesett, als nöthig ist, der unabweisbaren 30 strengen Nothwendigkeit, die den Berlauf der Welt beherrscht, das Gleichgewicht zu halten. Demnach hat man eigentlich nur die Wahl, in der Welt entweder eine bloke, nothwendig ablaufende Maschine zu sehen, oder als das Wesen an sich der= selben einen freien Willen gu erkennen, deffen Meukerung nicht 35 unmittelbar das Wirken, sondern gunächst das Dasenn und Desen der Dinge ift. Diese Freiheit ist daher eine transscen= bentale, und besteht mit der empirischen Nothwendigkeit so qu=

sammen, wie die transscendentale Idealität der Erscheinungen mit ihrer empirischen Realität. Dak allein unter Unnahme der= selben die That eines Menschen, trok der Nothwendigfeit, mit der sie aus seinem Charafter und den Motiven hervorgeht, doch 5 seine eigene ist, habe ich in der Preisschrift über die Willens= freiheit dargethan: eben damit aber ift seinem Wesen Afeitat beigelegt. Das selbe Berhältniß nun gilt von allen Dingen der Welt. - Die strengste, redlich, mit starrer Ronsequeng durchgeführte Nothwendigkeit und die vollkommenste, bis gur All-10 macht gesteigerte Freiheit mußten zugleich und zusammen in die Philosophie eintreten: ohne die Wahrheit zu verleten konnte dies aber nur dadurch geschehen, daß die ganze Nothwendigkeit in das Wirken und Thun (Operari), die gange Freiheit hingegen in das Senn und Wesen (Esse) verlegt wurde. 15 Dadurch löst sich ein Räthsel, welches nur deshalb so alt ist wie die Welt, weil man bisher es immer gerade umgekehrt gehalten hat und schlechterdings die Freiheit im Operari, die Nothwendigkeit im Esse suchte. Ich hingegen sage: jedes Wesen, ohne Ausnahme, wirft mit strenger Rothwendigkeit, dasselbe aber 20 existirt und ist was es ist, vermoge seiner Freiheit. Bei mir ist also nicht mehr und nicht weniger Freiheit und Nothwendig= feit angutreffen, als in irgend einem frühern Snitem; obwohl bald das Eine, bald das Andere scheinen muß, je nachdem man daran, daß den bisher aus reiner Nothwendigkeit erklärten 25 Naturvorgängen Wille untergelegt wird, oder daran, daß der Motivation die selbe strenge Nothwendigkeit, wie der mechanischen Rausalität, querfannt wird, Unftof nimmt. Bloß ihre Stellen haben beide vertauscht: die Freiheit ist in das Esse versett und die Nothwendigkeit auf das Operari beschränkt worden.

Rurzum, der Determinismus steht fest: an ihm zu rütteln haben nun schon anderthalb Jahrtausende vergeblich sich bemüht, dazu getrieben durch gewisse Grillen, welche man wohl kennt, jedoch noch nicht so ganz bei ihrem Namen nennen darf. In Folge seiner aber wird die Welt zu einem Spiel mit Puppen, an Drähten (Motiven) gezogen; ohne daß auch nur abzusehen wäre, zu wessen Belustigung: hat das Stück einen Plan, so ist ein Fatum, hat es keinen, so ist die blinde Nothwendigkeit der Direktor. — Aus dieser Absurdität giebt es keine andere Rettung,

als die Erkenntniß, daß schon das Senn und Wesen aller Dinge die Erscheinung eines wirklich freien Willens ist, der sich eben darin selbst erkennt: denn ihr Thun und Wirken ist vor der Nothwendigkeit nicht zu retten. Um die Freiheit vor dem Schicksal oder dem Zufall zu bergen, mußte sie aus der Aktion sin die Existenz versetzt werden. —

Wie nun demnach die Nothwendigkeit nur der Erscheisnung, nicht aber dem Dinge an sich, d. h. dem wahren Wesen der Welt, zukommt; so auch die Vielheit. Dies ist §. 25 des ersten Bandes genügend dargethan. Bloß einige, diese Wahrs 10 heit bestätigende und erläuternde Betrachtungen habe ich hier hinzuzufügen.

Jeder erkennt nur ein Wesen ganz unmittelbar: seinen eigenen Willen im Selbstbewußtsenn. Alles Andere erkennt er bloß mittelbar, und beurtheilt es dann nach der Analogie mit 15 jenem, die er, je nachdem der Grad seines Nachdenkens ist, weiter durchführt. Selbst Dieses entspringt im tiessten Grunde daraus, daß es eigentlich auch nur ein Wesen giebt: die aus den Formen der äußern, objektiven Auffassung herrührende Ilusion der Bielheit (Maja) konnte nicht die in das innere, 20 einsache Bewußtsenn dringen: daher dieses immer nur Ein Wesen vorsindet.

Betrachten wir die nie genug bewunderte Vollendung in den Werken der Natur, welche, selbst in den letten und fleinsten Organismen, 3. B. den Befruchtungstheilen der Pflanzen, oder 25 bem innern Bau ber Insetten, mit so unendlicher Sorgfalt, so unermüdlicher Arbeit durchgeführt ift, als ob das vorliegende Werk der Natur ihr einziges gewesen ware, auf welches sie da= her alle ihre Runft und Macht verwenden gekonnt; finden wir dasselbe bennoch unendlich oft wiederholt, in jedem einzelnen der 30 zahllosen Individuen jeglicher Art, und nicht etwan weniger sorgfältig vollendet in dem, bessen Wohnplat der einsamste, vernachlässigteste Fled ist, zu welchem bis dahin noch kein Auge ge= drungen war; verfolgen wir nun die Zusammensehung der Theile jedes Organismus, so weit wir konnen, und stoken doch nie 35 auf ein gang Einfaches und daber Lettes, geschweige auf ein Unorganisches: verlieren wir uns endlich in die Berechnung der Zwedmäßigkeit aller jener Theile besselben gum Bestande bes

Gangen, vermöge beren jedes Lebende, an und für sich selbst, ein Bolltommenes ift; erwägen wir dabei, daß jedes dieser Meister= werke, selbst von kurzer Dauer, schon unzählige Male von Neuem hervorgebracht wurde, und bennoch jedes Exemplar seiner Art, b jedes Insekt, jede Blume, jedes Blatt, noch eben so sorgfältig ausgearbeitet erscheint, wie das erste dieser Art es gewesen ist, bie Natur also keineswegs ermüdet und zu pfuschen anfängt, sondern, mit gleich geduldiger Meisterhand, das lette wie das erfte vollendet: dann werden wir zuvörderft inne, daß alle menfc-10 liche Runft nicht bloß dem Grade, sondern der Art nach vom Schaffen ber Natur völlig verschieden ift; nächstdem aber, daß die wirkende Urkraft, die natura naturans, in jedem ihrer gahl= losen Werke, im fleinsten, wie im größten, im legten, wie im ersten, gang und ungetheilt unmittelbar gegenwärtig 15 ist: woraus folgt, daß sie, als solche und an sich von Raum und Zeit nicht weiß. Bedenken wir nun ferner, daß die Bervorbringung jener Spperbeln aller Runftgebilde bennoch der Natur fo gang und gar nichts toftet, baf fie, mit unbegreiflicher Berschwendung, Millionen Organismen Schafft, die nie gur Reife 20 gelangen, und jedes Lebende tausendfältigen Zufällen ohne Schonung Preis giebt, andererseits aber auch, wenn durch Zufall begunftigt, oder durch menschliche Absicht angeleitet, bereitwillig Millionen Exemplare einer Art liefert, wo sie bisher nur eines gab, folglich Millionen ihr nichts mehr koften als Eines; fo 25 leitet auch Dieses uns auf die Ginsicht hin, daß die Bielheit der Dinge ihre Wurzel in der Erkenntnismeise des Subjekts hat. bem Dinge an sich aber, d. h. der innern sich barin tund gebenben Urfraft, fremd ift; daß mithin Raum und Zeit, auf welchen die Möglichkeit aller Bielheit beruht, bloke Formen unserer Un-30 schauung sind; ja, daß sogar jene gang unbegreifliche Rünstlich= feit der Struftur, zu welcher fich die rudfichtsloseste Berichwenbung der Werke, worauf sie verwendet worden, gesellt, im Grunde auch nur aus der Art, wie wir die Dinge auffassen, entspringt; indem nämlich das einfache und untheilbare, ur-35 sprüngliche Streben bes Willens, als Dinges an fich, wann daffelbe, in unserer cerebralen Erfenntnig, sich als Objett barstellt, erscheinen muß als eine fünstliche Berkettung gesonderter

Theile, zu Mitteln und Zweden von einander, in überschwängslicher Bollkommenheit durchgeführt.

Die hier angedeutete, jenseit der Erscheinung liegende Ein= heit jenes Willens, in welchem wir das Wesen an sich der Erscheinungswelt erkannt haben, ist eine metaphysische, mithin 5 die Erkenntniß berselben transscendent, d. h. nicht auf den Kunktionen unsers Intellekts beruhend und daher mit diesen nicht eigentlich zu erfassen. Daber kommt es, daß sie einen Abgrund der Betrachtung eröffnet, deffen Tiefe feine gang flare und in durchgängigem Rusammenhang stehende Einsicht mehr gestattet, 10 sondern nur einzelne Blide vergönnt, welche dieselbe in diesem und jenem Verhältniß der Dinge, bald im Subjektiven, bald im Objektiven, erkennen lassen, wodurch jedoch wieder neue Probleme angeregt werden, welche alle zu lösen ich mich nicht anheischig mache, vielmehr auch hier mich auf das est quadam prodire 15 tenus berufe, mehr darauf bedacht, nichts Falsches oder willfürlich Ersonnenes aufzustellen, als von Allem durchgängige Rechenschaft zu geben: - auf die Gefahr hin, hier nur eine fragmentarische Darstellung zu liefern.

Wenn man die so scharffinnige, querft von Rant und später 20 von Laplace aufgestellte Theorie der Entstehung des Blaneten-Instems, an deren Richtigkeit zu zweifeln kaum möglich ist, sich vergegenwärtigt und sie deutlich durchdenkt; so sieht man die niedrigsten, rohesten, blindesten, an die starreste Geseklichkeit gebundenen Naturfräfte, mittelst ihres Konflikts an einer und der= 25 selben gegebenen Materie und der durch diesen herbeigeführten accidentellen Folgen, das Grundgeruft der Welt, also des fünf= tigen zwedmäßig eingerichteten Wohnplages zahlloser lebender Wesen, zu Stande bringen, als ein System der Ordnung und Harmonic, über welches wir um so mehr erstaunen, je deutlicher 30 und genauer wir es verstehen lernen. So 3. B. wenn wir ein= sehen, daß jeder Planet, bei seiner gegenwärtigen Geschwindig= feit, gerade nur da, wo er wirklich seinen Ort hat, sich behaupten fann, indem er, der Sonne näher gerüdt, hineinfallen. weiter von ihr gestellt, hinwegsliegen mukte; wie auch umgekehrt, 35 wenn wir seinen Ort als gegeben nehmen, er nur bei seiner gegenwärtigen und feiner andern Geschwindigkeit baselbst bleiben fann, indem er, ichneller laufend, davonfliegen, langfamer

gehend, in die Sonne fallen müßte; daß also nur ein bestimmter Ort zu jeder bestimmten Belocität eines Blaneten pakte: und wir nun dieses Problem dadurch gelöst seben, daß die selbe physische, nothwendig und blind wirkende Ursache, welche ihm 5 seinen Ort anwies, zugleich und eben badurch ihm genau die diesem Ort allein angemessene Geschwindigkeit ertheilte, in Folge des Naturgesetes, daß ein freisender Rörper, in dem Berhältniß. wie sein Rreis fleiner wird, seine Geschwindigfeit vermehrt; und pollends, wenn wir endlich verstehen, wie dem gangen Snftem 10 ein endloser Bestand gesichert ist, dadurch, daß alle die unvermeidlich eintretenden, gegenseitigen Störungen des Laufes der Planeten mit der Zeit sich wieder ausgleichen muffen; wie benn gerade die Frrationalität der Umlaufszeiten Jupiters und Saturns zu einander verhindert, daß ihre gegenseitigen Perturbationen sich 15 nicht auf einer Stelle wiederholen, als wodurch sie gefährlich werden würden, und herbeiführt, daß sie, immer an einer andern Stelle und felten eintretend, fich felbit wieder aufheben muffen, ben Difsonangen in der Musik zu vergleichen, die sich wieder in Sarmonie auflösen. Wir ertennen mittelft solcher Betrachtungen 20 eine Zwedmäßigkeit und Bollkommenheit, wie die freieste Willkur, geleitet vom durchdringendesten Berftande und der icharfften Berechnung, sie nur irgend hatte zu Stande bringen können. Und boch können wir, am Leitfaden jener so wohl durchdachten und so genau berechneten Laplace'schen Rosmogonie, uns der Einsicht 25 nicht entziehen, daß völlig blinde Naturfräfte, nach unwandelbaren Naturgeseken wirkend, durch ihren Konflikt und in ihrem absichtslosen Spiel gegen einander, nichts Anderes hervorbringen fonnten, als eben dieses Grundgeruft der Welt, welches dem Werk einer hyperbolisch gesteigerten Kombination gleich kommt. 20 Statt nun, nach Weise des Anaxagoras, das uns bloß aus der animalischen Natur bekannte und auf ihre Zwede allein berechnete Sulfsmittel einer Intelligeng herbei zu giehen, welche von außen hinzukommend, die ein Mal vorhandenen und gegebenen Naturfrafte und beren Gesethe ichlau benutt hatte, um 35 ihre, diesen eigentlich fremden Zwede durchzuseten, - erkennen wir, in jenen untersten Naturfraften selbst, schon jenen selben und Ginen Willen, welcher eben an ihnen feine erfte Neuferung hat und, bereits in diefer seinem Riel entgegenstrebend, durch Schopenhauer. IL. 24

ihre ursprünglichen Gesethe selbst, auf seinen Endzwed hinarbeitet, welchem daher Alles, was nach blinden Naturgeseken geschieht, nothwendig dienen und entsprechen muß; wie dieses denn auch nicht anders ausfallen kann, sofern alles Materielle nichts Un= deres ist, als eben die Erscheinung, die Sichtbarkeit, die Objet = 5 tität, des Willens gum Leben, welcher Giner ist. Also ichon die untersten Naturfräfte selbst sind von jenem selben Willen beseelt, der sich nachher in den mit Intelligenz ausgestatteten, individuellen Wesen, über sein eigenes Werk verwundert, wie der Nachtwandler am Morgen über Das, was er im Schlafe voll= 10 bracht hat; oder richtiger, der über seine eigene Gestalt, die er im Spiegel erblidt, erstaunt. Diese hier nachgewiesene Ginheit des Zufälligen mit dem Absichtlichen, des Nothwendigen mit dem Freien, vermöge deren die blindesten, aber auf allgemeinen Naturgesetzen beruhenden Zufälle gleichsam die Tasten sind, auf 15 denen der Weltgeist seine sinnvollen Melodien absvielt, ift, wie gesagt, ein Abgrund der Betrachtung, in welchen auch die Philosophie fein volles Licht, sondern nur einen Schimmer werfen fann.

Nunmehr aber wende ich mich zu einer subjektiven, 20 hieher gehörigen Betrachtung, welcher ich jedoch noch weniger Deutlichkeit, als der eben dargelegten objektiven, zu geben vermag; indem ich sie nur durch Bild und Gleichnik werde ausbruden können. - Warum ist unser Bewuftsenn heller und beutlicher, je weiter es nach Auken gelangt, wie benn seine 25 größte Rlarheit in der sinnlichen Anschauung liegt, welche schon zur Sälfte den Dingen außer uns angehört, - wird hingegen dunkler nach Innen gu, und führt, in sein Innerstes verfolgt, in eine Finsterniß, in der alle Erkenntniß aufhört? - Weil, Sage ich, Bewuftsenn Individualität voraussett, diese aber 30 schon der blogen Erscheinung angehört, indem sie als Bielheit des Gleichartigen, durch die Formen der Erscheinung, Zeit und Raum bedingt ist. Unser Inneres hingegen hat seine Wurzel in Dem, was nicht mehr Erscheinung, sondern Ding an sich ist, wohin daher die Formen der Erscheinung nicht reichen, wo= 35 burch bann bie Sauptbedingungen ber Individualität mangeln und mit dieser das deutliche Bewuftsenn wegfällt. In diesem Wurzelpunkt des Dasenns nämlich hört die Verschiedenheit der

Besen so auf, wie die der Radien einer Rugel im Mittelpuntt: und wie an dieser die Oberfläche dadurch entsteht, daß die Radien enden und abbrechen; so ist das Bewußtsenn nur da möglich, wo das Wesen an sich in die Erscheinung ausläuft; 5 durch deren Formen die geschiedene Individualität möglich wird, auf der das Bewußtsenn beruht, welches eben deshalb auf Er= scheinungen beschränkt ift. Daher liegt alles Deutliche und recht Begreifliche unsers Bewuftsenns stets nur nach Auken auf dieser Oberfläche ber Rugel. Sobald wir hingegen uns von diefer 10 gang zurudziehen, verläßt uns das Bewußtsenn, - im Schlaf, im Tode, gewissermaagen auch im magnetischen oder magischen Wirken: benn diese alle führen durch das Centrum. Gben aber weil das deutliche Bewußtsenn, als durch die Oberfläche der Rugel bedingt, nicht nach dem Centro hingerichtet ist, erkennt 15 es die andern Individuen wohl als gleichartig, nicht aber als identisch, was sie an sich doch sind. Unsterblichkeit des Individui ließe sich dem Fortfliegen eines Punktes der Oberfläche in der Tangente vergleichen; Unsterblichkeit, vermöge ber Ewigkeit bes Wesens an sich der gangen Erscheinung aber, der Rudfehr jenes 20 Punttes, auf dem Radius, zum Centro, dessen bloge Ausdehnung bie Oberfläche ist. Der Wille als Ding an sich ift gang und ungetheilt in jedem Besen, wie das Centrum ein integrirender Theil eines jeden Radius ist: während das peripherische Ende bieses Radius mit der Oberfläche, welche die Zeit und ihren 25 Inhalt vorstellt, im schnellsten Umschwunge ist, bleibt das andere Ende, am Centro, als wo die Ewigfeit liegt, in tiefster Ruhe, meil bas Centrum der Bunkt ift, deffen steigende Sälfte von der sinkenden nicht verschieden ift. Daber beißt es auch im Bhagavad Gita: Haud distributum animantibus, et quasi distributum so tamen insidens, animantiumque sustentaculum id cognoscendum, edax et rursus genitale (lect. 13, 16, vers. Schlegel). — Freilich gerathen wir hier in eine mustische Bildersprache: aber sie ist die einzige, in der sich über dieses völlig transscendente Thema noch irgend etwas sagen läßt. So 35 mag benn auch noch dieses Gleichniß mit hingehen, daß man sich das Menschengeschlecht bildlich als ein animal compositum porstellen kann, eine Lebensform, von welcher viele Polnpen, besonders die schwimmenden, wie Veretillum, Funiculina und andere

Beispiele darbieten. Wie bei diesen der Ropftheil jedes einzelne Thier isolirt, der untere Theil hingegen, mit dem gemeinschaftlichen Magen, sie alle gur Einheit eines Lebensprocesses verbindet; so isolirt das Gehirn mit seinem Bewuftsenn die menschlichen Individuen: hingegen der unbewukte Theil, das vegeta= 5 tive Leben, mit seinem Gangliensnstem, darin im Schlaf bas Gehirnbewußtsenn, gleich einem Lotus, der sich nächtlich in die Fluth versenkt, untergeht, ist ein gemeinsames Leben Aller, mittelst bessen sie sogar ausnahmsweise tommuniziren können, welches 3. B. statt hat, wann Träume sich unmittelbar mit- 11 theilen, die Gedanken des Magnetiseurs in die Somnambule übergehen, endlich auch in der vom absichtlichen Wollen ausgehenden magnetischen, oder überhaupt magischen Einwirkung. Eine solche nämlich, wenn sie Statt findet, ift von jeder andern, durch den influxus physicus geschehenden, toto genere ver= 15 schieden, indem sie eine eigentliche actio in distans ist, welche ber zwar vom Einzelnen ausgehende Wille bennoch in seiner metaphysischen Eigenschaft, als das allgegenwärtige Substrat der ganzen Natur, vollbringt. Auch fonnte man sagen, daß, wie von seiner ursprünglichen Schöpferfraft, welche in ben por= 20 handenen Gestalten der Natur bereits ihr Werk gethan hat und darin erloschen ist, dennoch bisweilen und ausnahmsweise ein schwacher Ueberrest in der generatio aequivoca hervortritt; eben so, von seiner ursprünglichen Allmacht, welche in der Darstellung und Erhaltung der Organismen ihr Werk vollbringt 25 und darin aufgeht, doch noch gleichsam ein Ueberschuk, in soldem magischen Wirken, ausnahmsweise thätig werden fann. Im "Willen in der Natur" habe ich von dieser magischen Eigenschaft des Willens ausführlich geredet, und verlasse hier gern Betrachtungen, welche sich auf ungewisse Thatsachen, die 30 man bennoch nicht ganz ignoriren ober ableugnen barf, zu berufen haben.

## Rapitel 26\*).

Zur Teleologie.

Die durchgängige, auf den Bestand jedes Wesens sich beziehende Zwedmäßigkeit der organischen Natur, nebst der Angesmessener dieser zur unorganischen, kann bei keinem philosophischen System ungezwungener in den Zusammenhang desselben treten, als bei dem, welches dem Dasen jedes Naturwesens einen Willen zum Grunde legt, der demnach sein Wesen und Streben nicht bloß erst in den Aktionen, sondern auch schon in der Gestalt des erscheinenden Organismus ausspricht. Auf die Rechenschaft, welche unser Gedankengang über diesen Gegenstand an die Hand giebt, habe ich im vorhergegangenen Kapitel nur hingedeutet, nachdem ich dieselbe schon in der unten bezeichneten Stelle des ersten Bandes, besonders deutlich und aussührlich aber im "Willen in der Natur" unter der Rubrik: "Vergleichende Anatomie" dargelegt hatte. Daran schließen sich jeht noch die folgenden Erörterungen.

Die staunende Bewunderung, welche uns bei der Betrachtung der unendlichen Zwedmäßigkeit in dem Bau der organischen Wesen zu ergreisen pflegt, beruht im Grunde auf der zwar natürslichen, aber dennoch salschen Boraussehung, daß jene Ueberseinstimmung der Theile zu einander, zum Ganzen des Organismus und zu seinen Zweden in der Außenwelt, wie wir dieselbe mittelst der Erkenntniß, also auf dem Wege der Borsstellung, auffassen und beurtheilen, auch auf demselben Wege hineingekommen sei; daß also, wie sie für den Intellekt existirt, sie auch durch den Intellekt zu Stande gekommen wäre. Wir freilich können etwas Regelmäßiges und Gesehmäßiges, dergleischen z. B. jeder Arnstall ist, nur zu Stande bringen unter Leisden zu des Gesehes und der Regel, und eben so etwas Zwedsmäßiges nur unter Leitung des Zwedbegriffs: aber keineswegs sind wir berechtigt, diese unsere Beschränkung auf die Natur zu

<sup>\*)</sup> Dieses, wie auch das folgende Kapitel bezieht sich auf §. 28 des ersten Bandes.

übertragen, als welche selbst ein Prius alles Intelletts ist und beren Wirken von dem unserigen, wie im vorigen Rapitel gesagt wurde, sich der gangen Art nach unterscheidet. Sie bringt bas so zwedmäßig und so überlegt Scheinende zu Stande, ohne Ueberlegung und ohne Zwedbegriff, weil ohne Borftellung, als 5 welche gang sekundaren Ursprungs ist. Betrachten wir gunächst das bloß Regelmäßige, noch nicht Zwedmäßige. Die sechs gleichen und in gleichen Winkeln auseinandergehenden Radien einer Schneeflode find von teiner Erkenntnig vorgemessen; sondern es ist das einfache Streben des ursprünglichen Willens, 10 welches sich für die Erkenntniß, wann sie hinzutritt, so darstellt. Wie nun hier der Wille die regelmäßige Figur zu Stande bringt ohne Mathematik, so auch die organische und höchst zwedmäßig organisirte ohne Physiologie. Die regelmäßige Form im Raume ist nur da für die Anschauung, deren Anschauungsform der 15 Raum ist; so ist die Zwedmäßigkeit des Organismus bloß da für die erkennende Bernunft, deren Ueberlegung an die Begriffe von Zwed und Mittel gebunden ift. Wenn eine unmittelbare Einsicht in das Wirken der Natur für uns möglich würde; so mußten wir erkennen, daß das oben erwähnte teleologische Er= 20 staunen demjenigen analog ist, welches jener, von Rant bei Erklärung des Lächerlichen erwähnte, Wilde empfand, als er aus einer eben geöffneten Bierflasche den Schaum unaufhaltsam hervorsprudeln sah und dabei äußerte, nicht über das Berausfommen wundere er sich, sondern darüber, wie man es nur habe 25 hineinbringen können: denn auch wir seken voraus, die Zwedmäßigkeit der Naturprodutte sei auf eben dem Wege hineingekommen, auf welchem sie für uns herauskommt. Daber kann unser teleologisches Erstaunen gleichfalls dem verglichen werden, welches die ersten Werke der Buchdruderfunst bei Denen erregten, 30 welche sie unter der Boraussetzung, daß sie Werke der Feder seien, betrachteten und demnach zur Erklärung derselben die Annahme der Hulfe eines Teufels ergriffen. - Denn, es sei hier nochmals gesagt, unser Intellekt ist es, welcher, indem er den an sich metaphysischen und untheilbaren Willensatt, der sich in 35 ber Erscheinung eines Thieres darstellt, mittelft seiner eigenen Formen, Raum, Zeit und Rausalität, als Objekt auffaht, Die Bielheit und Berschiedenheit der Theile und ihrer Funttionen erft

hervorbringt und dann über die aus der ursprünglichen Einheit hervorgehende vollkommene Uebereinstimmung und Konspiration derselben in Erstaunen geräth; wobei er also, in gewissem Sinn, sein eigenes Werk bewundert.

Wenn wir uns der Betrachtung des so unaussprechlich und endlos fünstlichen Baues irgend eines Thieres, ware es auch nur das gemeinste Insett, hingeben, uns in Bewunderung desselben versenkend, jest aber uns einfällt, daß die Natur eben biesen, so überaus fünstlichen und so höchst tomplicirten Orga-10 nismus täglich zu Tausenden der Zerstörung, durch Zufall, thierische Gier und menschlichen Muthwillen rudsichtslos Preis giebt; so sekt diese rasende Berschwendung uns in Erstaunen. Allein dasselbe beruht auf einer Amphibolie der Begriffe, indem wir dabei das menschliche Runstwerk im Sinne haben, welches 15 unter Bermittelung des Intellekts und durch Ueberwältigung eines fremden, widerstrebenden Stoffes gu Stande gebracht wird, folglich allerdings viel Mühe kostet. Der Natur hingegen kosten ihre Werke, so fünstlich sie auch sind, gar feine Mühe; weil hier der Wille jum Werke schon selbst das Werk ist; indem, wie 20 schon gesagt, der Organismus bloß die im Gehirn zu Stande fommende Sichtbarkeit des hier vorhandenen Willens ift.

Der ausgesprochenen Beschaffenheit organischer Wesen zufolge ist die Teleologie, als Boraussehung der Zwedmäßigkeit jedes Theils, ein vollkommen sicherer Leitfaden bei Betrachtung der 25 gesammten organischen Natur; hingegen in metaphysischer Absicht, zur Erklärung der Natur über die Möglichkeit der Erfahrung hinaus, darf sie nur sekundar und subsidiarisch gur Bestätigung anderweitig begründeter Erklärungsprincipien geltend gemacht werden: denn hier gehört sie zu den Broblemen, davon 30 Rechenschaft zu geben ist. — Demnach, wenn an einem Thiere ein Theil gefunden wird, von dem man keinen Zwed absieht; fo darf man nie die Vermuthung wagen, die Natur habe ihn zwedlos, etwan spielend und aus bloker Laune hervorgebracht. Allenfalls zwar ließe sich so etwas als möglich benten, unter der 25 Anaxagorischen Boraussehung, daß die Natur mittelst eines ordnenden Berstandes, der als solcher einer fremden Willfür Diente, ihre Einrichtung erhalten hätte; nicht aber unter der, daß das Wesen an sich (d. h. auker unserer Borstellung) eines jeden

Organismus gang allein sein eigener Wille sei: benn ba ift das Dasenn jedes Theiles dadurch bedingt, daß es dem hier gum Grunde liegenden Willen zu irgend etwas diene, irgend eine Bestrebung desselben ausdrude und verwirkliche, folglich gur Erhaltung dieses Organismus irgendwie beitrage. Denn außer 5 dem in ihm erscheinenden Willen und den Bedingungen ber Außenwelt, unter welchen dieser zu leben freiwillig unternommen hat, auf den Ronflitt mit welchen daher ichon feine ganze Gestalt und Einrichtung abzielt, fann nichts auf ihn Einfluk gehabt und seine Form und Theile bestimmt haben, also 10 feine Willfür, feine Grille. Deshalb muß Alles an ihm zwedmäßig sein: daher sind die Endursachen (causae finales) ber Leitfaden zum Verständniß der organischen Natur, wie die wirfenden Ursachen (causae efficientes) zu dem der unorganischen. Hierauf beruht es, daß, wenn wir, in der Anatomie oder 300= 15 logie, den Zwed eines vorhandenen Theiles nicht finden können, unser Berftand daran einen Unftof nimmt, der dem ähnlich ift, welchen in der Physit eine Wirfung, deren Ursache verborgen bleibt, geben muß; und wie diese, so seken wir auch ienen als nothwendig voraus, fahren daher fort ihn zu suchen, so oft dies 20 auch schon vergeblich geschehen senn mag. Dies ist 3. B. der Fall mit der Milg, über deren Zwed man nicht aufhört Sppothesen zu ersinnen, bis ein Mal eine sich als richtig bewährt haben wird. Eben so fteht es mit den großen, spiralförmigen Zähnen des Babirussa, mit den hornförmigen Auswüchsen einiger 25 Raupen und mehr dergleichen. Auch negative Fälle werden von uns nach der selben Regel beurtheilt, 3. B. daß in einer im Ganzen so gleichförmigen Ordnung, wie die der Saurier, ein so wichtiger Theil, wie die Urinblase, bei vielen Species porhanden ist, mahrend er ben andern fehlt; imgleichen, daß die 30 Delphine und einige ihnen verwandte Cetaceen gang ohne Geruchsnerven sind, während die übrigen Cetaceen und sogar die Fische solche haben: ein dies bestimmender Grund muß dasenn.

Einzelne wirkliche Ausnahmen zu diesem durchgängigen Gessetz der Zweckmäßigkeit in der organischen Natur hat man aller 35 dings und mit großem Erstaunen aufgefunden: jedoch findet bei ihnen, weil sich anderweitig Rechenschaft darüber geben läßt, das exceptio firmat regulam Anwendung. Dahin nämlich gehört,

daß die Raulquappen der Kröte Pipa Schwänze und Riemen haben, obschon sie nicht, wie alle andern Raulguappen, schwim= mend, sondern auf dem Ruden der Mutter ihre Metamorphose abwarten; - daß das männliche Ranguru einen Ansak zu dem 5 Rnochen hat, welcher beim weiblichen den Beutel träat: - bak auch die männlichen Säugethiere Zigen haben; - daß Mus typhlus, eine Ratte, Augen hat, wiewohl winzig kleine, ohne eine Deffnung für dieselben in der außern Saut, welche alfo, mit Saaren bededt, darüber geht, und daß der Maulwurf der 10 Apenninen, wie auch zwei Kische, Murena caecilia und Gastrobranchus caecus, sich im selben Falle befinden; desgleichen der Proteus anguinus. Diese seltenen und überraschenden Ausnahmen von der sonst so festen Regel der Natur, diese Wider= fpruche, barin fie mit fich felbst gerath, muffen wir uns erklaren 15 aus dem innern Zusammenhange, welchen ihre verschiedenartigen Erscheinungen, vermöge ber Einheit des in ihnen Erscheinenden, unter einander haben, und in Folge dessen sie bei der Einen etwas andeuten muß, bloß weil eine Andere, mit derselben qusammenhängende, es wirklich hat. Demnach hat das männliche 20 Thier das Rudiment eines Organs, welches bei dem weiblichen wirklich porhanden ist. Wie nun hier die Differeng der Ge-Schlechter den Typus der Species nicht aufheben tann; fo behauptet sich auch der Inpus einer gangen Ordnung, 3. B. der Batrachier, selbst ba, wo in einer einzelnen Species (Bipa) 25 eine seiner Bestimmungen überflussig wird. Roch weniger ver= mag die Natur eine Bestimmung, die zum Typus einer ganzen Grundabtheilung (Vertebrata) gehört, (Augen) wenn sie in einer einzelnen Species (Mus typhlus) als überflüssig wegfallen foll, gang spurlos verschwinden zu lassen; sondern fie muß auch 20 hier wenigstens rudimentarisch andeuten, was sie bei allen übrigen ausführt.

Sogar ist von hier aus in gewissem Grade abzusehen, worauf jene, besonders von R. Owen in sciner Ostéologie comparée so ausführlich dargelegte Homologie im Stelett, zunächst so der Mammalien und im weitern Sinn aller Wirbelthiere, beruht, vermöge welcher z. B. alle Säugethiere sieben Halswirbel haben, jeder Anochen der menschlichen Hand und Arm sein Analogon in der Schwimmssosse Wallfisches sindet, der Schädel des Bogels im Ei gerade so viel Anochen hat, wie der des menschlichen Fötus u. s. w. Dies Alles nämlich deutet auf ein von der Tesleologie unabhängiges Princip, welches jedoch das Fundament ist, auf welchem sie baut, oder der zum voraus gegebene Stoff zu ihren Werken, und eben Das, was Geoffron Saint-Hilaire sals das "anatomische Element" dargelegt hat. Es ist die unité de plan, der UrsGrund-Appus der obern Thierwelt, gleichsam die willkürlich gewählte Tonart, aus welcher die Natur hier spielt.

Den Unterschied zwischen der wirkenden Ursache (causa effi- 10 ciens) und der Endursache (causa finalis) hat schon Aristoteles (De part. anim., I, 1) richtig bezeichnet in den Worten: Avo τροποι της αιτιας, το ού ένεκα και το εξ αναγκης, και δει λεγοντας τυγχανειν μαλιστα μεν αμφοιν. (Duo sunt causae modi: alter cujus gratia, et alter e necessitate; ac potissi- 15 mum utrumque eruere oportet.) Die wirkende Ursache ist die, wodurch etwas ist, die Endursache die, weshalb es ist: die zu erklärende Erscheinung hat, in der Zeit, jene hinter sich, Diese por sich. Blok bei den willfürlichen Sandlungen thierischer Wesen fallen beide unmittelbar zusammen, indem hier die End= 20 ursache, der Zwed, als Motiv auftritt: ein solches aber ist stets die wahre und eigentliche Ursache der Kandlung, ist gang und gar die sie bewirkende Ursache, die ihr vorhergängige Beränderung, welche dieselbe hervorruft, vermöge derer sie nothwen= dig eintritt und ohne die sie nicht geschehen könnte; wie ich dies 25 in der Preisschrift über die Freiheit bewiesen habe. Denn, was man auch zwischen den Willensaft und die Rörperbewegung physiologisch einschieben möchte, immer bleibt hier eingeständlich der Wille das Bewegende, und was ihn bewegt, ist das von außen kommende Motiv, also die causa finalis: welche folglich 30 hier als causa efficiens auftritt. Ueberdies wissen wir aus dem Vorhergegangenen, daß im Grunde die Rörperbewegung mit dem Willensatt Eins ist, als seine bloke Erscheinung in der cerebralen Anschauung. Dies Zusammenfallen der causa finalis mit der wirkenden Ursache, in der einzigen uns intim bekannten Erscheis 35 nung, welche deshalb durchgängig unser Urphänomen bleibt, ist wohl festzuhalten: denn es führt uns gerade darauf hin, daß. wenigstens in der organischen Natur, deren Renntniß durchaus

Die Endursachen gum Leitfaden hat, ein Wille das Gestaltende ist. In der That können wir eine Endursache uns nicht anders beutlich benten, benn als einen beabsichtigten Zwed, b. i. ein Motiv. Ja, wenn wir die Endursachen in der Natur genau betrachten, so muffen wir, um ihr transscendentes Wesen auszubruden, einen Widerspruch nicht icheuen, und fühn heraussagen: die Endursache ist ein Motiv, welches auf ein Wesen wirkt, von welchem es nicht erkannt wird. Denn allerdings sind die Termitennester das Motiv, welches den gahnlosen Riefer des Ameisen= 10 baren, nebst der langen, fadenförmigen und flebrigen Junge hervorgerufen hat: die harte Eierschaale, welche das Bögelein gefangen hält, ist allerdings das Motiv zu der hornartigen Spike. mit welcher sein Schnabel verseben ist, um jene damit zu durchbrechen, wonach es sie als ferner nutslos abwirft. Und eben so 15 sind die Gesetze der Reflexion und Refraktion des Lichts das Motiv zu dem so überfünstlich fomplicirten optischen Wertzeug, bem menschlichen Auge, als welches die Durchsichtigkeit seiner Sornhaut, die verschiedene Dichtigkeit seiner drei Feuchtigkeiten, bie Gestalt seiner Linse, die Schwärze seiner Chorioidea, die 20 Sensibilität seiner Retina, die Berengerungsfähigkeit seiner Bupille und seine Muskulatur genau nach jenen Gesethen berechnet hat. Aber jene Motive wirkten ichon, ehe sie wahrgenommen wurden: es ist nicht anders; so widersprechend es auch flingt. Denn hier ist der Uebergang des Physischen ins Metaphysische. 115 Dieses aber haben wir im Willen erkannt: daher mussen wir einsehen, daß der selbe Wille, welcher den Elephantenruffel nach einem Gegenstande ausstredt, es auch ist, der ihn hervorgetrieben und gestaltet hat, die Gegenstände anticipirend. -

Siemit ist es übereinstimmend, daß wir, bei der Untersuchung 20 der vrganischen Natur, ganz und gar auf die Endursachen verwiesen sind, überall diese suchen und Alles aus ihnen erstlären; die wirkenden Ursachen hingegen hier nur noch eine ganz untergeordnete Stelle, als bloße Werkzeuge jener einnehmen und, eben wie bei der eingeständlich von äußern Motiven bes wirkten willkürlichen Bewegung der Glieder, mehr vorausgesetzt, als nachgewiesen werden. Bei Erklärung der physiologischen Funktionen sehen wir uns noch allenfalls nach ihnen, wiewohl meistens vergeblich, um; bei der Erklärung der Entstehung

der Theile aber schon gar nicht mehr, sondern begnügen uns mit den Endursachen allein: höchstens haben wir hier noch so einen allgemeinen Grundsak, etwan wie daß je größer der Theil ausfallen soll, desto stärker auch die ihm Blut zuführende Arterie fenn muß; aber von den eigentlich wirkenden Ursachen, welche s 3. B. das Auge, das Ohr, das Gehirn zu Stande bringen, wissen wir gar nichts. Ja, selbst bei der Erklärung der bloken Funttionen ift die Endursache bei Weitem wichtiger und mehr zur Sache, als die wirkende: baher wenn jene allein bekannt ist, wir in der Hauptsache belehrt und befriedigt sind, 10 hingegen die wirkende allein uns wenig hilft. 3. B. wenn wir die wirkende Ursache des Blutumlaufs wirklich tennten, wie wir sie eigentlich nicht tennen, sondern noch suchen; so wurde dies uns wenig fordern, ohne die Endursache, daß nämlich das Blut in die Lunge gehen muß, zur Oxydation, und wieder 16 aurudfließen, aur Ernährung: durch diese hingegen, auch ohne jene, ist uns ein großes Licht aufgestedt. Uebrigens bin ich, wie oben gesagt, der Meinung, daß der Blutumlauf gar feine eigent= lich wirkende Ursach hat, sondern der Wille hier so unmittelbar, wie in der Muskularbewegung, wo ihn, mittelst der Nerven= 20 leitung, Motive bestimmen, thätig ist, so daß auch hier die Bewegung unmittelbar durch die Endursache hervorgerufen werde. also durch das Bedürfniß der Oxydation in der Lunge, welches hier auf das Blut gewissermaaken als Motiv wirkt, jedoch fo. daß die Vermittelung der Erkenntniß dabei wegfällt, weil Alles 25 im Innern des Organismus vorgeht. — Die sogenannte Metamorphose der Pflanzen, ein von Raspar Wolf leicht hingeworfener Gedanke, den, unter diefer hnperbolischen Benennung, Goethe als eigenes Erzeugniß pomphaft und in schwierigem Bortrage darstellt, gehört zu den Erklärungen des Organischen aus 30 ber wirkenden Ursache; wiewohl er im Grunde blog besagt, daß die Natur nicht bei iedem Erzeugnisse von vorne anfängt und aus nichts ichafft, sondern, gleichsam im selben Stile fortschreibend, an das Vorhandene anknupft, die früheren Gestaltungen benutt, entwidelt und höher potengirt, ihr Wert weiter gu 35 führen; wie sie es ebenso in der Steigerung der Thierreihe gehalten hat, ganz nach der Regel: natura non facit saltus, et quod commodissimum in omnibus suis operationibus sequi-

tur (Arist. de incessu animalium, c. 2 et 8). Ja, die Blüthe badurch erklären, daß man in allen ihren Theilen die Form des Blattes nachweist, kommt mir fast vor, wie die Struktur eines Sauses dadurch erklären, daß man zeigt, alle seine Theile, 5 Stodwerte, Erter und Dachtammern, feien nur aus Badfteinen zusammengesett und bloke Wiederholung der Ureinheit des Badsteins. Und nicht viel besser, jedoch viel problematischer, scheint mir die Erklärung des Schädels aus Wirbelbeinen; wiewohl es eben auch hier sich von selbst versteht, daß das Futteral des Ge-10 hirns dem Futteral des Rückenmarks, dessen Fortsehung und Ende-Anauf es ist, nicht absolut heterogen und gang disparat, vielmehr in der selben Art fortgeführt senn wird. Diese gange Betrachtungsart gehört der oben erwähnten Homologie R. Owen's an. - Dagegen icheint mir folgende, von einem Italianer, beffen 15 Name mir entfallen ist, herrührende Erklärung des Wesens der Blume aus ihrer Endursache einen viel befriedigenderen Aufichluß zu geben. Der Zwed ber Corolla ist: 1) Schutz bes Bistills und der stamina; 2) werden mittelst ihrer die verfeinerten Säfte bereitet, welche im pollen und germen foncentrirt 20 sind; 3) sondert sich aus den Drusen ihres Bodens das ätherische Del ab, welches, als meistens wohlriechender Dunft, Antheren und Piftill umgebend, fie por dem Ginfluß ber feuchten Luft einigermaafen schükt. - Bu den Borgugen der Endursachen gehört auch, daß jede wirkende Ursache gulekt immer auf einem 25 Unerforschlichen, nämlich einer Naturfraft, d. i. einer qualitas occulta, beruht, daher sie nur eine relative Erklärung geben fann; mahrend die Endursache, in ihrem Bereich, eine genügende und vollständige Erklärung liefert. Gang gufrieden gestellt find wir freilich erft bann, wann wir beibe, die wirkende Ursache, 30 pom Aristoteles auch & airia ex avayuns genannt, und die Endursache, ή χαριν του βελτιονος, zugleich und doch gesondert er= fennen, als wo uns ihr Zusammentreffen, die wundersame Ronspiration berselben, überrascht, vermöge welcher bas Beste als ein ganz Nothwendiges eintritt, und das Nothwendige wieder, als 35 ob es bloß das Beste und nicht nothwendig ware: denn da entsteht in uns die Ahndung, daß beide Ursachen, so verschieden auch ihr Ursprung sei, doch in der Wurzel, dem Wesen der Dinge an fich, gusammenhangen. Gine folde zwiefache Erfennt-

nik ist jedoch selten erreichbar: in der organischen Natur, weil die wirkende Ursache uns selten bekannt ist; in der unorga= nischen, weil die Endursache problematisch bleibt. Inzwischen will ich dieselbe durch ein Baar Beispiele, so gut ich sie im Bereich meiner physiologischen Renntnisse finde, erläutern, welchen 5 die Physiologen deutlichere und schlagendere substituiren mögen. Die Laus des Regers ist schwarz. Endursache: zu ihrer Sicherheit. Bewirkende Ursache: weil das schwarze rete Malpighi des Negers ihre Nahrung ist. — Die so höchst mannigfaltige und brennend lebhafte Färbung des Gefieders tropischer Bogel 10 erklärt man, wiewohl nur sehr im Allgemeinen, aus der starken Einwirkung des Lichtes zwischen den Wendekreisen. — als ihrer wirkenden Ursache. Als Endursache würde ich angeben, daß jene Glanzgefieder die Brachtuniformen sind, an denen die Individuen ber dort so gahllosen, oft dem selben genus angehörigen Species 15 sich unter einander erkennen; so daß jedes Männchen sein Beibchen findet. Das Selbe gilt von den Schmetterlingen der verschiedenen Zonen und Breitengrade. — Man hat beobachtet, daß schwindsüchtige Frauen im letten Stadio ihrer Krantheit leicht schwanger werden, daß während der Schwangerschaft die Rrant- 20 heit stille steht, nach der Niederkunft aber verstärkt wieder eintritt und nun meistens den Tod herbeiführt: desgleichen, daß schwindfüchtige Männer, in ihrer letten Lebenszeit, meistens noch ein Rind zeugen. Die Endursache ist hier, daß die auf die Erhaltung der Species überall so ängstlich bedachte Natur den her= 25 anrudenden Ausfall eines im fraftigen Alter stehenden Indivibuums geschwinde noch durch ein neues erseken will: die wirfende Ursache hingegen ist der in der letten Beriode der Schwindsucht eintretende ungewöhnlich gereizte Zustand des Nervensnstems. Aus der selben Endursache ist das analoge 30 Phänomen zu erklären, daß (nach Ofen, "Die Zeugung", S. 65) die mit Arsenik vergiftete Fliege, aus einem unerklärten Triebe, sich noch begattet und in der Begattung stirbt. - Die Endursache ber Pubes, bei beiden Geschlechtern, und des Mons Veneris, beim weiblichen, ist, daß auch bei sehr magern Sub- 95 jekten, während der Ropulation, die Ossa pubis nicht fühlbar werden sollen, als welches Abscheu erregen könnte: die wirtende Urfache hingegen ift darin zu suchen, daß überall, wo

die Schleimhaut in die äußere Haut übergeht, Haare in der Nähe wachsen; nächstdem auch darin, daß Ropf und Genitalien gewissermaagen entgegengesette Bole von einander sind, daher mancherlei Beziehungen und Analogien mit einander haben, zu welchen auch das Behaartsenn gehört. — Die selbe wirkende Urfache gilt auch vom Barte ber Manner: Die Endursache besselben vermuthe ich darin, daß das Pathognomische, also die, jede innere Bewegung des Gemüths verrathende schnelle Aenderung ber Gesichtszüge, hauptsächlich am Munde und bessen Um-10 gebung sichtbar wird: um daher diese, als eine bei Unterhandlungen, oder bei plöglichen Borfällen, oft gefährliche, dem Späherblide des Gegenparts zu entziehen, gab die Natur (welche weiß, daß homo homini lupus) dem Manne den Bart. Singegen konnte desselben das Weib entrathen; da ihr die Verstellung 15 und Selbstbemeisterung (contenance) angeboren ist. — Es muffen sich, wie gesagt, viel treffendere Beispiele auffinden lassen, um daran nachzuweisen, wie das völlig blinde Wirken der Natur mit dem anscheinend absichtsvollen, oder wie Rant es nennt, der Mechanismus der Natur mit ihrer Technif, im Re-20 sultat zusammentrifft; welches barauf hinweist, daß Beide ihren gemeinschaftlichen Ursprung jenseit diefer Differeng haben, im Willen als Ding an sich. Für die Berdeutlichung dieses Ge= sichtspunkts wurde man viel leisten, wenn man 3. B. die wir= tende Ursache finden könnte, welche das Treibholz den baum-25 losen Polarländern zuführt; oder auch die, welche das Festland unsers Planeten hauptsächlich auf die nördliche Sälfte deffelben ausammengedrängt hat; während als Endursache hievon zu betrachten ift, daß der Winter jener Sälfte, weil er in das den Lauf der Erde beschleunigende Berihelium trifft, um acht Tage 30 fürzer ausfällt und hiedurch wieder auch gelinder ift. Jedoch wird, bei Betrachtung der unorganischen Ratur, die End= ursache allemal zweideutig, und läßt uns, zumal wann die wirkende gefunden ift, im Zweifel, ob fie nicht eine blog fubjeftive Ansicht, ein durch unfern Gesichtspunkt bedingter Schein 35 sei. Bierin aber ist sie manchen Runstwerken, 3. B. den groben Musivarbeiten, den Theaterdekorationen und dem aus groben Felsenmassen zusammengesetten Gott Appennin zu Pratolino bei Florenz zu pergleichen, welche alle nur in die Ferne wirksam sind.

in der Nähe aber verschwinden, indem an ihrer Stelle jett die wirkende Ursache des Scheines sichtbar wird: aber die Gestalten sind dennoch wirklich vorhanden und keine bloße Einbildung. Dem also analog verhalten sich die Endursachen in der unorganischen Natur, wenn die wirkenden hervortreten. Ja, wer veinen weiten Ueberblick hat, würde es vielleicht hingehen lassen, wenn man hinzusetzte, daß es mit den Ominibus ein ähnliches Bewandniß hat.

Wenn übrigens Zemand die äußere Zweckmäßigkeit, welche, wie gesagt, stets zweideutig bleibt, zu physikotheologischen De= 10 monstrationen mißbrauchen will, wie dies noch heut zu Tage, hoffentlich jedoch nur von Engländern, geschieht; so giebt es in dieser Gattung Beispiele in contrarium, also Ateleologien ge= nug, ihm das Koncept zu verrücken. Eine der stärksten dietet uns die Untrinkbarkeit des Meerwassers, in Folge welcher der 15 Mensch der Gesahr zu verdursten nirgends mehr ausgesetzt ist, als gerade in der Mitte der großen Wassermassen seines Planeten. "Wozu braucht denn das Meer salzig zu senn?" frage man seinen Engländer.

Dak in der unorganischen Ratur die Endursachen gang 20 lich zurücktreten, so daß eine aus ihnen allein gegebene Erklärung hier nicht mehr gultig ift, vielmehr die wirkenden Urfachen schlechterdings verlangt werden, beruht darauf, daß der auch in der unorganischen Natur sich objektivirende Wille hier nicht mehr in Individuen, die ein Ganzes für sich ausmachen, erscheint, 25 sondern in Naturfräften und deren Wirken, wodurch 3wed und Mittel zu weit auseinander gerathen, als daß ihre Beziehung flar senn und man eine Willensäußerung barin erkennen könnte. Dies tritt sogar, in gewissem Grade, schon bei der organischen Natur ein, nämlich da, wo die Zwedmäßigkeit eine äußere ist, 30 d. h. der Zwed im einen, das Mittel im andern Individuo liegt. Dennoch bleibt sie auch hier noch unzweifelhaft, solange beide der selben Species angehören, ja, sie wird dann um so auffallender. Sieher ist zunächst die gegenseitig auf einander berechnete Organisation ber Genitalien beider Geschlechter zu gählen, 35 sodann auch manches der Begattung Entgegenkommende, 3. B. bei der Lampyris noctiluca (Glühwurm) der Umstand, daß bloß das Männchen, welches nicht leuchtet, geflügelt ist, um das

Weibchen aufsuchen zu können, das ungeflügelte Weibchen hingegen, da sie nur Abends hervorkommen, das phosphorische Licht besitt, um vom Männchen gefunden werden zu tonnen. Jedoch sind bei der Lampyris Italica beide Geschlechter leuchtend, wel-5 ches zum Naturluxus des Südens gehört. Aber ein auffallen= bes, weil gang specielles Beispiel der hier in Rede stehenden Art ber Zwedmäßigkeit giebt die von Geoffron St. Silaire, in seinen letten Jahren, gemachte schöne Entdedung der nähern Beschaffenheit des Saugapparats der Cetaceen. Da nämlich 10 alles Saugen die Thätigkeit der Respiration erfordert, kann es nur im respirabeln Medio selbst, nicht aber unter bem Wasser por sich gehen, woselbst jedoch das saugende Junge des Wallfisches an den Bigen der Mutter hängt: diesem nun zu begegnen, ist der gange Mammilarapparat der Cetaceen so modifizirt, daß 15 er ein Injektionsorgan geworden ist und, dem Jungen ins Maul gelegt, ihm, ohne daß es zu saugen braucht, die Milch einspritt. Wo hingegen das Individuum, welches einem andern wesentliche Sulfe leistet, gang verschiedener Urt, sogar einem andern Natur= reich angehörig ift, werben wir biefe außere Zwedmäßigkeit, 20 ebenso wie bei der unorganischen Natur, bezweifeln; es sei denn, daß augenfällig die Erhaltung der Gattungen auf ihr beruhe. Dies aber ift ber Kall bei vielen Pflangen, deren Befruchtung nur mittelst der Insekten por sich geht, als welche nämlich ent= weder den Pollen ans Stigma tragen, ober die Stamina gum 25 Bistill beugen: die gemeine Berberike, viele Fris-Arten und Aristolochia Clematitis können sich ohne Sulfe ber Insetten gar nicht befruchten. (Chr. Conr. Sprengel, Entdedtes Geheimnik u. f. w., 1793. - Wildenow, Grundrif ber Rräuterfunde. 353.) Sehr viele Diöcisten, Monöcisten und Polygamisten, z. B. 30 Gurten und Melonen, sind im selben Fall. Die gegenseitige Unterstühung, welche die Pflangen- und die Insetten-Welt von einander erhalten, findet man vortrefflich bargeftellt in Burdachs großer Physiologie, Bd. 1, g. 263. Sehr schon fest er hingu: "Dies ist feine mechanische Aushülfe, fein Nothbehelf, gleichsam 35 als ob die Natur gestern die Pflanzen gebildet und dabei einen Fehler begangen hatte, ben sie heute durch das Insett zu verbessern suchte; es ist vielmehr eine tiefer liegende Sympathie ber Pflanzenwelt mit der Thierwelt. Es soll die Identität Shopenhauer. II.

Beider sich offenbaren: Beide, Kinder einer Mutter, sollen mit einander und durch einander bestehen." — Und weiterhin: "Aber auch mit der unorganischen Welt steht das Organische in einer solchen Sympathie" u. s. w. — Einen Beleg zu diesem Consensus naturae giebt auch die im zweiten Band der Introduction into Entomology dy Kirdy and Spence mitgetheilte Beobachtung, daß die Insekteneier, welche an die Zweige der ihrer Larve zur Nahrung dienenden Bäume angeklebt überwinstern, genau zu der Zeit auskriechen, wo der Zweig ausschlägt, also z. B. die Aphis der Birke einen Monat früher als die der 10 Esche: desgleichen, daß die Insekten der perennirenden Pflanzen auf diesen als Eier überwintern; die der bloß jährigen aber, da sie dies nicht können, im Puppenzustand. —

Drei große Männer haben die Teleologie, oder die Erflärung aus Endursachen, ganglich verworfen, - und viele fleine 15 Männer haben ihnen nachgebetet. Jene sind: Lufretius, Bato von Berulam und Spinoga. Allein bei allen breien erkennt man deutlich genug die Quelle dieser Abneigung: daß sie nämlich die Teleologie für unzertrennlich von der spekulativen Theologie hielten, por dieser aber eine so große Scheu (welche 20 Bato zwar klüglich zu verbergen sucht) hegten, daß sie ihr schon von Weitem aus dem Wege gehen wollten. In jenem Borurtheil finden wir auch noch ben Leibnit gang und gar befangen, indem er es, als etwas sich von selbst Berstehendes, mit charatteristischer Raivetät ausspricht, in seiner Lettre à M. Nicaise 25 (Spinozae op. ed. Paulus, Vol. 2, p. 672): les causes finales, ou ce qui est la même chose, la considération de la sagesse divine dans l'ordre des choses. (Den Teufel auch, même chose!) Auf dem selben Standpunkt finden wir sogar noch die heutigen Engländer, die Bridgewater-treatise- 30 Männer, den Lord Brougham u. f. w., ja, sogar noch R. Owen, in seiner Ostéologie comparée, denft gerade so wie Leibnik: welches ich bereits im ersten Bande gerügt habe. Diesen Allen ist Teleologie sofort auch Theologie, und bei jeder in der Naturerfannten Zwedmäßigkeit brechen sie, statt zu denken und die Natur 35 verstehen zu lernen, sofort in ein kindisches Geschrei design! design! aus, stimmen bann ben Refrain ihrer Rodenphilosophie an, und verstopfen ihre Ohren gegen alle Bernunftarunde, wie sie ihnen

boch schon der große Sume\*) entgegengehalten hat. Un diesem gan= gen Englischen Elend ift hauptsächlich die, jest, nach 70 Jahren, den Englischen Gelehrten wirklich zur Schande gereichende Unkennt= nift der Rantischen Philosophie Schuld, und diese wieder beruht. 5 wenigstens größten Theils, auf dem heillosen Ginfluß jener abicheulichen Englischen Pfaffenschaft, welcher Berdummung in jeder Art eine Herzensangelegenheit ist, damit sie nur ferner die übrigens so intelligente Englische Nation in der degradirendesten Bigotterie befangen halten könne: baber tritt sie, vom niederträch-10 tigsten Obsturantismus beseelt, dem Bolksunterricht, der Naturforschung, ja, der Forderung alles menschlichen Wissens überhaupt, aus allen Rräften entgegen, und sowohl mittelst ihrer Ronnexionen, als mittelst ihres standalosen, unverantwortlichen und das Elend des Bolks steigernden Mammons, erstredt ihr 15 Einfluß sich auch auf Universitätsgelehrte und Schriftsteller, die bemnach (z. B. Th. Brown, On cause and effect) sich zu Reticenzen und Berdrehungen jeder Art bequemen, um nur nicht jenem "talten Aberglauben" (wie Budler sehr treffend ihre Religion bezeichnet), oder den gangbaren Argumenten für den-20 selben, auch nur von Ferne in den Weg zu treten. -

Den dreien in Rede stehenden großen Männern hingegen, da sie lange vor dem Tagesanbruch der Kantischen Philosophie lebten, ist jene Scheu vor der Teleologie, ihres Ursprungs wegen, zu verzeihen; hielt doch sogar Voltaire den physitotheologischen <sup>25</sup> Beweis für unwiderleglich. Um indessen auf dieselben etwas näher einzugehen; so ist zuvörderst die Polemit des Lutretius (IV, 824—858) gegen die Teleologie so kraß und plump, daß sie sich selbst widerlegt und vom Gegentheil überzeugt. — Was aber Bakon betrifft (De augm. scient., III, 4), so macht er

<sup>\*)</sup> Hier sei es beiläusig bemerkt, daß, nach der Deutschen Litteratur seit Kant zu urtheisen, man glauben müßte, Hu me's ganze Weisheit hätte in seinem handgreislich falschen Skepticismus gegen das Kausalitätsgeset bestanden, als wovon überall ganz allein geredet wird. Um Hu me kennen zu lernen, muß man seine Natural history of religion und die Dialogues on so natural religion lesen: da sieht man ihn in seiner Größe, und dies, nebst dem essay 20, on national character, sind die Schriften, wegen welcher er, — ich wüßte zu seinem Ruhme nichts Bessers zu sagen — bis auf den heutigen Tag der Englischen Pfaffenschaft über Alles verhaßt ist.

erstlich, hinsichtlich des Gebrauchs der Endursachen, feinen Unterschied zwischen organischer und unorganischer Natur (worauf es boch gerade hauptsächlich ankommt), indem er, in seinen Beispielen derselben, Beide durch einander wirft. Dann bannt er die Endursachen aus der Physik in die Metaphysik: diese aber o ist ihm, wie noch heut zu Tage Bielen, identisch mit der spekulativen Theologie. Bon dieser also hält er die Endursachen für ungertrennlich, und geht hierin so weit, daß er den Aristoteles tadelt, weil dieser (was ich sogleich speciell loben werde) von den Endursachen starken Gebrauch gemacht habe, ohne sie doch je an 10 die spekulative Theologie zu knüpfen. — Spinoza endlich (Eth. I, prop. 36, appendix) legt aufs Deutlichste an den Tag, daß er die Teleologie mit der Physikotheologie, gegen welche er sich mit Bitterkeit ausläkt, identifizirt, so sehr, daß er das naturam nihil frustra agere, erklärt: hoc est, quod in usum ho- 15 minum non sit; besgleichen: omnia naturalia tanguam ad suum utile media considerant, et credunt aliquem alium esse, qui illa media paraverit; wie auch: hinc statuerunt, Deos omnia in usum hominum fecisse et dirigere. Darauf nun stügt er seine Behauptung: naturam finem nullum sibi 20 praefixum habere et omnes causas finales nihil, nisi humana esse figmenta. Ihm war es blok darum zu thun, dem Theismus den Weg zu verrennen: als die stärkeste Waffe desselben aber hatte er gang richtig den physikotheologischen Beweis erkannt. Diesen nun aber wirklich zu widerlegen war Ranten, 25 und dem Stoffe desselben die richtige Auslegung zu geben mir vorbehalten; wodurch ich dem est enim verum index sui et falsi genügt habe. Spinoza nun aber wußte sich nicht anders zu helfen, als durch den desperaten Streich, die Teleologie selbst, also die Zwedmäßigkeit in den Werken der Ratur zu leugnen, 30 eine Behauptung, deren Monstroses Jedem, der die organische Natur nur irgend genauer kennen gelernt hat, in die Augen springt. Dieser beschränkte Gesichtspunkt bes Spinoza, zusammen mit seiner völligen Unkenntnig ber Natur, bezeugt genugsam seine gangliche Inkompetenz in dieser Sache und die Albernheit Derer, 35 die, auf seine Autorität hin, glauben, von den Endursachen ichnöbe urtheilen zu muffen. -

Sehr vortheilhaft sticht gegen diese Philosophen der neuern

Beit Aristoteles ab, ber gerade hier sich von der glänzenden Seite zeigt. Er geht unbefangen an die Natur, weiß von feiner Physikotheologie, so etwas ist ihm nie in den Sinn gekom= men, und nie hat er die Welt darauf angesehen, ob sie wohl ein 5 Machwert ware: er ist in seinem Herzen rein von dem Allen; wie er benn auch (De generat. anim., III, 11) Hypothesen über ben Ursprung der Thiere und Menschen aufstellt, ohne dabei auf den physikotheologischen Gedankengang zu gerathen. Immer fagt er ή φυσις ποιει (natura facit), πίε ή φυσις πεποιηται (natura 10 facta est). Aber nachdem er die Natur treu und fleißig studirt hat, findet er, daß sie überall zwedmäßig verfährt und sagt: ματην δρωμεν ουδεν ποιουσαν την φυσιν (naturam nihil frustra facere cernimus); de respir., c. 10 - und in den Büchern de partibus animalium, welche eine vergleichende Anatomie sind: 15 Ουδε περιεργον ουδεν, ουτε ματην ή φυσις ποιει. — Η φυσις ένεκα του ποιει παντα. — Πανταγου δε λεγομεν τοδε τουδε ένεκα, όπου αν φαινηται τελος τι, προς ό ή κινησις περαινει: ώστε ειναι φανερον, ότι εστι τι τοιουτον, ό δη και καλουμεν φυσιν. — Επει το σωμα όργανον ένεκα τινος γαρ έκαστον των 20 μοριων, δμοιως τε και το όλον. (Nihil supervacaneum, nihil frustra natura facit. - Natura rei alicujus gratia facit omnia. - Rem autem hanc esse illius gratia asserere ubique solemus, quoties finem intelligimus aliquem, in quem motus terminetur: quocirca ejusmodi aliquid esse constat, 25 quod Naturam vocamus. - Est enim corpus instrumentum: nam membrum unumquodque rei alicujus gratia est, tum vero totum ipsum.) Ausführlicher S. 645 und 663 ber Berliner Quart-Ausgabe — wie auch De incessu animalium c. 2: 'Η φυσις ουδεν ποιει ματην, αλλ' αει, εκ των ενδεχομενων 30 τη ουσια, περι έκαστον γενος ζωου, το αριστον. (Natura nihil frustra facit, sed semper ex iis, quae cuique animalium generis essentiae contingunt, id quod optimum est.) Ausdrudlich aber empfiehlt er die Teleologie am Schlusse ber Bücher de generatione animalium, und tadelt den Demofri= 35 tos. daß er sie verleugnet habe, was Bakon, in seiner Befangenheit, an diesem gerade lobt. Besonders aber Physica, II, 8, p. 198, redet Aristoteles ex professo von den Endursachen und stellt sie als das wahre Brincip der Naturbetrachtung auf. In

ber That muß jeder gute und regelrechte Ropf, bei Betrachtung ber organischen Ratur, auf Teleologie gerathen, jedoch feines= wegs, wenn ihn nicht vorgefaste Meinungen bestimmen, weder auf Physikotheologie, noch auf die von Spinoza getadelte Unthropoteleologie. - Den Aristoteles überhaupt anlangend, will ich hier noch darauf aufmertsam machen, daß seine Lehren, so= weit sie die unorganische Natur betreffen, höchst fehlerhaft und unbrauchbar sind, indem er in den Grundbegriffen der Mechanik und Physik den gröbsten Jrrthumern huldigt, was um so unverzeihlicher ist, als schon vor ihm die Pythagoreer und Empe= 10 dotles auf dem richtigen Wege gewesen waren und viel Besseres gelehrt hatten: hatte doch sogar, wie wir aus des Aristoteles aweitem Buche de coelo (c. I. p. 284) ersehen. Empedofles icon den Begriff einer der Schwere entgegenwirkenden, durch den Umschwung entstehenden Tangentialkraft gefaßt, welche Ari= 15 stoteles wieder verwirft. Gang entgegengesekt nun aber verhält sich Aristoteles zur Betrachtung der organischen Ratur: hier ist sein Weld, hier seine geine reichen Renntnisse, seine scharfe Beobachtung, ja mitunter tiefe Ginsicht, in Erstaunen. So, um nur ein Beispiel anzuführen, hatte er schon den Unta= 20 gonismus erfannt, in welchem, bei den Wiederfauern, die Sorner mit den Zähnen des Oberkiefers stehen, vermöge dessen baber biese fehlen, wo jene sich finden, und umgekehrt (De partib. anim., III, 2). - Daher benn auch seine richtige Würdigung der Endursachen. 25

## Rapitel 27.

Bom Instinkt und Runfttrieb.

Es ist als hätte die Natur zu ihrem Wirken nach Endursachen und der dadurch herbeigeführten bewundrungswürdigen Zwedmäßigkeit ihrer organischen Produktionen, dem Forscher einen 30 erläuternden Kommentar an die Hand geben wollen, in den Kunsttrieben der Thiere. Denn diese zeigen aufs Deutlichste, daß Wesen mit der größten Entschiedenheit und Bestimmtheit auf einen Zwed hinarbeiten können, den sie nicht erkennen, ja, von dem sie keine Vorstellung haben. Ein solcher nämlich ist das Vogelenest, die Spinnenwebe, die Ameisenlöwengrube, der so künstliche Vienenstock, der wundervolle Termitenbau u. s. w., wenigstens für diesenigen thierischen Individuen, welche dergleichen zum ersten Mal ausführen; da weder die Gestalt des zu vollendenden Werks, noch der Nugen desselben ihnen bekannt senn kann. Gerade so aber wirkt auch die organissirende Natur; weshalb ich, im vorigen Kapitel, von der Endursache die paradoxe Erklärung gab, daß sie ein Motiv sei, welches wirkt, ohne erfannt zu werden. Und wie im Wirken aus dem Kunstriebe das darin Thätige augenscheinlich und eingeständlich der Wille ist; so ist er es wahrlich auch im Wirken der organissirenden Natur.

Man könnte sagen: der Wille thierischer Wesen wird auf 15 zwei verschiedene Weisen in Bewegung gesetht: entweder durch Motivation, oder durch Inftinkt; also von Augen, oder von Innen; durch einen äußern Anlaß, oder durch einen innern Trieb: jener ist erklärlich, weil er außen vorliegt, dieser unerklärlich, weil blog innerlich. Allein, näher betrachtet, ift der Gegensat gwi= 20 Schen Beiden nicht so Scharf, ja, er läuft im Grunde auf einen Unterschied des Grades zurud. Das Motiv nämlich wirkt ebenfalls nur unter Voraussetzung eines innern Triebes, d. h. einer bestimmten Beschaffenheit des Willens, welche man den Charatter besselben nennt: diesem giebt bas jedesmalige Motiv nur 25 eine entschiedene Richtung, - individualisirt ihn für den konfreten Fall. Eben fo der Inftinkt, obwohl ein entschiedener Trieb bes Willens, wirft nicht, wie eine Springfeber, burchaus nur von innen: sondern auch er wartet auf einen dazu nothwendig erforderten äußern Umstand, welcher wenigstens den Zeitpunkt so seiner Meukerung bestimmt: bergleichen ist für ben Bugvogel die Jahreszeit; für den sein Nest bauenden Bogel die geschehene Befruchtung und das ihm vorkommende Material zum Rest; für die Biene ist es, zu Anfang des Baues, der Korb, oder der hohle Baum, und zu den folgenden Berrichtungen viele einzeln eintreso tende Umstände; für die Spinne ist es ein wohlgeeigneter Wintel; für die Raupe das passende Blatt; für das eierlegende Infett der meistens sehr speciell bestimmte, oft seltsame Ort, wo die ausfriechenden Larven sogleich ihre Nahrung finden werden, u.f.f.

Hieraus folgt, daß bei den Werken der Runsttriebe zunächst der Instinkt, untergeordnet jedoch auch der Intellekt dieser Thierethätig ist: der Instinkt nämlich giebt das Allgemeine, die Regel; der Intellekt das Besondere, die Anwendung, indem er dem Detail der Ausführung vorsteht, bei welchem daher die Arbeit dieser 5 Thiere offenbar sich den jedesmaligen Umständen anpaft. Nach diesem Allen ist der Unterschied des Instinkts vom bloßen Charatter so fest zu stellen, daß jener ein Charafter ist, der nur burch ein gang speciell bestimmtes Motivin Bewegung gesett wird, weshalb die daraus hervorgehende Handlung allemal 10 gang gleichartig ausfällt; während der Charakter, wie ihn jede Thierspecies und jedes menschliche Individuum hat, zwar ebenfalls eine bleibende und unveränderliche Willensbeschaffenheit ist, welche jedoch durch sehr verschiedene Motive in Bewegung gesett werden kann und sich diesen anpakt, weshalb die 15 daraus hervorgehende Sandlung, ihrer materiellen Beschaffenheit nach, sehr verschieden ausfallen fann, jedoch allemal den Stämpel des selben Charafters tragen, daher diesen ausdrücken und an den Tag legen wird, für dessen Erkenntniß mithin die materielle Beschaffenheit der handlung, in der er hervortritt, im We- 20 sentlichen gleichgültig ist: man könnte demnach den Instinkt erklären als einen über alle Maaken einseitigen und streng beterminirten Charafter. Aus dieser Darstellung folgt, daß das Bestimmtwerden durch bloke Motivation schon eine gewisse Weite der Erkenntnißsphäre, mithin einen vollkommener entwidel== 25 ten Intellekt voraussett; daher es den oberen Thieren, gang vorzüglich aber dem Menschen, eigen ift; während das Bestimmt= werden durch Instinkt nur so viel Intellekt erfordert, wie nöthig ist, das gang speciell bestimmte eine Motiv, welches allein und ausschließlich Anlaß zur Aeußerung des Instinkts wird, wahr= 30 zunehmen; weshalb es bei einer außerst beschränkten Erkenntniß-Sphäre und daher eben, in der Regel und im höchsten Grade, nur bei den Thieren der untern Rlassen, namentlich den Insetten. Statt findet. Da demnach die Sandlungen dieser Thiere nur einer äußerst einfachen und geringen Motivation von Außen be= 85 bürfen, ist das Medium dieser, also der Intellekt oder das Ge= hirn, bei ihnen auch nur schwach entwickelt, und ihre äußern Sandlungen stehen großentheils unter der selben Leitung mit den

innern, auf bloge Reize vor sich gehenden, physiologischen Funttionen, also dem Gangliensnstem. Dieses ist daber bei ihnen überwiegend entwickelt: ihr Saupt-Nervenstamm läuft, in Gestalt zweier Stränge, die bei jedem Gliede des Leibes ein Ganglion, s welches dem Gehirn an Groke oft nur wenig nachsteht, bilben. unter bem Bauche hin, und ist, nach Cuvier, ein Analogon nicht sowohl des Rudenmarks, als des großen sympathischen Nerven. Diesem Allen gemäß stehen Instinkt und Leitung durch bloke Motivation in einem gewissen Antagonismus, in Folge 10 dessen jener sein Maximum bei den Insetten, diese ihres beim Menschen hat und zwischen beiden die Aftuirung der übrigen Thiere liegt, mannigfaltig abgestuft, je nachdem bei jedem das Cerebral= oder das Gangliensnstem überwiegend entwidelt ift. Eben weil das instinktive Thun und die Runstverrichtungen der 15 Insekten hauptsächlich vom Gangliensnstem aus geleitet werden, gerath man, wenn man dieselben als allein vom Gehirn aus= gehend betrachtet und demgemäß erklären will, auf Ungereimt= heiten, indem man alsdann einen falichen Schluffel anlegt. Der selbe Umstand giebt aber ihrem Thun eine bedeutsame Aehnlich-20 keit mit dem der Somnambulen, als welches ja ebenfalls daraus erklärt wird, daß, statt des Gehirns, der sympathische Nerv die Leitung auch ber äußern Aftionen übernommen hat: die Insekten sind demnach gewissermaaßen natürliche Somnambulen. Dinge, benen man geradezu nicht beitommen tann, muß man sich durch 25 eine Analogie faglich machen: die soeben berührte wird dies in hohem Grade leiften, wenn wir dabei zu Sulfe nehmen, daß in Riefers Tellurismus (Bd. 2, S. 250) ein Fall erwähnt wird, "wo der Befehl des Magnetiseurs an die Somnambule, im wachenden Bustande eine bestimmte Sandlung vorzunehmen, von 30 ihr, als sie erwacht war, ausgeführt ward, ohne daß sie sich des Befehls flar erinnerte". Ihr war also, als mußte sie jene Sandlung perrichten, ohne daß sie recht wußte warum. Gewiß hat dies die größte Aehnlichkeit mit Dem, was bei ben Runsttrieben in den Insetten vorgeht: ber jungen Spinne ist, als mukte fie 35 ihr Nek weben, obgleich sie den Zwed desselben nicht kennt, noch versteht. Auch werden wir dabei an das Dämonion des Gofrates erinnert, vermöge dessen er das Gefühl hatte, daß er eine ihm zugemuthete, oder nahe gelegte Sandlung unterlassen musse.

ohne daß er wußte warum: - denn sein prophetischer Traum darüber war vergessen. Diesem analoge, gang wohl konstatirte Källe haben wir aus unsern Tagen; daher ich dieselben nur furz in Erinnerung bringe. Giner hatte seinen Blat auf einem Schiffe adordirt: als aber dieses absegeln sollte, wollte er, ohne sich eines b Grundes bewuft zu senn, schlechterdings nicht an Bord: es gieng unter. Ein Anderer geht, mit Gefährten, nach einem Bulverthurm: in dessen Rähe angelangt, will er durchaus nicht weiter, sondern kehrt, von Angst ergriffen, schleunig um, ohne zu wissen warum: der Thurm flog auf. Ein Dritter, auf dem Ocean, 10 fühlt sich eines Abends, ohne allen Grund, bewogen, sich nicht auszugiehen, sondern legt sich in Rleidern und Stiefeln, sogar mit der Brille, auf das Bett: in der Nacht gerath das Schiff in Brand, und er ist unter ben Wenigen, die sich im Boote retten. Alles Dieses beruht auf der dumpfen Nachwirkung ver= 15 gessener fatidifer Träume und giebt uns den Schlussel zu einem analogischen Berständniß des Instinkts und der Runsttriebe.

Andererseits werfen, wie gesagt, die Runsttriebe der Insetten viel Licht gurud auf das Wirken des erkenntniklosen Willens im innern Getriebe des Organismus und bei der Bildung desselben. 20 Denn gang ungezwungen kann man im Ameisenhaufen ober im Bienenstock das Abbild eines auseinandergelegten und an das Licht der Erkenntniß gezogenen Organismus erbliden. In diesem Sinne fagt Burdach (Physiologie, Bb. 2, S. 22): "Die Bildung und Geburt der Gier kommt der Königin, die Ginsaat und 25 Sorge für die Ausbildung den Arbeiterinnen zu: in jener ist der Gierstod, in diesen der Uterus gleichsam jum Individuum geworden." Wie im thierischen Organismus, so in der Inseltengesellschaft ist die vita propria jedes Theiles dem Leben des Ganzen untergeordnet, und die Sorge für das Ganze geht ber 30 für die eigene Existeng vor; ja, diese wird nur bedingt gewollt, jenes unbedingt: daher werden sogar die Einzelnen dem Gangen gelegentlich geopfert; wie wir ein Glied abnehmen lassen, um den ganzen Leib zu retten. So, 3. B., wenn dem Zuge der Ameisen der Weg durch Wasser gesperrt ist, werfen sich die vor- 35 berften fühn hinein, bis ihre Leichen sich zu einem Damm für die nachfolgenden gehäuft haben. Die Drohnen, wann unnük geworden, werden erstochen. Zwei Röniginnen im Stod werden

umringt und muffen mit einander fämpfen, bis eine von ihnen das Leben läßt. Die Ameisenmutter, nachdem das Befruchtungs= geschäft vorüber ist, beift sich selbst die Flügel ab, die bei ihrem nunmehrigen Verpflegungsgeschäft einer neu zu gründenden Fa-5 milie, unter der Erde, nur hinderlich senn würden. (Kirby and Spence, Vol. 1.) Wie die Leber nichts weiter will, als Galle absondern, zum Dienste der Berdauung, ja, blok dieses Zwedes halber selbst dasenn will, und eben so jeder andere Theil: so will auch die Arbeitsbiene weiter nichts, als Honia sammeln. Wachs 10 absondern und Rellen bauen, für die Brut der Königin; die Drohne weiter nichts, als befruchten; die Königin nichts, als Eier legen: alle Theile also arbeiten blok für den Bestand des Ganzen, als welches allein der unbedingte Zwed ist; gerade wie die Theile des Organismus. Der Unterschied ist blok, daß im 15 Organismus der Wille völlig blind wirkt, in seiner Ursprünglich= feit; in der Insettengesellschaft hingegen die Sache ichon am Lichte der Erkenntnik vor sich geht, welcher jedoch nur in den Rufälligkeiten des Details eine entschiedene Mitwirkung und selbst einige Wahl überlassen ist, als wo sie aushilft und das Aus-20 zuführende den Umständen anpaft. Den Zwed im Gangen aber wollen die Insekten, ohne ihn zu erkennen; eben wie die nach Endursachen wirkende organische Natur: auch ist nicht die Wahl ber Mittel im Ganzen, sondern bloß die nähere Anordnung der= selben im Einzelnen, ihrer Erkenntnik überlassen. Daher aber 25 eben ist ihr handeln keineswegs maschinenmäßig; was am deut= lichsten sichtbar wird, wenn man ihrem Treiben Sindernisse in den Weg legt. 3. B. die Raupe spinnt sich in Blätter, ohne Renntniß des Zweds; aber zerftort man das Gespinnst, so flidt sie es geschidt aus. Die Bienen passen ihren Bau ichon Anfangs 30 den porgefundenen Umständen an, und eingetretenen Unfällen, wie absichtlichen Zerstörungen, helfen sie auf das für den besonbern Fall Zwedmäßigste ab. (Kirby and Spence, Introd. to entomol. - Huber, Des abeilles.) Dergleichen erregt unsere Bewunderung; weil die Wahrnehmung der Umstände und das 25 Anvassen an dieselben offenbar Sache der Erkenntnik ist: während wir die fünstlichste Borsorge für das fommende Geschlecht und die ferne Zukunft ihnen ein für alle Mal zutrauen, wohl wissend, daß sie hierin nicht von der Erkenntnig geleitet werden:

denn eine von dieser ausgehende Vorsorge der Art verlangt eine bis zur Vernunft gesteigerte Gehirnthätigkeit. Singegen bem Modifiziren und Anordnen des Einzelnen, gemäß ben vorliegenden oder eintretenden Umständen, ist selbst der Intellett der untern Thiere gewachsen; weil er, vom Instinkt geleitet, nur die Luden, s welche dieser läßt, auszufüllen hat. So sehen wir die Ameisen ihre Larven wegichleppen, sobald der Ort zu feucht, und wieder, sobald er zu burre wird: den Zwed tennen sie nicht, sind also darin nicht von der Erfenntniß geleitet; aber die Wahl des Zeit= punkts, wo der Ort nicht mehr den Larven dienlich ist, wie auch 10 die eines andern Orts, wohin sie dieselben jekt bringen, bleibt ihrer Erkenntniß überlassen. — Hier will ich noch eine Thatsache erwähnen, die mir Jemand mündlich aus eigener Erfahrung mit= getheilt hat; wiewohl ich seitdem finde, daß Burdach sie nach Gleditsch anführt. Jener hatte, um den Todtengräber (Necro- 15 phorus vespillo) zu prüfen, einen auf der Erde liegenden todten Frosch an einen Faden gebunden, welcher am obern Ende einer schräg im Boden stedenden Ruthe befestigt war: nachdem nun einige Todtengräber, ihrer Sitte gemäß, den Frosch untergraben hatten, konnte dieser nicht, wie sie erwarteten, in den Boden sin= 20 fen: nach vielem verlegenen Sin- und Serlaufen untergruben sie auch die Ruthe. — Dieser dem Instinkt geleisteten Nachhulfe und jenem Ausbessern der Werke des Runsttriebes finden wir, im Organismus, die Heilfraft der Natur analog, als welche nicht nur Wunden vernarbt, selbst Knochen- und Nerven-Masse 25 dabei ersegend, sondern auch, wenn, durch Berluft eines Ader= oder Nerven-Zweiges eine Berbindung unterbrochen ist, eine neue eröffnet, mittelft Bergrößerung anderer Abern ober Nerven, ja vielleicht gar durch Hervortreibung neuer Zweige; welche ferner für einen erkrankten Theil, oder Funktion, eine andere vikariren 30 läkt; beim Berlust eines Auges das andere schärft, und beim Berlust eines Sinnes alle übrigen; welche sogar eine an sich tödtliche Darmwunde bisweilen durch Anwachsen des Mesenterii ober Peritonaei schließt; turg, auf das Sinnreichste jedem Schaben und jeder Störung zu begegnen sucht. Ist hingegen der 25 Schaden durchaus unheilbar, so eilt sie den Tod zu beschleuni= gen, und zwar um so mehr, je höherer Art, also je empfindlicher der Organismus ist. Sogar dies hat sein Analogon im

Instinkt der Insekten: die Wespen nämlich, welche, den gangen Sommer hindurch, ihre Larven, mit groker Mühe und Arbeit, vom Ertrag ihrer Räubereien aufgefüttert haben, nun aber, im Ottober, die lette Generation derfelben dem Sungertode entgegen= s gehen sehen, erstechen diese. (Kirby and Spence, Vol. 1, p. 374.) Ja, noch seltsamere und speciellere Analogien lassen fich auffinden, 3. B. diese: wenn die weibliche Hummel (apis terrestris, bombylius) Gier legt, ergreift die Arbeitshummeln ein Drang, die Gier zu verschlingen, welcher sechs bis acht Stunden anhält und 10 befriedigt wird, wenn nicht die Mutter sie abwehrt und die Eier forgsam bewacht. Rach dieser Zeit aber zeigen die Arbeitshum= meln durchaus teine Luft, die Gier, selbst wenn ihnen dargeboten, zu fressen; vielmehr werden sie jest die eifrigen Pfleger und Er= nährer der ausfriechenden Larven. Dies läft sich ungezwungen 15 auslegen als ein Analogon der Kinderkrankheiten, namentlich des Bahnens, als bei welchem gerade die fünftigen Ernährer des Drganismus einen Angriff auf denselben thun, der so häufig ihm das Leben kostet. — Die Betrachtung aller dieser Analogien zwischen dem organischen Leben und dem Instinkt, nebst Runft= 20 trieb der unteren Thiere, Dient, die Ueberzeugung, daß dem Gi= nen wie dem Andern der Wille gum Grunde liegt, immer mehr au befestigen, indem sie die untergeordnete, bald mehr, bald weniger beschränkte, bald gang wegfallende Rolle der Erkenntniß, beim Wirfen besselben, auch hier nachweist.

Aber noch in einer andern Rüdsicht erläutern die Instinkte und die thierische Organisation sich wechselseitig: nämlich durch die in Beiden hervortretende Anticipation des Zukünstigen. Mittelst der Instinkte und Kunstriebe sorgen die Thiere für die Befriedigung solcher Bedürsnisse, die sie noch nicht fühlen, ja, nicht nur der eigenen, sondern sogar der ihrer künstigen Brut: sie arbeiten also auf einen ihnen noch unbekannten Zweck hin: dies geht, wie ich im "Willen in der Natur", S. 45 (zweite Auflage) am Beispiel des Bombex erläutert habe, so weit, daß sie die Feinde ihrer künstigen Eier schon zum voraus versolgen und tödten. Eben so nun sehen wir in der ganzen Korporisation eines Thieres seine künstigen Bedürsnisse, seine einstigen Zwecke, durch die organischen Werkzeuge zu ihrer Erreichung und Bestreidigung anticipirt; woraus denn jene vollkommene Angemessens

heit des Baues jedes Thieres zu seiner Lebensweise, jene Ausruftung deffelben mit den ihm nöthigen Waffen gum Ungriff feiner Beute und zur Abwehr seiner Feinde, und jene Berechnung seiner ganzen Gestalt auf das Element und die Umgebung, in welcher es als Verfolger aufzutreten hat, hervorgeht, welche ich 6 in der Schrift über den Willen in der Natur, unter der Rubrik "Bergleichende Anatomie" ausführlich geschildert habe. — Alle diese sowohl im Instinkt, als in der Organisation der Thiere hervortretenden Anticipationen könnten wir unter den Begriff einer Erkenntniß a priori bringen, wenn denselben überhaupt 10 eine Erkenntnik zum Grunde lage. Allein dies ist, wie gezeigt, nicht der Kall: ihr Ursprung liegt tiefer, als das Gebiet der Erkenntniß, nämlich im Willen als dem Dinge an sich, der als solcher auch von den Formen der Erfenntnik frei bleibt: daher in Sinsicht auf ihn die Zeit keine Bedeutung hat, mithin 15 das Zukunftige ihm so nahe liegt, wie das Gegenwärtige.

## Rapitel 28\*).

Charafteristif des Willens zum Leben.

Unser zweites Buch schließt mit der Frage nach dem Ziel und Zwed jenes Willens, der sich als das Wesen an sich aller 20 Dinge der Welt ergeben hatte. Die dort im Allgemeinen gegebene Beantwortung derselben zu ergänzen, dienen die folgenden Bestrachtungen, indem sie den Charakter jenes Willens überhaupt darlegen.

Eine solche Charafteristik ist barum möglich, weil wir als 25 bas innere Wesen der Welt etwas durchaus Wirkliches und empirisch Gegebenes erkannt haben. Hingegen schon die Benennung "Weltseele", wodurch Manche jenes innere Wesen bezeichnet haben, giebt statt desselben ein bloßes ens rationis: denn "Seele" besagt eine individuelle Einheit des Bewußtseyns, die offenbar 30 jenem Wesen nicht zukommt, und überhaupt ist der Begriff

<sup>\*)</sup> Dieses Kapitel bezieht sich auf §. 29 des ersten Bandes.

"Seele", weil er Erkennen und Wollen in unzertrennlicher Berbindung und dabei doch unabhängig vom animalischen Organismus hypostasirt, nicht zu rechtsertigen, also nicht zu gebrauchen. Das Wort sollte nie anders als in tropischer Bedeutung ans gewendet werden: denn es ist keineswegs so unverfänglich, wie vvxn oder anima, als welche Athem bedeuten. —

Noch viel unpassender jedoch ist die Ausdrucksweise der sogenannten Pantheisten, deren gange Philosophie hauptfächlich barin besteht, daß sie das innere, ihnen unbekannte Wesen der Welt 10 .. Gott" betiteln; womit sie sogar viel geleistet zu haben mennen. Danach ware benn die Welt eine Theophanie. Man sehe sie boch nur ein Mal darauf an, diese Welt beständig bedürftiger Befen, die bloß dadurch, daß sie einander auffressen, eine Zeitlang bestehen, ihr Dasenn unter Angst und Roth durchbringen 15 und oft entsekliche Quaglen erdulden, bis sie endlich dem Tode in die Arme sturgen: wer dies deutlich ins Auge faßt, wird dem Aristoteles Recht geben, wenn er sagt: h gvois daiporia, all' ου θεια εστι (natura daemonia est, non divina); de divinat., c. 2, p. 463; ja, er wird gestehen muffen, daß einen Gott, 20 der sich hätte beigehen lassen, sich in eine solche Welt zu verwandeln, doch wahrlich der Teufel geplagt haben müßte. Ich weiß es wohl, die vorgeblichen Philosophen dieses Jahrhunderts thun es dem Spinoza nach und halten sich hiedurch gerechtfertigt. Allein Spinoga hatte besondere Grunde, seine 25 alleinige Substanz so zu benennen, um nämlich wenigstens das Wort, wenn auch nicht die Sache, zu retten. Giordano Bruno's und Banini's Scheiterhaufen waren noch in frischem Andenken: auch Diese nämlich waren jenem Gott geopfert worden, für bessen Ehre, ohne allen Bergleich, mehr Menschenopfer geblutet 80 haben, als auf den Altaren aller heidnischen Götter beider Semilphären zusammengenommen. Wenn baber Spinoga bie Welt Gott benennt; so ist es gerade nur fo, wie wenn Rousseau, im Contrat social, stets und durchgängig mit dem Wort le souverain das Volk bezeichnet: auch könnte man es damit ver-25 gleichen, daß einst ein Kürst, welcher beabsichtigte, in seinem Lande den Adel abzuschaffen, auf den Gedanken tam, um Reinem das Seine zu nehmen, alle seine Unterthanen zu abeln. Jene Beisen unserer Tage haben freilich fur die in Rede stehende Benennung noch einen andern Grund, der aber um nichts triftiger ist. Sie alle nämlich gehen, bei ihrem Philosophiren, nicht von der Welt oder unserm Bewußtseyn von dieser aus, sondern von Gott, als einem Gegebenen und Bekannten: er ist nicht ihr quaesitum, sondern ihr datum. Wären sie Anaben, so würde sich ihnen darthun, daß dies eine petitio principii ist: jedoch sie wissen es, so gut wie ich. Allein nachdem Rant bewiesen hat, daß der Weg des frühern, redlich versahrenden Dogmatissmus, von der Welt zu einem Gott, doch nicht dahin sühre; — da mennen nun diese Herren, sie hätten einen seinen Ausweg 10 gefunden und machten es pfiffig. Der Leser späterer Zeit verzeihe, daß ich ihn von Leuten unterhalte, die er nicht kennt.

Jeder Blid auf die Welt, welche zu erklären die Aufgabe des Philosophen ist, bestätigt und bezeugt, daß Wille gum Leben, weit entfernt eine beliebige Hppostase, oder gar ein leeres 15 Wort zu senn, der allein mahre Ausdruck ihres innersten Wesens ift. Alles brangt und treibt gum Dasenn, wo möglich gum organischen, d. i. zum Leben, und danach zur möglichsten Steigerung besselben: an ber thierischen Ratur wird es bann augenscheinlich, daß Wille gum Leben der Grundton ihres 20 Wesens, die einzige unwandelbare und unbedingte Eigenschaft besselben ist. Man betrachte diesen universellen Lebensdrang. man sehe die unendliche Bereitwilligkeit. Leichtigkeit und Ueppigfeit, mit welcher der Wille gum Leben, unter Millionen Kormen. überall und jeden Augenblick, mittelst Befruchtungen und Rei= 25 men, ja, wo diese mangeln, mittelst generatio aequivoca, sich ungestüm ins Dasenn brangt, jede Gelegenheit ergreifend, jeden lebensfähigen Stoff begierig an sich reißend: und dann wieder werfe man einen Blid auf den entseklichen Allarm und wilden Aufruhr desselben, wann er in irgend einer einzelnen Erscheinung 30 aus dem Dasenn weichen soll; zumal wo dieses bei deutlichem Bewuftsenn eintritt. Da ist es nicht anders, als ob in dieser einzigen Erscheinung die ganze Welt auf immer vernichtet werben follte, und das gange Wefen eines fo bedrohten Lebenden verwandelt sich sofort in das verzweifelteste Sträuben und Weh- 85 ren gegen den Tod. Man sehe 3. B. die unglaubliche Angst eines Menschen in Lebensgefahr, die schnelle und so ernstliche Theilnahme jedes Zeugen berfelben und ben grängenlosen Jubel

nach der Rettung. Man sehe das starre Entseken, mit welchem ein Todesurtheil vernommen wird, das tiefe Grausen, mit welchem wir die Anstalten zu dessen Bollziehung erbliden, und das herzzerreifende Mitleid, welches uns bei diefer felbst ergreift. 5 Da sollte man glauben, daß es sich um etwas ganz Anderes handelte, als bloß um einige Jahre weniger einer leeren, trau= rigen, durch Plagen jeder Art verbitterten und stets ungewissen Existeng; vielmehr mußte man benten, daß Wunder was daran gelegen sei, ob Einer etliche Jahre früher bahin gelangt, wo 10 er, nach einer ephemeren Existenz, Billionen Jahre zu senn hat. -An solden Erscheinungen also wird sichtbar, daß ich mit Recht als das nicht weiter Erklärliche, sondern jeder Erklärung gum Grunde zu Legende, den Willen gum Leben gesett habe, und daß dieser, weit entfernt, wie das Absolutum, das Unendliche, 15 die Idee und ähnliche Ausdrude mehr, ein leerer Wortschall au senn, das Allerrealste ist, was wir tennen, ja, der Rern der Realität selbst.

Wenn wir nun aber, von dieser aus unserm Innern geschöpften Interpretation einstweilen abstrahirend, uns der Natur 20 fremd gegenüberstellen, um sie objektiv zu erfassen; so finden wir, daß sie, von der Stufe des organischen Lebens an, nur eine Absicht hat: die ber Erhaltung aller Gattungen. Auf diese arbeitet sie hin, durch die unermekliche Uebergahl von Reimen, durch die dringende Seftigfeit des Geschlechtstriebes, durch 25 bessen Bereitwilligkeit sich allen Umständen und Gelegenheiten anzupassen, bis gur Bastarderzeugung, und durch die instinktive Mutterliebe, beren Stärke so groß ist, daß sie, in vielen Thier= arten, die Selbstliebe überwiegt, so daß die Mutter ihr Leben opfert, um das des Jungen zu retten. Das Individuum bin-30 gegen hat für die Natur nur einen indirekten Werth, nämlich nur sofern es das Mittel ift, die Gattung zu erhalten. Außerbem ist ihr sein Dasenn gleichgültig, ja, sie selbst führt es bem Untergang entgegen, sobald es aufhört zu jenem Zwede tauglich zu senn. Wozu das Individuum dasei, ware also deutlich: aber 25 wozu die Gattung selbst? dies ist eine Frage, auf welche die blok obiektiv betrachtete Natur die Antwort schuldig bleibt. Denn vergeblich sucht man, bei ihrem Anblick, von diesem raftlosen Trei-

ben, diesem ungestümen Drängen ins Dasenn, dieser ängstlichen Sorgfalt für die Erhaltung der Gattungen, einen Zwed zu ent= beden. Die Rrafte und die Zeit der Individuen gehen auf in ber Unstrengung für ihren und ihrer Jungen Unterhalt, und reiden nur knapp, bisweilen selbst gar nicht dazu aus. Wenn aber 6 auch hier und da ein Mal ein Ueberschuß von Kraft und dadurch von Wohlbehagen — bei der einen vernünftigen Gattung, auch wohl von Erkenntnik - bleibt: so ist dies viel zu unbedeutend, um für den Zweck jenes ganzen Treibens der Natur, gelten zu können. - Die gange Sache so rein objektiv und so= 10 gar fremd ins Auge gefaßt, sieht es gerade aus, als ob der Natur blok daran gelegen wäre, daß von allen ihren (Blatonischen) Id een, d. i. permanenten Formen, feine verloren gehen möge: banach hätte sie in ber gludlichen Erfindung und Aneinanderfügung dieser Ideen (zu der die drei vorhergegangenen Thier= 15 bevölkerungen der Erdoberfläche die Borübung gewesen) sich selber so ganglich genug gethan, daß jest ihre einzige Besorgniß ware, es fonne irgend einer diefer iconen Einfalle verloren geben, d. i. irgend eine jener Formen könne aus der Zeit und Rausalreihe verschwinden. Denn die Individuen sind flüchtig, wie das 20 Wasser im Bach, die Ideen hingegen beharrend, wie dessen Strudel: nur das Versiegen des Wassers würde auch sie vernichten. — Bei dieser räthselhaften Ansicht müßten wir stehen bleiben, wenn die Natur uns allein von auken, also blok objektiv gegeben ware, und wir sie, wie sie von der Erkenntnig aufgefaßt wird, 25 auch als aus der Erkenntnig, d. i. im Gebiete der Borftellung, entsprungen annehmen und bemnach, bei ihrer Entrathselung, auf diesem Gebiete uns halten mußten. Allein es verhält sich anders, und allerdings ist uns ein Blid ins Innere der Natur gestattet; sofern nämlich dieses nichts Anderes, als un fer eige = 30 nes Inneres ist, woselbit gerade die Natur, auf der höchsten Stufe, zu welcher ihr Treiben sich hinaufarbeiten konnte, angekommen, nun vom Lichte der Erkenntnik, im Selbstbewuktsenn, unmittelbar getroffen wird. Sier zeigt sich uns der Wille, als ein von der Borstellung, in der die Natur, zu allen ihren 85 Ideen entfaltet, dastand, toto genere Verschiedenes, und giebt uns jest, mit Ginem Schlage, den Aufschluß, der auf dem blok objektiven Wege der Borstellung nie zu finden mar. Das

Subjektive also giebt hier den Schlüssel zur Auslegung des Obsjettiven.

Um den oben, zur Charakteristik dieses Subjektiven, oder des Willens, dargelegten, überschwänglich starken Hang aller Thiere und Menschen, das Leben zu erhalten und möglichst lange fortzusehen, als ein Ursprüngliches und Unbedingtes zu erkennen, ist noch erfordert, daß wir uns deutlich machen, daß derselbe keineswegs das Resultat irgend einer objektiven Erkenntniß vom Werthe des Lebens, sondern von aller Erkenntniß unabhänsogig sei; oder, mit andern Worten, daß jene Wesen nicht als von vorne gezogen, sondern als von hinten getrieben sich darstellen.

Wenn man, in dieser Absicht, zuvörderst die unabsehbare Reihe der Thiere mustert, die endlose Mannigfaltigkeit ihrer Gestalten betrachtet, wie sie, nach Element und Lebensweise, stets 15 anders modifizirt sich barstellen, dabei zugleich die unerreichbare und in jedem Individuo gleich vollkommen ausgeführte Rünft= lichkeit des Baues und Getriebes derselben erwägt, und endlich den unglaublichen Aufwand von Rraft, Gewandheit, Rlugheit und Thätigfeit, den jedes Thier, sein Leben hindurch, unaufhör= 20 lich zu machen hat, in Betrachtung nimmt; wenn man, näher darauf eingehend, 3. B. die rastlose Emfigkeit kleiner, armfäliger Ameisen, die wundervolle und fünstliche Arbeitsamkeit der Bienen sich vor Augen stellt, ober zusieht, wie ein einzelner Todtengraber (Necrophorus Vespillo) einen Maulwurf von vierzig Mal seine 25 eigene Größe in zwei Tagen begrabt, um seine Gier hineinzulegen und der fünftigen Brut Nahrung zu sichern (Gleditsch, Physik. Bot. Defon. Abhandl. III, 220), hiebei sich vergegenwärti= gend, wie überhaupt das Leben der meisten Insekten nichts als eine rastlose Arbeit ist, um Nahrung und Aufenthalt für die 30 aus ihren Giern fünftig erstehende Brut vorzubereiten, welche bann, nachdem sie die Nahrung verzehrt und sich verpuppt hat, ins Leben tritt, blok um die selbe Arbeit von vorne wieder anzufangen; dann auch, wie, dem ahnlich, das Leben der Bögel gröktentheils hingeht mit ihrer weiten und muhfamen Wande-25 rung, dann mit dem Bau des Nestes und Zuschleppen der Nahrung für die Brut, welche felbit, im folgenden Jahre, die namliche Rolle zu spielen hat, und so Alles stets für die Bufunft arbeitet, welche nachher Bankrott macht; - ba kann man nicht

umbin, sich umzusehen nach dem Lohn für alle diese Runft und Mühe, nach dem Zwed, welchen vor Augen habend die Thiere so rastlos streben, kurzum zu fragen: Was kommt dabei heraus? Was wird erreicht durch das thierische Dasenn, welches so unüberseh= bare Anstalten erfordert? — Und da ist nun nichts aufzuweisen, 5 als die Befriedigung des Hungers und des Begattungstriebes und allenfalls noch ein wenig augenblidliches Behagen, wie es jedem thierischen Individuo, amischen seiner endlosen Roth und Unstrengung, dann und wann zu Theil wird. Wenn man Beides, Die unbeschreibliche Runftlichkeit der Anstalten, den unfäglichen 10 Reichthum der Mittel, und die Dürftigkeit des dadurch Bezwedten und Erlangten neben einander hält: so bringt sich die Einsicht auf, daß das Leben ein Geschäft ift, dessen Ertrag bei Beitem nicht die Rosten dedt. Um augenfälligsten wird Dies an manchen Thieren von besonders einfacher Lebensweise. Man be= 15 trachte 3. B. den Maulwurf, diesen unermüdlichen Arbeiter. Mit seinen übermäßigen Schaufelpfoten angestrengt zu graben, - ift Die Beschäftigung seines gangen Lebens: bleibende Nacht umgiebt ihn: seine embryonischen Augen hat er bloß, um das Licht zu fliehen. Er allein ist ein wahres animal nocturnum; nicht 20 Raten, Gulen und Fledermäuse, die bei Nacht sehen. Was aber nun erlangt er durch diesen mühevollen und freudenleeren Lebens= lauf? Futter und Begattung: also nur die Mittel, die selbe traurige Bahn fortzusehen und wieder anzufangen, im neuen Individuo. An solchen Beispielen wird es deutlich, daß zwischen den 25 Mühen und Plagen des Lebens und dem Ertrag oder Gewinn desselben kein Berhältniß ist. Dem Leben der sehenden Thiere giebt das Bewuktsenn der anschaulichen Welt, obwohl es bei ihnen durchaus subjektiv und auf die Einwirkung der Motive beschränkt ist, doch einen Schein von objektivem Werth des Da= 30 senns. Aber der blinde Maulwurf, mit seiner so vollkommenen Organisation und seiner rastlosen Thätigkeit, auf den Wechsel von Insektenlarven und hungern beschränkt, macht die Unangemessenheit der Mittel jum Zwed augenscheinlich. - In dieser Sinsicht ist auch die Betrachtung der sich selber überlassenen Thier- 35 welt, in menschenleeren Ländern, besonders belehrend. Gin icho= nes Bild einer solchen und ber Leiden, welche ihr, ohne Buthun des Menschen, die Natur selbst bereitet, giebt humboldt in

seinen "Ansichten ber Natur", zweite Auflage, S. 30 fg.: auch unterläft er nicht. S. 44, auf das analoge Leiden des mit sich selbst allezeit und überall entzweiten Menschengeschlechts einen Blid zu werfen. Jedoch wird am einfachen, leicht übersehbaren B Leben der Thiere die Richtigkeit und Bergeblichkeit des Strebens ber gangen Erscheinung leichter faglich. Die Mannigfaltigkeit ber Organisationen, die Rünstlichkeit der Mittel, wodurch jede ihrem Element und ihrem Raube angepaßt ist, kontrastirt hier deutlich mit dem Mangel irgend eines haltbaren Endzwedes; statt deffen 10 sich nur augenblidliches Behagen, flüchtiger, durch Mangel bedingter Genuk, vieles und langes Leiden, beständiger Rampf, bellum omnium, Jedes ein Jäger und Jedes gejagt, Gedränge, Mangel, Noth und Angit, Geschrei und Geheul darstellt: und das geht so fort, in secula seculorum, oder bis ein Mal wie-15 der die Rinde des Planeten bricht. Junghuhn ergählt, daß er auf Java ein unabsehbares Keld gang mit Gerippen bededt erblidt und für ein Schlachtfeld gehalten habe: es waren jedoch lauter Gerippe großer, fünf Kuk langer, drei Kuk breiter und eben so hoher Schildfroten, welche, um ihre Gier zu legen, 20 vom Meere aus, dieses Weges gehen und dann von wilden hunden (Canis rutilans) angepadt werden, die, mit vereinten Rräften, sie auf den Ruden legen, ihnen den untern Sarnisch, also die kleinen Schilder des Bauches, aufreigen und so sie lebendig verzehren. Oft aber fällt alsdann über die hunde ein Ti-25 ger her. Dieser ganze Jammer nun wiederholt sich tausend und aber tausend Mal, Jahr aus Jahr ein. Dazu werden also diese Schildfroten geboren. Für welche Berichuldung muffen fie biefe Quaal leiden? Wozu die ganze Gräuelscene? Darauf ist die alleinige Antwort: so objektivirt sich der Wille gum Leben. 30 Man betrachte ihn wohl und fasse ihn auf, in allen seinen Db= jektivationen: dann wird man gum Berständniß seines Wesens und der Welt gelangen; nicht aber wenn man allgemeine Begriffe konstruirt und daraus Kartenhäuser baut. Die Auffassung des groken Schausviels der Objektivation des Willens gum 25 Leben und die Charafteristik seines Wesens erfordert freilich etwas genguere Betrachtung und größere Ausführlichkeit, als die Abfertigung der Welt dadurch, daß man ihr den Titel Gott beilegt. ober, mit einer Niaiserie, wie sie nur bas Deutsche Baterland

darbietet und zu genießen weiß, erklärt, es sei die "Joee in ihrem Andersseyn", — woran die Pinsel meiner Zeit zwanzig Jahre hindurch ihr unsägliches Genügen gefunden haben. Freilich, nach dem Pantheismus oder Spinozismus, dessen bloße Travestien jene Systeme unsers Jahrhunderts sind, haspelt das Alles sich wirklich ohne Ende, die Ewigkeit hindurch so fort. Denn da ist die Welt ein Gott, ens perfectissimum: d. h. es kann nichts Besseres geben, noch gedacht werden. Also bedarf es keiner Erlösung daraus; folglich giebt es keine. Wozu aber die ganze Tragiskomödie dasei, ist nicht entsernt abzusehen; da sie keine Zuschauer 10 hat und die Akteurs selbst unendliche Plage ausstehen, bei wenisgem und bloß negativem Genuß.

Nehmen wir jekt noch die Betrachtung des Menschen= geschlechts hinzu; so wird die Sache zwar komplizirter und er= hält einen gewissen ernsten Anstrich: doch bleibt der Grund= 15 charafter unverändert. Auch hier stellt das Leben sich keineswegs bar als ein Geschent zum Genießen, sondern als eine Aufgabe, ein Bensum gum Abarbeiten, und dem entsprechend sehen wir, im Großen wie im Rleinen, allgemeine Noth, rastloses Mühen, beständiges Drängen, endlosen Rampf, erzwungene Thätigkeit, mit 20 äußerster Anstrengung aller Leibes= und Geisteskräfte. Biele Millionen, zu Bölkern vereinigt, streben nach dem Gemeinwohl. jeder Einzelne seines eigenen wegen; aber viele Tausende fallen als Opfer für dasselbe. Bald unfinniger Wahn, bald grübelnde Politik, hekt sie zu Rriegen auf einander: dann muß Schweiß 25 und Blut des großen Saufens fließen, die Einfälle Einzelner durchzusehen, oder ihre Fehler abzubußen. Im Frieden ist Industrie und Sandel thätig, Erfindungen thun Wunder, Meere werden durchschifft, Ledereien aus allen Enden der Welt zusammen= geholt, die Wellen verschlingen Tausende. Alles treibt, die Einen 30 sinnend, die Andern handelnd, der Tumult ist unbeschreiblich. — Aber der lette Zwed von dem Allen, mas ift er? Ephemere und geplagte Individuen eine turze Spanne Reit hindurch zu erhalten, im gludlichsten Fall mit erträglicher Roth und tomparativer Schmerzlosigkeit, der aber auch sogleich die Langeweile auf= 30 paft; sodann die Fortpflanzung dieses Geschlechts und seines Treibens. — Bei diesem offenbaren Migverhältniß zwischen ber Mühe und dem Lohn, erscheint uns, von diesem Gesichtspunkt

aus, der Wille zum Leben, objektiv genommen, als ein Thor, oder subjektiv, als ein Wahn, von welchem alles Lebende ergriffen, mit äußerster Anstrengung seiner Kräfte, auf etwas hinarbeitet, das keinen Werth hat. Allein bei genauerer Betrachstung werden wir auch hier finden, daß er vielmehr ein blinder Drang, ein völlig grundloser, unmotivirter Trieb ist.

Das Gesek der Motivation nämlich erstreckt sich, wie §. 29 des ersten Bandes ausgeführt worden, nur auf die einzelnen Sandlungen, nicht auf das Wollen im Gangen und über-10 haupt. Hierauf beruht es, daß wenn wir das Menschengeschlecht und sein Treiben im Gangen und Allgemeinen auffassen. dasselbe sich uns nicht, wie wenn wir die einzelnen Sandlungen im Auge haben, darstellt als ein Spiel von Buppen, die nach Urt der gewöhnlichen, durch äußere Fäden gezogen werden; son-15 bern von diesem Gesichtspunkt aus, als Puppen, welche ein inneres Uhrwerk in Bewegung sekt. Denn, wenn man, wie im Obigen geschehen, das so rastlose, ernstliche und mühevolle Treiben der Menschen vergleicht mit Dem, was ihnen dafür wird, ja auch nur jemals werden kann, so stellt das dargelegte Mig-20 verhältnik sich heraus, indem man erkennt, daß das zu Erlangende, als bewegende Rraft genommen, gur Erklärung jener Bewegung und jenes rastlosen Treibens durchaus unzulänglich ist. Was nämlich ist denn ein furzer Aufschub des Todes, eine kleine Erleichterung ber Noth, Zurudschiebung bes Schmerzes, momen-25 tane Stillung des Wunsches, — bei so häufigem Siege jener Allen und gewissem des Todes? Was könnten dergleichen Bortheile vermögen, genommen als wirkliche Bewegungsursachen eines, durch stete Erneuerung, gahllosen Menschengeschlechts, welches unablässig sich rührt, treibt, drangt, qualt, gappelt und die 30 gesammte tragifomische Weltgeschichte aufführt, ja, was mehr als Alles fagt, ausharrt in einer solchen Spottexistenz, so lange als Jedem nur möglich? - Offenbar ist das Alles nicht zu erflären, wenn wir die bewegenden Urfachen außerhalb der Figuren suchen und das Menschengeschlecht uns denken als in Folge 25 einer vernünftigen Ueberlegung, oder etwas dieser Analoges (als giehende Fäden), strebend nach jenen ihm dargebotenen Gutern, beren Erlangung ein angemessener Lohn ware für sein rastloses Mühen und Blagen. Die Sache fo genommen wurde vielmehr

Jeder längst gesagt haben le jeu ne vaut pas la chandelle und hinaus gegangen senn. Aber, im Gegentheil, Jeder bewacht und beschütt sein Leben, gleichwie ein ihm bei schwerer Berant= wortlichkeit anvertrautes theures Pfand, unter endloser Sorge und häufiger Noth, barunter eben bas Leben hingeht. Das 5 Wofür und Warum, den Lohn dafür sieht er freilich nicht; sondern er hat den Werth jenes Pfandes unbesehens, auf Treu und Glauben, angenommen, und weiß nicht worin er besteht. Daber habe ich gesagt, daß jene Puppen nicht von außen gezogen werden, sondern jede das Uhrwerk in sich trägt, vermöge dessen ihre 10 Bewegungen erfolgen. Dieses ift der Wille gum Leben, sich bezeigend als ein unermüdliches Triebwerk, ein unvernünftiger Trieb, der seinen zureichenden Grund nicht in der Außenwelt hat. Er hält die Einzelnen fest auf diesem Schauplat und ist das primum mobile ihrer Bewegungen: während die äußeren Gegen- 15 stände, die Motive, bloß die Richtung derselben im Einzelnen bestimmen: sonst ware die Ursache der Wirkung gar nicht angemessen. Denn, wie jede Aeuferung einer Naturfraft eine Ursache hat, die Naturkraft selbst aber keine; so hat jeder einzelne Willensaft ein Motiv, der Wille überhaupt aber keines: ja, im 20 Grunde ist dies Beides Eins und das Selbe. Ueberall ist der Wille, als das Metaphysische, der Granzstein jeder Betrach= tung, über den sie nirgends hinauskann. Aus der dargelegten Ursprünglichkeit und Unbedingtheit des Willens ist es erklärlich, daß der Mensch ein Dasenn voll Noth, Plage, Schmerz, Angst 25 und dann wieder voll Langerweile, welches, rein objektiv betrachtet und erwogen, von ihm verabscheut werden müßte, über Alles liebt und bessen Ende, welches jedoch das einzige Gewisse für ihn ist, über Alles fürchtet\*). — Demgemäß sehen wir oft eine Jammergestalt, von Alter, Mangel und Krankheit verunstal= 30 tet und gefrümmt, aus Bergensgrunde unsere Sulfe anrufen, zur Verlängerung eines Dasenns, deffen Ende als durchaus wunschenswerth erscheinen mußte, wenn ein objektives Urtheil hier das Bestimmende wäre. Statt bessen also ist es der blinde Wille, auftretend als Lebenstrieb, Lebenslust, Lebensmuth: es ist 35

<sup>\*)</sup> Augustini de civit. Dei, L. XI, c. 27 verdient, als ein interessanter Rommentar zu bem hier Gesagten, verglichen zu werden.

das Selbe, was die Pflanze machfen macht. Diesen Lebensmuth tann man vergleichen mit einem Seile, welches über dem Buppen= spiel der Menschenwelt ausgespannt ware und woran die Buppen mittelft unsichtbarer Faben hiengen, mahrend fie blok ich ein bar 5 von dem Boden unter ihnen (dem obiektiven Werthe des Lebens) getragen würden. Wird jedoch dieses Seil ein Mal schwach, so sentt sich die Puppe; reift es, so muß sie fallen, denn der Boden unter ihr trug sie nur scheinbar: d. h. das Schwachwerden jener Lebenslust zeigt sich als Hnpochondrie, spleen, Melancholie: 10 ihr gängliches Versiegen als Hang gum Selbstmord, der als= dann bei dem geringfügigsten, ja, einem blok eingebildeten Ansak eintritt, indem jest der Mensch gleichsam Sändel mit sich selbst sucht, um sich todtzuschießen, wie Mancher es, zu gleichem Zwed, mit einem Andern macht: - sogar wird, zur Noth, ohne allen 15 besondern Anlaß zum Selbstmord gegriffen. (Belege hiezu findet man in Esquirol, Des maladies mentales, 1838.) Und wie mit dem Ausharren im Leben, so ist es auch mit dem Treiben und der Bewegung desselben. Diese ist nicht etwas irgend frei Erwähltes: sondern, während eigentlich Jeder gern ruhen möchte, 20 find Noth und Langeweile die Beitschen, welche die Bewegung der Rreisel unterhalten. Daher trägt das Ganze und jedes Einzelne das Gepräge eines erzwungenen Zustandes, und Jeder, indem er, innerlich träge, sich nach Rube sehnt, doch aber porwärts muß, gleicht seinem Blaneten, ber nur darum nicht auf 25 die Sonne fällt, weil eine ihn vorwärts treibende Rraft ihn nicht bagu tommen läft. So ist benn Alles in fortbauernder Spannung und abgenöthigter Bewegung, und das Treiben der Welt geht, einen Ausdruck des Aristoteles (de coelo, II, 13) zu gebrauchen, ου φυσει, αλλα βια (motu, non naturali, sed vio-20 lento) por sich. Die Menschen werden nur scheinbar von vorne gezogen, eigentlich aber von hinten geschoben: nicht bas Leben lodt fie an, sondern die Roth drängt fie vorwärts. Das Gesek der Motivation ist, wie alle Rausalität, bloge Form der Erschei= nung. - Beiläufig gesagt, liegt hier ber Ursprung bes Romi= 25 ichen, des Burlesten, Grottesten, der fragenhaften Seite des Lebens: denn wider Willen vorwärts getrieben geberdet Jeder sich wie er eben fann, und das so entstehende Gedränge nimmt sich oft poffirlich aus; fo ernsthaft auch die Plage ift, welche darin ftedt.

An allen diesen Betrachtungen also wird uns deutlich, daß der Wille zum Leben nicht eine Folge der Erkenntniß des Lebens, nicht irgendwie eine conclusio ex praemissis und überhaupt nichts Sekundäres ist: vielmehr ist er das Erste und Unbedingte, die Prämisse aller Prämissen und eben deshalb Das, wovon die 5 Philosophie auszugehen hat; indem der Wille zum Leben sich nicht in Folge der Welt einsindet, sondern die Welt in Folge des Willens zum Leben.

Ich brauche wohl kaum darauf aufmerksam zu machen, daß die Betrachtungen, mit welchen wir hier das zweite Buch be= 10 schließen, schon stark hindeuten auf das ernste Thema des vierten Buches, ja geradezu darin übergehen würden, wenn meine Archi= tektonik nicht nöthig machte, daß erst, als eine zweite Betrach= tung der Welt als Vorstellung, unser drittes Buch, mit sei= nem heitern Inhalt, dazwischenträte, dessen Schluß jedoch wie= 15 der eben dahin deutet.

# Ergänzungen

zum

dritten Buch.

Et is similis spectatori est, quod ab omni separatus spectaculum videt.

Oupnekhat, Vol. I, p. 304.



# Zum dritten Buch.

## Rapitel 29\*).

Von der Erkenntniß der Ideen.

Der Intellekt, welcher bis hieher nur in seinem ursprünglichen und natürlichen Zustande der Dienstbarkeit unter dem Willen bestrachtet worden war, tritt im dritten Buche auf in seiner Bestreiung von jener Dienstbarkeit; wobei jedoch sogleich zu bemersten ist, daß es sich hier nicht um eine dauernde Freilassung, sondern bloß um eine kurze Feierstunde, eine ausnahmsweise, ja eigentlich nur momentane Losmachung vom Dienste des Willens handelt. — Da dieser Gegenstand im ersten Bande aussührlich genug behandelt ist, habe ich hier nur wenige ergänzende Bestrachtungen nachzuholen.

Wie also daselbst, §. 33, ausgeführt worden, erkennt der im Dienste des Willens, also in seiner natürlichen Funktion thäs tige Intellekt eigenklich blohe Beziehungen der Dinge: zunächst nämlich ihre Beziehungen auf den Willen, dem er angehört, selbst, wodurch sie zu Motiven desselben werden; dann aber auch, eben zum Behuf der Bollskändigkeit dieser Erkenntniß, die Beziehungen der Dinge zu einander. Diese lehtere Erkenntniß tritt in einiger Ausdehnung und Bedeutsamkeit erst beim menschlichen Intellekt

<sup>\*)</sup> Dieses Kapitel bezieht sich auf §§. 30—32 des ersten Bandes.

ein; beim thierischen hingegen, selbst wo er ichon beträchtlich ent= widelt ift, nur innerhalb fehr enger Grangen. Offenbar geschieht die Auffassung der Beziehungen, welche die Dinge zu einander haben, nur noch mittelbar im Dienste des Willens. Sie macht baher den Uebergang zu dem von diesem gang unabhängigen, 5 rein objektiven Erkennen: sie ist die wissenschaftliche, dieses die fünstlerische. Wenn nämlich von einem Objette viele und mannigfaltige Beziehungen unmittelbar aufgefakt werden: so tritt aus diesen, immer deutlicher, das selbsteigene Wesen desselben hervor und baut sich so aus lauter Relationen allmälig auf; 10 wiewohl es selbst von diesen gang verschieden ift. Bei dieser Auffassungsweise wird zugleich die Dienstbarkeit des Intelletts unter dem Willen immer mittelbarer und geringer. Sat der Intellekt Rraft genug, das Uebergewicht zu erlangen und die Beziehungen der Dinge auf den Willen gang fahren zu lassen, um statt ihrer 15 das durch alle Relationen hindurch sich aussprechende, rein objektive Wesen einer Erscheinung aufzufassen; so verläßt er, mit bem Dienste des Willens zugleich, auch die Auffassung bloker Relationen und damit eigentlich auch die des einzelnen Dinges als eines solchen. Er schwebt alsbann frei, feinem Willen mehr 20 angehörig: im einzelnen Dinge erkennt er blok das Wesentliche und daher die ganze Gattung desselben, folglich hat er zu sei= nem Objette jest die Ideen, in meinem, mit dem ursprunglichen, Platonischen, übereinstimmenden Sinne dieses so gröblich mißbrauchten Wortes; also die beharrenden, unwandelbaren, von 25 ber zeitlichen Existeng ber Ginzelwesen unabhängigen Gestalten, die species rerum, als welche eigentlich das rein Objektive der Erscheinungen ausmachen. Gine so aufgefaßte Idee ist nun zwar noch nicht das Wesen des Dinges an sich selbst, eben weil sie aus der Erkenntnig bloker Relationen hervorgegangen ist; 80 jedoch ist sie, als das Resultat der Summe aller Relationen, der eigentliche Charafter des Dinges, und dadurch der vollständige Ausdruck des sich der Anschauung als Objekt darstellenden Wefens, aufgefaßt nicht in Beziehung auf einen individuellen Willen, sondern wie es aus sich selbst sich ausspricht, wodurch es eben seine 85 fämmtlichen Relationen bestimmt, welche allein bis babin erkannt wurden. Die Idee ist der Wurzelpunkt aller dieser Relationen und dadurch die vollständige und volltommene Erscheinung,

ober, wie ich es im Texte ausgedrückt habe, die adäquate Objektität des Willens auf dieser Stufe seiner Erscheinung. Sogar Form und Farbe, welche, in der anschauenden Auffassung der Idee, das Unmittelbare sind, gehören im Grunde 5 nicht dieser an, sondern sind nur das Medium ihres Ausdrucks: da ihr, genau genommen, der Raum so fremd ist, wie die Reit. In diesem Sinne sagte ichon der Neuplatoniker Olympiodoros in seinem Rommentar zu Platons Alkibiades (Kreuzers Ausgabe des Proflos und Olympiodoros, Bd. 2, S. 82): το ειδος με-10 ταδεδωκε μεν της μορφης τη ύλη· αμερες δε ον μετελαβεν εξ avins του διαστατου: d. h. die Idee, an sich unausgedehnt, er= theilte zwar der Materie die Gestalt, nahm aber erst von ihr die Ausdehnung an. - Also, wie gesagt, die Ideen offenbaren noch nicht das Wesen an sich, sondern nur den objektiven Cha-15 ratter der Dinge, also immer nur noch die Erscheinung: und felbst diesen Charafter wurden wir nicht verstehen, wenn uns nicht das innere Wesen der Dinge, wenigstens undeutlich und im Gefühl, anderweitig befannt ware. Dieses Wesen selbit nämlich fann nicht aus ben Ideen und überhaupt nicht durch 20 irgend eine blok objettive Ertenntnik verstanden werden; daher es ewig ein Geheimnik bleiben wurde, wenn wir nicht von einer gang andern Seite den Zugang bagu hatten. Nur fofern jedes Erkennende zugleich Individuum, und dadurch Theil der Natur ist, steht ihm der Zugang jum Innern der Natur offen, in sei= 25 nem eigenen Selbstbewußtsenn, als wo dasselbe sich am unmittelbarften und alsdann, wie wir gefunden haben, als Wille fund giebt.

Was nun, als bloß objektives Bild, bloße Gestalt, betrachtet und dadurch aus der Zeit, wie aus allen Relationen, heraussogehoben, die Platonische Idee ist, das ist, empirisch genommen und in der Zeit, die Species, oder Art: diese ist also das empirische Rorrelat der Idee. Die Idee ist eigenklich ewig, die Art aber von unendlicher Dauer; wenn gleich die Erscheinung derselben auf einem Planeten erlöschen kann. Auch die Benenstungen Beider gehen in einander über: 1dea, 21dos, species, Art. Die Idee ist species, aber nicht genus: darum sind die species das Werk der Natur, die genera das Werk des Menschen: sie sind nämlich bloße Begrifse. Es giebt species naturales, aber

genera logica allein. Bon Artefatten giebt es feine Ibeen, sondern bloke Begriffe, also genera logica, und deren Unterarten sind species logicae. Zu dem in dieser hinsicht, Bb. 1, §. 41, Gesagten, will ich noch hinzufügen, daß auch Aristoteles (Metaph., I, 9 & XIII, 5) aussagt, die Platonifer hatten von 5 Artefakten keine Ideen gelten lassen, olor oinia, nai dantulios, ών ου φασιν ειναι ειδη (ut domus et annulus, quorum ideas dari negant). Womit zu vergleichen ber Scholiast, S. 562, 63 der Berliner Quart-Ausgabe. — Ferner sagt Aristoteles, Metaph., XI, 3: αλλ' ειπερ (supple ειδη εστι) επι των φυσει 10 (εστι). διο δη ου κακως δ Πλατων εφη, ότι ειδη εστι όποσο φυσει (si quidem ideae sunt, in iis sunt, quae natura fiunt: propter quod non male Plato dixit, quod species eorum sunt, quae natura sunt): wozu der Scholiast S. 800 bemerkt: 201 70000 αρεσκει και αυτοις τοις τας ιδεας θεμενοις των γαρ ύπο τεγνης 15 γινομενων ιδεας ειναι ουκ ελεγον, αλλα των ύπο φυσεως (hoc etiam ipsis ideas statuentibus placet: non enim arte factorum ideas dari ajebant, sed natura procreatorum). Uebri= gens ist die Lehre von den Ideen ursprünglich vom Pythagoras ausgegangen: wenn wir nämlich der Angabe Plutarchs im Buche 20 de placitis philosophorum, L. I. c. 3, nicht mißtrauen wollen.

Das Individuum wurzelt in der Gattung, und die Zeit in der Ewigkeit: und wie jegliches Individuum dies nur dadurch ist, daß es das Wesen seiner Gattung an sich hat; so hat es auch nur dadurch zeitliche Dauer, daß es zugleich in der Ewig= 25 keit ist. Dem Leben der Gattung ist im folgenden Buche ein eigenes Kapitel gewidmet.

Den Unterschied zwischen der Joee und dem Begriff habe ich §. 49 des ersten Bandes genugsam hervorgehoben. Ihre Aehnlichkeit hingegen beruht auf Folgendem. Die ursprüng= 30 liche und wesentliche Einheit einer Jdee wird, durch die sinnlich und cerebral bedingte Anschauung des erkennenden Individuums, in die Bielheit der einzelnen Dinge zersplittert. Dann aber wird, durch die Reflexion der Bernunft, jene Einheit wieder hergestellt, jedoch nur in abstracto, als Begriff, universale, welcher zwar 35 an Umfang der Idee gleichkommt, jedoch eine ganz andere Form angenommen, dadurch aber die Anschaulichkeit, und mit ihr die durchgängige Bestimmtheit, eingebüht hat. In diesem Sinne

(jedoch in keinem andern) könnte man, in der Sprache der Schoslastiker, die Ideen als universalia ante rem, die Begriffe als universalia post rem bezeichnen: zwischen Beiden stehen die einzelnen Dinge, deren Erkenntniß auch das Thier hat. — Geswiß ist der Realismus der Scholastiker entstanden aus der Berswechselung der Platonischen Ideen, als welchen, da sie zugleich die Gattungen sind, allerdings ein obsektives, reales Senn beisgelegt werden kann, mit den bloßen Begriffen, welchen nun die Realisten ein solches beilegen wollten und dadurch die siegreiche Dpposition des Nominalismus hervorriesen.

### Rapitel 30\*).

Bom reinen Subjett des Erfennens.

Bur Auffassung einer Idee, zum Gintritt derselben in unser Bewußtsenn, fommt es nur mittelst einer Beränderung in uns, 15 die man auch als einen Aft der Selbstverläugnung betrachten könnte; sofern sie darin besteht, daß die Erkenntniß sich ein Mal vom eigenen Willen gänglich abwendet, also das ihr anvertraute theure Pfand jetzt ganglich aus den Augen läßt und die Dinge so betrachtet, als ob sie den Willen nie etwas angehen könnten. 20 Denn hiedurch allein wird die Erkenntniß zum reinen Spiegel des objektiven Wesens der Dinge. Jedem achten Runstwerk muß eine so bedingte Erkenntniß, als sein Ursprung, jum Grunde liegen. Die zu berselben erforderte Beranderung im Subjette tann, eben weil sie in der Elimination alles Wollens besteht, 25 nicht vom Willen ausgehen, also kein Akt der Willfür senn, d. h. nicht in unserm Belieben stehen. Bielmehr entspringt sie allein aus einem temporaren Ueberwiegen des Intellekts über den Willen, oder, physiologisch betrachtet, aus einer starten Erregung der anschauenden Gehirnthätigkeit, ohne alle Erregung der Neigun-30 gen oder Affekte. Um dies etwas genauer zu erläutern, erinnere ich baran, daß unser Bewuktsenn zwei Seiten hat: theils nam-

<sup>\*)</sup> Dieses Rapitel bezieht sich auf §§. 33, 34 des ersten Bandes. Schopenhauer. II.

lich ift es Bewußtsenn vom eigenen Gelbit, welches ber Bille ist; theils Bewußtsenn von andern Dingen, und als solches junächst anschauende Erkenntnig der Augenwelt, Auffassung der Objekte. Je mehr nun die eine Seite des gesammten Bewußtsenns hervortritt, desto mehr weicht die andere gurud. Dem= 5 nach wird das Bewußtsenn anderer Dinge, also die anschauende Erkenntniß, um so vollkommener, d. h. um so objektis ver, je weniger wir uns dabei des eigenen Gelbst bewuft sind. hier findet wirklich ein Antagonismus Statt. Je mehr wir des Objekts uns bewuft sind, desto weniger des Subjekts: je mehr 10 hingegen dieses das Bewuftsenn einnimmt, desto schwächer und unvollkommener ist unsere Anschauung der Aukenwelt. Der gur reinen Objektivität der Anschauung erforderte Bustand hat theils bleibende Bedingungen in der Bollkommenheit des Gehirns und der seiner Thätigkeit gunstigen physiologischen Beschaffenheit über= 15 haupt, theils vorübergehende, sofern derselbe begünstigt wird durch Alles, was die Spannung und Empfänglichkeit des cerebralen Nervensnstems, jedoch ohne Erregung irgend einer Leidenschaft, erhöht. Man denke hiebei nicht an geistige Getränke, oder Opium: vielmehr gehört dahin eine ruhig durchschlafene Nacht, 20 ein kaltes Bad und Alles was, durch Beruhigung des Blutumlaufs und der Leidenschaftlichkeit, der Gehirnthätigkeit ein unerzwungenes Uebergewicht verschafft. Diese naturgemäßen Beforderungsmittel der cerebralen Nerventhätigkeit sind es porzüglich. welche, freilich um so besser, je entwidelter und energischer über= 25 haupt das Gehirn ist, bewirken, daß immer mehr das Objekt sich vom Subjett ablöft, und endlich jenen Zustand der reinen Objektivität der Anschauung herbeiführen, welcher von selbst den Willen aus dem Bewußtsenn eliminirt und in welchem alle Dinge mit erhöhter Rlarheit und Deutlichkeit vor uns stehen; so daß 30 wir beinah blok von ihnen wissen, und fast gar nicht von uns; also unser ganges Bewuftsenn fast nichts weiter ist, als das Medium, dadurch das angeschaute Objekt in die Welt als Vorstellung eintritt. Zum reinen willenlosen Erkennen fommt es also, indem das Bewuktsenn anderer Dinge sich so hoch potenzirt, 35 daß das Bewuktsenn vom eigenen Gelbst verschwindet. Denn nur dann faßt man die Welt rein objettiv auf, wann man nicht mehr weiß, daß man dazu gehört: und alle Dinge stellen sich

um so schöner bar, je mehr man sich bloß ihrer und je weniger man sich seiner selbst bewuft ist. — Da nun alles Leiden aus bem Willen, der das eigentliche Selbst ausmacht, hervorgeht; so ift. mit dem Zurudtreten Diefer Seite des Bewußtsenns, zugleich alle 5 Möglichkeit des Leidens aufgehoben, wodurch der Zustand der reinen Objektivität der Anschauung ein durchaus beglückender wird; daher ich in ihm den einen der zwei Bestandtheile des afthetischen Genusses nachgewiesen habe. Sobald hingegen das Bewuftsenn des eigenen Gelbst, also die Subjektivität, d. i. der Wille, wie-10 der das Uebergewicht erhält, tritt auch ein demselben angemesse= ner Grad von Unbehagen oder Unruhe ein: von Unbehagen, fofern die Leiblichkeit (ber Organismus, welcher an sich der Wille ist) wieder fühlbar wird; von Unruhe, sofern der Wille, auf geistigem Wege, durch Buniche, Affette, Leidenschaften, Sorgen, 15 das Bewußtsenn wieder erfüllt. Denn überall ift der Wille, als das Princip der Subjektivität, der Gegensak, ja, Antagonist der Erkenntniß. Die größte Roncentration der Subjektivität besteht im eigentlichen Willensakt, in welchem wir daher das deut= lichste Bewußtsenn unsers Selbst haben. Alle andern Erregun= 20 gen des Willens sind nur Borbereitungen zu ihm: er selbst ist für die Subjektivität Das, was für den elektrischen Apparat das Ueberspringen des Funtens ift. - Jede leibliche Empfindung ist schon an sich Erregung des Willens und zwar öfterer der noluntas, als der voluntas. Die Erregung besselben auf geistigem Wege 25 ist die, welche mittelst der Motive geschieht: hier wird also durch Die Objektivität selbst die Subjektivität erwedt und ins Spiel geseht. Dies tritt ein, sobald irgend ein Objekt nicht mehr rein objektiv, also antheilslos, aufgefaßt wird, sondern, mittelbar oder unmittelbar, Bunsch oder Abneigung erregt, sei es auch nur 30 mittelst einer Erinnerung: benn alsdann wirkt es schon als Motiv. im weitesten Sinne Dieses Worts.

Ich bemerke hiebei, daß das abstrakte Denken und das Lesen, welche an Worte geknüpft sind, zwar im weitern Sinne auch zum Bewußtsenn and erer Dinge, also zur objektiven Beschäfti= 35 gung des Geistes, gehören; jedoch nur mittelbar, nämlich mittelst der Begriffe: diese selbst aber sind das künstliche Produkt der Bernunft und schon daher ein Werk der Absichtlichkeit. Auch ist bei aller abstrakten Geistesbeschäftigung der Wille der Lenker, als welcher ihr, seinen Absichten gemäß, die Richtung ertheilt und auch die Aufmerksamkeit zusammenhält; daher dieselbe auch stets mit einiger Anstrengung verknüpft ist: diese aber setzt Thätigkeit des Willens voraus. Bei dieser Art der Geistesthätigkeit hat also nicht die vollkommene Objektivität des Bewußtsenns Statt, wie sie, als Bedingung, die ästhetische Auffassung, d. i. die Erskenntniß der Joeen, begleitet.

Dem Obigen zufolge ist die reine Objektivität der Unschauung, vermöge welcher nicht mehr das einzelne Ding als solches, son= dern die Idee seiner Gattung erkannt wird, dadurch bedingt, daß 10 man nicht mehr seiner selbst, sondern allein der angeschauten Gegenstände sich bewukt ist, das eigene Bewuktsenn also blok als der Träger der objektiven Existenz jener Gegenstände übrig geblieben ist. Was diesen Zustand erschwert und daher selten macht, ist, daß darin gleichsam das Accidenz (der Intellekt) die 15 Substang (den Willen) bemeistert und aufhebt, wenn gleich nur auf eine kurze Weile. Hier liegt auch die Analogie und sogar Berwandschaft desselben mit der am Ende des folgenden Buches dargestellten Verneinung des Willens. — Obgleich nämlich die Erkenntniß, wie im vorigen Buche nachgewiesen, aus dem Willen 20 entsprossen ift und in der Erscheinung desselben, dem Organis= mus, wurzelt; so wird sie boch gerade burch ihn verunreinigt, wie die Flamme durch ihr Brennmaterial und seinen Rauch. Hierauf beruht es, daß wir das rein objektive Wesen der Dinge, Die in ihnen hervortretenden Id een nur dann auffassen konnen, 25 wann wir kein Interesse an ihnen selbst haben, indem sie in keiner Beziehung zu unserm Willen stehen. Sieraus nun wieder entspringt es, daß die Ideen der Wesen uns leichter aus dem Runftwerk, als aus der Wirklichkeit ansprechen. Denn was wir nur im Bilde, oder in der Dichtung erbliden, steht außer aller 30 Möglichkeit irgend einer Beziehung zu unserm Willen; da es schon an sich felbst bloß für die Erkenntniß da ist und sich unmittelbar allein an diese wendet. Singegen sest das Auffassen ber Ideen aus der Wirklichkeit gewissermaaßen ein Abstrahiren vom eigenen Willen, ein Erheben über sein Interesse, voraus, 85 welches eine besondere Schwungfraft des Intellekts erfordert. Diese ist im höhern Grade und auf einige Dauer nur dem Genie eigen, als welches eben darin besteht, daß ein größeres Maaß

von Erkenntnistraft da ist, als der Dienst eines individuellen Willens erfordert, welcher Ueberschuß frei wird und nun ohne Bezug auf den Willen die Welt auffakt. Daß also das Runftwert die Auffassung der Ideen, in welcher der afthetische Genuß 5 besteht, so sehr erleichtert, beruht nicht bloß darauf, daß die Runft, durch Hervorhebung des Wesentlichen und Aussonderung des Unwesentlichen, die Dinge deutlicher und charakteristischer darstellt, sondern eben so sehr darauf, daß das zur rein objektiven Auffassung des Wesens der Dinge erforderte gangliche 10 Schweigen des Willens am sichersten dadurch erreicht wird, daß das angeschaute Objekt selbst gar nicht im Gebiete der Dinge liegt, welche einer Beziehung zum Willen fähig sind, indem es kein Wirkliches, sondern ein blokes Bild ist. Dies nun gilt nicht allein von den Werken der bildenden Runft, sondern ebenso 15 von der Poesie: auch ihre Wirkung ist bedingt durch die antheils= lose, willenslose und dadurch rein objettive Auffassung. Diese ist es gerade, welche einen angeschauten Gegenstand malerisch, einen Borgang des wirklichen Lebens voetisch erscheinen läkt: indem nur sie über die Gegenstände der Wirklichkeit jenen gaube-20 rischen Schimmer verbreitet, welchen man bei sinnlich angeschauten Objekten das Malerische, bei den nur in der Phantasie geschauten das Poetische nennt. Wenn die Dichter den heitern Morgen, den ichonen Abend, die ftille Mondnacht u. dal. m. besingen; so ift, ihnen unbewußt, ber eigentliche Gegenstand 25 ihrer Verherrlichung das reine Subjett des Erkennens, welches burch jene Naturschönheiten hervorgerufen wird, und bei dessen Auftreten der Wille aus dem Bewuftsenn verschwindet, wodurch diejenige Ruhe des Herzens eintritt, welche außerdem auf der Welt nicht zu erlangen ist. Wie könnte sonst 3. B. der Bers

Nox erat, et coelo fulgebat luna sereno, Inter minora sidera,

so wohlthuend, ja, bezaubernd auf uns wirken? — Ferner daraus, daß auch die Neuheit und das völlige Fremdsenn der Gegenstände einer solchen antheilslosen, rein objektiven Auffassung berselben günstig ist, erklärt es sich, daß der Fremde, oder bloß Durchreisende, die Wirkung des Malerischen, oder Poetischen, von Gegenständen erhält, welche dieselbe auf den Einheimischen nicht hervorzubringen vermögen: so 3. B. macht auf Jenen der

80

Anblid einer gang fremden Stadt oft einen sonderbar angenehmen Eindruck, den er keineswegs im Bewohner derselben berporbringt: benn er entspringt baraus, daß Jener außer aller Beziehung zu dieser Stadt und ihren Bewohnern stehend, sie rein objektiv anschaut. Hierauf beruht zum Theil der Genuft 5 des Reisens. Auch scheint hier der Grund zu liegen, warum man die Wirkung ergählender oder dramatischer Werke badurch au befördern sucht, daß man die Scene in ferne Beiten und Länder verlegt: in Deutschland nach Italien und Spanien; in Italien nach Deutschland, Polen und sogar Holland. - Ift 10 nun die völlig objektive, von allem Wollen gereinigte, intuitive Auffassung Bedingung des Genuffes afthetischer Gegenstände; so ist sie um so mehr die der Servorbringung derselben. Jedes aute Gemälde, jedes achte Gedicht, traat das Geprage der beschriebenen Gemüthsverfassung. Denn nur was aus der 15 Anschauung, und zwar der rein obiektiven, entsprungen, oder unmittelbar durch sie angeregt ist, enthält den lebendigen Reim, aus welchem achte und originelle Leistungen erwachsen können: nicht nur in den bildenden Rünften, sondern auch in der Poefie, ja. in der Philosophie. Das punctum saliens jedes schönen 20 Werkes, jedes großen oder tiefen Gedankens, ift eine gang objektive Anschauung. Eine solche aber ist durchaus durch das völlige Schweigen des Willens bedingt, welches den Menschen als reines Subjett des Erkennens übrig lagt. Die Anlage gum Borwalten dieses Zustandes ist eben das Genie.

Mit dem Berschwinden des Willens aus dem Bewußtsenn ist eigentlich auch die Individualität, und mit dieser ihr Leiden und ihre Noth, aufgehoben. Daher habe ich das dann übrig bleibende reine Subjekt des Erkennens beschrieben als das ewige Weltauge, welches, wenn auch mit sehr verschiedenen Graden 30 der Klarheit, aus allen sebenden Wesen sieht, underührt vom Entstehen und Vergehen derselben, und so, als identisch mit sich, als stets Eines und das Selbe, der Träger der Welt der beharsrenden Ideen, d. i. der adäquaten Objektität des Willens, ist; während das individuelle und durch die aus dem Willen ents 35 springende Individualität in seinem Erkennen getrübte Subjekt, nur einzelne Dinge zum Objekt hat und wie diese selbst vergängs lich ist. — In dem hier bezeichneten Sinne kann man Jedem ein

zwiefaches Dasenn beilegen. Als Wille, und daher als Individuum, ist er nur Eines und dieses Eine ausschlieklich, welches ihm vollauf zu thun und zu leiden giebt. Als rein objektiv Borstellendes ist er das reine Subjekt der Erkenntnig, in dessen Be-5 wußtsenn allein die objektive Welt ihr Dasenn hat: als solches ist er alle Dinge, sofern er sie anschaut, und in ihm ist ihr Dasenn ohne Last und Beschwerde. Es ist nämlich sein Dasenn, sofern es in feiner Borstellung existirt: aber ba ist es ohne Wille. Sofern es hingegen Wille ift, ift es nicht in ihm. 10 Wohl ist Jedem in dem Zustande, wo er alle Dinge ist; webe ba, wo er ausschließlich Eines ist. - Jeder Zustand, jeder Mensch, jede Scene des Lebens, braucht nur rein objektiv aufgefaßt und jum Gegenstand einer Schilderung, sei es mit dem Binsel oder mit Worten, gemacht zu werden, um interessant. 15 allerliebst, beneidenswerth zu erscheinen: - aber stedt man darin, ist man es selbst, - da (heißt es oft) mag es der Teufel aus= halten. Daher sagt Goethe:

> Was im Leben uns verdrießt, Man im Bilde gern genießt.

20 In meinen Jünglingsjahren hatte ich eine Periode, wo ich beständig bemüht war, mich und mein Thun von außen zu sehen und mir zu schildern; — wahrscheinlich um es mir genießbar zu machen.

Da die hier durchgeführte Betrachtung vor mir nie zur 25 Sprache gekommen ist, will ich einige psychologische Erläuterunsgen derselben hinzufügen.

Bei der unmittelbaren Anschauung der Welt und des Lebens betrachten wir, in der Regel, die Dinge bloß in ihren Relationen, folglich ihrem relativen, nicht ihrem absoluten Wesen und Das so senn nach. Wir werden z. B. Häuser, Schiffe, Maschinen und dgl. ansehen mit dem Gedanken an ihren Zweck und an ihre Angemessehung zu demselben; Menschen mit dem Gedanken an ihre Beziehung zu uns, wenn sie eine solche haben; nächstdem aber mit dem an ihre Beziehung zu einander, sei es in ihrem gegenwärtigen Thun und Treiben, oder ihrem Stande und Gewerbe nach, etwan ihre Tüchtigkeit dazu beurtheilend u. s. w. Wir können eine solche Betrachtung der Relationen mehr oder

weniger weit verfolgen, bis zu den entferntesten Gliedern ihrer Berkettung: Die Betrachtung wird badurch an Genauigkeit und Ausdehnung gewinnen; aber ihrer Qualität und Art nach bleibt sie die selbe. Es ist die Betrachtung der Dinge in ihren Relationen, ja, mittelst dieser, also nach dem Sat vom Grunde. 5 Dieser Betrachtungsweise ist Jeder meistens und in der Regel hingegeben: ich glaube sogar, daß die meisten Menschen gar feiner anderen fähig sind. — Geschieht es nun aber ausnahms= weise, daß wir eine momentane Erhöhung ber Intensität unserer intuitiven Intelligenz erfahren; fo sehen wir sogleich die Dinge 10 mit gang andern Augen, indem wir sie jest nicht mehr ihren Relationen nach, sondern nach Dem, was sie an und für sich selbst sind, auffassen und nun plöklich, außer ihrem relativen, auch ihr absolutes Dasenn wahrnehmen. Alsbald vertritt jedes Einzelne seine Gattung: demnach fassen wir jetzt das Allgemeine 15 der Wesen auf. Was wir nun dergestalt erkennen, sind die Id een der Dinge: aus diesen aber spricht jest eine höhere Weis= heit, als die, welche von bloken Relationen weiß. Auch wir selbst sind dabei aus den Relationen herausgetreten und dadurch das reine Subjekt des Erkennens geworden. — Was nun aber 20 diesen Rustand ausnahmsweise herbeiführt, mussen innere physiologische Borgange senn, welche die Thätigkeit des Gehirns reinigen und erhöhen, in dem Grade, daß eine folche plökliche Springfluth derselben entsteht. Bon außen ist berselbe badurch bedingt, daß wir der zu betrachtenden Scene völlig fremd und von 25 ihr abgesondert bleiben, und schlechterdings nicht thätig darin verflochten sind.

Um einzusehen, daß eine rein objektive und daher richtige Auffassung der Dinge nur dann möglich ist, wann wir dieselben ohne allen persönlichen Antheil, also unter völligem Schweigen so des Willens betrachten, vergegenwärtige man sich, wie sehr jeder Affekt, oder Leidenschaft, die Erkenntniß trübt und verfälscht, ja, jede Neigung oder Abneigung, nicht etwan bloß das Urtheil, nein, schon die ursprüngliche Anschauung der Dinge entstellt, färbt, verzerrt. Man erinnere sich, wie, wann wir durch einen 35 glücklichen Erfolg erfreut sind, die ganze Welt sofort eine heitere Farbe und eine lachende Gestalt annimmt; hingegen düster und trübe aussieht, wann Kummer uns drückt; sodann, wie selbst

ein lebloses Ding, welches jedoch bas Werkzeug zu irgend einem von uns verabscheuten Vorgang werden soll, eine scheufliche Physiognomie zu haben scheint: 3. B. das Schaffott, die Festung, auf welche wir gebracht werden, der Instrumentenkasten des 5 Chirurgus, der Reisewagen der Geliebten u. s. m., ja, Zahlen, Buchstaben, Siegel, können uns furchtbar angringen und wie schredliche Ungeheuer auf uns wirten. Singegen sehen die Wertzeuge zur Erfüllung unserer Wünsche sogleich angenehm und lieblich aus, 3. B. die budlichte Alte mit dem Liebesbrief, ber 10 Jude mit den Louisd'ors, die Stridleiter zum entrinnen u. s. w. Wie nun hier, bei entschiedenem Abscheu oder Liebe, die Berfälschung der Borstellung durch den Willen unverkennbar ist; fo ist sie in minderem Grade vorhanden bei jedem Gegenstande, der nur irgend eine entfernte Beziehung auf unsern Willen, b. h. 15 auf unfre Neigung oder Abneigung, hat. Nur wann der Wille, mit seinen Interessen, bas Bewuftsenn geräumt hat und ber Intellett frei seinen eigenen Gesetzen folgt, und als reines Gubjekt die objektive Welt abspiegelt, dabei aber doch, obwohl von teinem Wollen angespornt, aus eigenem Triebe in höchster Span-20 nung und Thätigkeit ist, treten Farbe und Gestalt der Dinge in ihrer wahren und vollen Bedeutung hervor: aus einer solchen Auffassung allein also können achte Runftwerke hervorgeben, beren bleibender Werth und stets erneuerter Beifall eben daraus ent= springt, daß sie allein das rein Objektive darstellen, als welches 25 den verschiedenen subjektiven und daher entstellten Unschauungen. als das ihnen allen Gemeinsame und allein fest Stehende, gum Grunde liegt und durchschimmert als das gemeinsame Thema aller jener subjettiven Variationen. Denn gewiß stellt die por unsern Augen ausgebreitete Natur sich in ben verschiedenen Röpfen 20 fehr verschieden dar: und wie Jeder sie sieht, so allein kann er sie wiedergeben, sei es durch den Binsel, oder den Meissel, oder Worte, oder Gebehrden auf der Buhne. Nur Objektivität befähigt zum Rünftler: sie ist aber allein baburch möglich, baf ber Intellekt, von seiner Wurzel, bem Willen, abgeloft, frei schwe-85 bend, und boch höchst energisch thätig sei.

Dem Jüngling, dessen anschauender Intellekt noch mit frischer Energie wirkt, stellt sich wohl oft die Natur mit vollkommener Objektivität und daher in voller Schönheit dar. Aber den

Genuk eines solchen Anblids stört bisweilen die betrübende Reflexion, daß die gegenwärtigen, sich so schön barftellenden Gegen= stände nicht auch in einer persönlichen Beziehung zu ihm stehen, vermöge deren sie ihn interessiren und freuen könnten: er erwartet nämlich sein Leben in Gestalt eines interessanten Romans. 5 "Sinter jenem vorspringenden Felsen mußte die wohlberittene Schaar der Freunde meiner harren, - an jenem Wasserfall die Geliebte ruhen, - dieses schon beleuchtete Gebaude ihre Wohnung und jenes umrantte Fenster das ihrige senn: - aber diese schöne Welt ist öde für mich!" u. s. w. Dergleichen melancho= 10 lische Jünglingsschwärmereien verlangen eigentlich etwas sich geradezu Widersprechendes. Denn die Schönheit, mit der jene Gegenstände sich darftellen, beruht gerade auf der reinen Dbjettivität, d. i. Interessenlosigkeit, ihrer Unschauung, und wurde daher durch die Beziehung auf den eigenen Willen, welche der 15 Jüngling schmerzlich vermißt, sofort aufgehoben, mithin ber ganze Bauber, ber ihm jest einen, wenn auch mit einer schmerzlichen Beimischung versetten Genuß gewährt, gar nicht vorhanden senn. - Das Selbe gilt übrigens von jedem Alter und in jedem Berhältniß: die Schönheit landschaftlicher Gegenstände, welche 20 uns jest entzudt, wurde, wenn wir in personlichen Beziehungen zu ihnen ständen, deren wir uns stets bewußt bleiben, verschwunden senn. Alles ist nur so lange schön, als es uns nicht an= geht. (Sier ist nicht die Rede von verliebter Leidenschaft, son= dern von ästhetischem Genuk.) Das Leben ist nie schön, son= 25 dern nur die Bilder des Lebens sind es, nämlich im verklärenden Spiegel der Runft oder der Poesie; zumal in der Jugend, als wo wir es noch nicht kennen. Mancher Jüngling wurde große Beruhigung erhalten, wenn man ihm zu dieser Einsicht verhelfen fönnte.

Warum wirkt der Anblid des Vollmondes so wohlthätig, beruhigend und erhebend? Weil der Mond ein Gegenstand der Anschauung, aber nie des Wollens ist:

"Die Sterne, die begehrt man nicht, Man freut sich ihrer Pracht." — G.

Ferner ist er erhaben, d.h. stimmt uns erhaben, weil er, ohne alle Beziehung auf uns, dem irdischen Treiben ewig fremd, das

35

hinzieht, und Alles sieht, aber an nichts Antheil nimmt. Bei seinem Anblid schwindet daher der Wille, mit seiner steten Roth, aus dem Bewußtsenn, und läßt es als ein rein erkennendes zurück. Vielleicht mischt sich auch noch ein Gefühl bei, daß wir biesen Anblick mit Millionen theilen, deren individuelle Berschiedenheit darin erlischt, so daß sie in diesem Anschauen Eines sind; welches ebenfalls den Eindruck des Erhabenen erhöht. Dieser wird endlich auch dadurch befördert, daß der Mond leuchtet, ohne zu wärmen; worin gewiß der Grund liegt, daß man ihn keusch genannt und mit der Diana identifizirt hat. — In Folge dieses ganzen wohlthätigen Eindruckes auf unser Gemüth wird der Mond allmälig der Freund unsers Busens, was hingegen die Sonne nie wird, welcher, wie einem überschwängslichen Wohlthäter, wir gar nicht ins Gesicht zu sehen verstwögen.

Als Zusatz zu dem, §. 38 des ersten Bandes, über den ästhetischen Genuß, welchen das Licht, die Spiegelung und die Farben gewähren, Gesagten, finde hier noch folgende Bemerkung Raum. Die gang unmittelbare, gedankenlose, aber auch namen-20 lose Freude, welche der durch metallischen Glang, noch mehr burch Transpareng verstärkte Eindrud der Farben in uns erregt, wie 3. B. bei farbigen Fenstern, noch mehr mittelst der Wolken und ihres Reflexes, beim Sonnenuntergange, - beruht zulett barauf, daß hier auf die leichteste Weise, nämlich auf eine bei-25 nahe physisch nothwendige, unser ganger Antheil für das Erkennen gewonnen wird, ohne irgend eine Erregung unsers Willens; wodurch wir in den Bustand des reinen Erkennens treten, wenn gleich dasselbe hier, in der Sauptsache, in einem blogen Empfinden ber Affektion der Retina besteht, welches jedoch, als an sich von 30 Schmerz oder Wolluft völlig frei, ohne alle dirette Erregung des Willens ift, also bem reinen Erfennen angehört.

#### Rapitel 31\*).

Vom Genie.

Die überwiegende Kähigkeit zu der in den beiden vorhergegangenen Rapiteln geschilderten Erkenntnikweise, aus welcher alle ächten Werke der Rünste, der Poesie und selbst der Philo- 5 sophie entspringen, ist es eigentlich, die man mit dem Namen des Genies bezeichnet. Da dieselbe demnach zu ihrem Gegenstande die Platonischen Iden hat, diese aber nicht in abstracto, sondern nur anschaulich aufgefaßt werden; so muß das Wesen des Genies in der Vollkommenheit und Energie der an = 10 ichauenden Erkenntnig liegen. Dem entsprechend hören wir als Werke des Genies am entschiedensten solche bezeichnen, welche unmittelbar von der Anschauung ausgehen und an die Anschauung sich wenden, also die der bildenden Rünfte, und nächstdem die der Boesie, welche ihre Anschauungen durch die Phan- 15 tasie vermittelt. — Auch macht sich schon hier die Berschiedenheit des Genies vom bloken Talent bemerkbar, als welches ein Borzug ist, der mehr in der größern Gewandheit und Scharfe der diskursiven, als der intuitiven Erkenntniß liegt. Der damit Begabte denkt rascher und richtiger als die Uebrigen; das Genie 20 hingegen schaut eine andere Welt an, als sie Alle, wiewohl nur indem es in die auch ihnen vorliegende tiefer hineinschaut, weil sie in seinem Ropfe sich objektiver, mithin reiner und deutlicher dar-Itellt.

Der Intellekt ist, seiner Bestimmung nach, bloß das Mes 25 dium der Motive: demzufolge faßt er ursprünglich an den Dinsgen nichts weiter auf, als ihre Beziehungen zum Willen, die direkten, die indirekten, die möglichen. Bei den Thieren, wo es fast ganz bei den direkten bleibt, ist eben darum die Sache am augenfälligken: was auf ihren Willen keinen Bezug hat, ist für 30 sie nicht da. Deshald sehen wir bisweilen mit Berwunderung, daß selbst kluge Thiere etwas an sich Auffallendes gar nicht beswerken, z. B. über augenfällige Beränderungen an unserer Person oder Umgebung kein Bestemden äußern. Beim Normalmenschen

<sup>\*)</sup> Dieses Rapitel bezieht sich auf §. 36 des ersten Bandes.

tommen nun zwar die indirekten, ja die möglichen Beziehungen jum Willen bingu, beren Summe den Inbegriff ber nüglichen Renntnisse ausmacht: aber in den Begiehungen bleibt auch hier die Erkenntnik steden. Daher eben kommt es im normalen 5 Ropfe nicht zu einem gang rein objektiven Bilde der Dinge; weil seine Anschauungsfraft, sobald sie nicht vom Willen angespornt und in Bewegung gesetht wird, sofort ermattet und unthätig wird, indem sie nicht Energie genug hat, um aus eigener Elasticität und zwedlos die Welt rein objettiv aufzufassen. Wo hingegen 10 dies geschieht, wo die vorstellende Kraft des Gehirns einen sol= den Ueberschuk hat, daß ein reines, deutliches, objektives Bild der Aukenwelt sich zwedlos darftellt, als welches für die Absichten des Willens unnüt, in den höheren Graden sogar störend ift, und felbst ihnen schädlich werden tann; - ba ist schon, 15 wenigstens die Anlage zu jener Abnormität vorhanden, die der Name des Genies bezeichnet, welcher andeutet, daß hier ein bem Willen, b. i. bem eigentlichen Ich, Fremdes, gleichsam ein von Außen hingutommender Genius, thätig zu werden scheint. Aber ohne Bild zu reden: das Genie besteht darin, daß die er-20 kennende Kähigkeit bedeutend stärkere Entwickelung erhalten hat, als der Dienst des Willens, zu welchem allein sie ursprünglich entstanden ist, erfordert. Daber konnte, der Strenge nach, die Physiologie einen solchen Ueberschuß der Gehirnthätigkeit und mit ihr des Gehirns selbst, gewissermaaken den monstris per excessum bei-25 zählen, welche sie bekanntlich den monstris per defectum und denen per situm mutatum nebenordnet. Das Genie besteht also in einem abnormen Uebermaaf des Intellekts, welches seine Benuhung nur dadurch finden kann, daß es auf das Allgemeine des Dasenns verwendet wird : wodurch es alsdann dem Dienste des ganzen Menschen-30 geschlechts obliegt, wie der normale Intellett dem des Einzelnen. Um die Sache recht faglich zu machen, könnte man sagen: wenn der Normalmensch aus 2/3 Wille und 1/3 Intellekt besteht; so hat hingegen das Genie 2/3 Intellekt und 1/3 Wille. Dies ließe sich dann noch durch ein chemisches Gleichniß erläutern: die Basis 35 und die Säure eines Mittelsalzes unterscheiden sich badurch, daß in jeder von Beiden das Radikal gum Oxngen das umgekehrte Berhältniß, von dem im andern, hat. Die Basis nämlich, oder das Alfali, ist dies dadurch, daß in ihr das Radifal überwiegend

ist gegen das Oxygen, und die Säure ist dies dadurch, daß in ihr das Oxygen das Ueberwiegende ist. Eben so nun verhalten sich, in Hinsicht auf Willen und Intellekt, Normalmensch und Genie. Daraus entspringt zwischen ihnen ein durchgreisender Unterschied, der schon in ihrem ganzen Wesen, Thun und Treis 5 ben sichtbar ist, recht eigentlich aber in ihren Leistungen an den Tag tritt. Noch könnte man als Unterschied hinzusügen, daß, während sener totale Gegensatzwischen den chemischen Stoffen die stärkste Wahlverwandschaft und Anziehung zu einander des gründet, beim Menschengeschlecht eher das Gegentheil sich einzus 10 sinden pslegt.

Die zunächst liegende Aeuherung, welche ein solcher Uebersschuß der Erkenntnißkrast hervorruft, zeigt sich meistentheils in der ursprünglichsten und grundwesentlichsten, d. i. der ansich auenden Erkenntniß, und veranlaßt die Wiederholung der 15 selben in einem Bilde: so entsteht der Maler und der Bildhauer. Bei diesen ist demnach der Weg zwischen der genialen Auffassung und der fünstlerischen Produktion der fürzeste: daher ist die Form, in welcher hier das Genie und seine Thätigkeit sich darstellt, die einfachste und seine Beschreibung am leichtesten. Dens 20 noch ist eben hier die Quelle nachgewiesen, aus welcher alle ächten Produktionen, in jeder Kunst, auch in der Poesie, ja, in der Philosophie, ihren Ursprung nehmen; wiewohl dabei der Hergang nicht so einfach ist.

Man erinnere sich hier des im ersten Buche erhaltenen Er= 25
gebnisses, daß alle Anschauung intellektual ist und nicht bloß
sensual. Wenn man nun die hier gegebene Auseinandersehung
dazu bringt und zugleich auch billig berücksichtigt, daß die Philo=
sophie des vorigen Jahrhunderts das anschauende Erkenntniß=
vermögen mit dem Namen der "untern Seelenkräfte" bezeich= 30
nete; so wird man, daß Abelung, welcher die Sprache seiner
Zeit reden mußte, das Genie in "eine merkliche Stärke der
untern Seelenkräfte" sehte, doch nicht so grundabsurd, noch des
bittern Hohnes würdig sinden, womit Jean Paul, in seiner
Vorschule der Aesthetik, es ansührt. So große Borzüge das 35
eben erwähnte Werk dieses bewundrungswürdigen Mannes auch
hat; so muß ich doch bemerken, daß überall, wo eine theoretische
Erörterung und überhaupt Belehrung der Zweck ist, die beständig

wihelnde und in lauter Gleichnissen einherschreitende Darstellung nicht die angemessene senn kann.

Die Anschauung nun aber ist es, welcher zunächst das eigentliche und wahre Wesen der Dinge, wenn auch noch bes dingter Weise, sich ausschließt und offenbart. Alle Begriffe, alles Gedachte, sind ja nur Abstraktionen, mithin Theilvorstellungen aus jener, und bloß durch Wegdenken entstanden. Alle tiese Erskenntniß, sogar die eigentliche Weisheit, wurzelt in der anschaulichen Auffassung der Dinge; wie wir dies in den Erschaulichen Auffassung der Dinge; wie wir dies in den Erschausen zum ersten Buch ausführlich betrachtet haben. Eine anschauliche Auffassung ist allemal der Zeugungsproceß gewesen, in welchem sedes ächte Kunstwerk, jeder unsterbliche Gesdanke, den Lebensfunken erhielt. Alles Urdenken geschieht in Bildern. Aus Begriffen hingegen entspringen die Werke des bloßen Talents, die bloß vernünftigen Gedanken, die Nachahmunsgen und überhaupt alles auf das gegenwärtige Bedürsniß und die Zeitgenossenschaft allein Berechnete.

Ware nun aber unsere Unschauung stets an die reale Gegen= wart der Dinge gebunden; so wurde ihr Stoff ganglich unter 20 der Herrschaft des Zufalls stehen, welcher die Dinge selten gur rechten Beit berbeibringt, selten zwedmäßig ordnet und meistens sie in sehr mangelhaften Exemplaren uns vorführt. Deshalb bedarf es der Phantasie, um alle bedeutungsvollen Bilder des Lebens zu vervollständigen, zu ordnen, auszumalen, festzuhalten 20 und beliebig zu wiederholen, je nachdem es die Zwede einer tief eindringenden Ertenntniß und des bedeutungsvollen Werkes. badurch sie mitgetheilt werden soll, erfordern. Sierauf beruht der hohe Werth der Phantasie, als welche ein dem Genie un= entbehrliches Werkzeug ift. Denn nur vermöge berfelben fann 30 dieses, je nach den Erfordernissen des Zusammenhanges seines Bildens, Dichtens, oder Dentens, jeden Gegenstand oder Borgang sich in einem lebhaften Bilde vergegenwärtigen und so stets frische Nahrung aus der Urquelle aller Erkenntnig, dem Unichaulichen, ichopfen. Der Phantafiebegabte vermag gleichsam 35 Geister zu citiren, die ihm, gur rechten Zeit, die Wahrheiten offenbaren, welche bie nadte Wirklichkeit der Dinge nur ichwach. nur selten und bann meistens gur Ungeit barlegt. Bu ihm verhält sich daher der Phantasielose, wie zum freibeweglichen, ja

geflügelten Thiere die an ihren Felsen gekittete Muschel, welche abwarten muß, was der Jufall ihr zuführt. Denn ein Solcher kennt keine andere, als die wirkliche Sinnesanschauung: dis sie kommt nagt er an Begriffen und Abstraktionen, welche doch nur Schaalen und Hüssen, nicht der Kern der Erkenntniß sind. Er wird nie etwas Großes leisten; es wäre denn im Rechnen und der Mathematik. — Die Werke der bildenden Künste und der Poesie, imgleichen die Leistungen der Mimik, können auch angessehen werden als Mittel, Denen, die keine Phantasie haben, diesen Mangel möglichst zu ersehen, Denen aber, die damit bes 10 gabt sind, den Gebrauch derselben zu erleichtern.

Obgleich demnach die eigenthümliche und wesentliche Erfenntnifweise des Genies die anschauende ist; so machen den eigentlichen Gegenstand berselben doch feineswegs die einzelnen Dinge aus, sondern die in diesen sich aussprechenden Platoni= 15 ichen Ideen, wie deren Auffassung im 29. Kapitel analysirt worden. Im Einzelnen stets das Allgemeine zu sehen, ist gerade ber Grundzug des Genies; während der Normalmensch im Ginzelnen auch nur das Einzelne als solches erkennt, da es nur als solches der Wirklichkeit angehört, welche allein für ihn Interesse, 20 b. h. Beziehungen zu seinem Willen hat. Der Grad, in welchem Jeder im einzelnen Dinge nur dieses, oder aber ichon ein mehr oder minder Allgemeines, bis zum Allgemeinsten der Gattung hinauf, nicht etwan bentt, sondern geradezu erblidt, ist der Maakstab seiner Annäherung jum Genie. Diesem entsprechend 25 ist auch nur das Wesen der Dinge überhaupt, das Allgemeine in ihnen, das Ganze, der eigentliche Gegenstand des Genies: die Untersuchung der einzelnen Phänomene ist das Keld der Talente, in den Realwissenschaften, deren Gegenstand eigentlich immer nur die Begiehungen der Dinge gu einander find. 30

Was im vorhergegangenen Kapitel ausführlich gezeigt worsben, daß nämlich die Auffassung der Jdeen dadurch bedingt ist, daß das Erkennende das reine Subjekt der Erkenntniß sei, d. h. daß der Wille gänzlich aus dem Bewußtsenn verschwinde, bleibt uns hier gegenwärtig. — Die Freude, welche wir an 85 manchen, die Landschaft uns vor Augen bringenden Liedern Goethe's, oder an den Naturschilderungen Jean Paul's haben, beruht darauf, daß wir dadurch der Objektivität jener Geister,

b. h. der Reinheit theilhaft werden, mit welcher in ihnen die Welt als Vorstellung sich von der Welt als Wille gesondert und aleichsam gang davon abgelöst hatte. — Daraus, daß die Erkenntnikweise des Genies wesentlich die von allem Wollen und 5 seinen Beziehungen gereinigte ist, folgt auch, daß die Werke desselben nicht aus Absicht oder Willfür hervorgehen, sondern es dabei geleitet ist von einer instinktartigen Nothwendigkeit. — Was man das Regewerden des Genius, die Stunde der Beibe, den Augenblid der Begeisterung nennt, ist nichts Anderes, als das 10 Freiwerden des Intellekts, wann dieser, seines Dienstes unter dem Willen einstweilen enthoben, jekt nicht in Unthätigkeit ober Abspannung versinkt, sondern, auf eine furze Weile, gang allein, aus freien Studen, thatig ist. Dann ist er von der größten Reinheit und wird jum flaren Spiegel ber Welt: benn, von 15 seinem Ursprung, dem Willen, völlig abgetrennt, ist er jekt die in einem Bewußtsenn koncentrirte Welt als Borftellung selbst. In solden Augenbliden wird gleichsam die Seele unsterblicher Werke erzeugt. Singegen ist bei allem absichtlichen Nachdenken ber Intellekt nicht frei, da ja der Wille ihn leitet und sein Thema 20 ibm poridreibt.

Der Stämpel der Gewöhnlichkeit, der Ausdruck von Bulgarität, welcher ben allermeisten Gesichtern aufgedrückt ist, besteht eigentlich darin, daß die strenge Unterordnung ihres Erkennens unter ihr Wollen, die feste Rette, welche beide gusammenschließt, 15 und die daraus folgende Unmöglichkeit, die Dinge anders als in Beziehung auf den Willen und seine Zwede aufzufassen, darin sichtbar ist. Singegen liegt ber Ausbrud des Genies, welcher die augenfällige Familienähnlichkeit aller Sochbegabten ausmacht, darin, daß man das Losgesprochensenn, die Manumission des 30 Intellekts vom Dienste des Willens, das Vorherrschen des Erkennens über das Wollen, deutlich darauf liest: und weil alle Bein aus dem Wollen hervorgeht, das Erkennen hingegen an und für sich schmerzlos und heiter ist: so giebt dies ihren hoben Stirnen und ihrem flaren, ichauenden Blid, als welche bem 35 Dienste des Willens und seiner Noth nicht unterthan sind, jenen Unstrich großer, gleichsam überirdischer Seiterkeit, welcher gu Zeiten durchbricht und sehr wohl mit der Melancholie der übrigen Gesichtszüge, besonders des Mundes, zusammenbesteht, in Schopenhauer, II. 28

dieser Berbindung aber treffend bezeichnet werden kann durch das Motto des Jordanus Brunus: In tristitia hilaris, in hilaritate tristis.

Der Wille, welcher die Wurzel des Intelletts ist, widersett sich jeder auf irgend etwas Anderes als seine Zwede gerichteten 18 Thätigkeit desselben. Daher ist der Intellekt einer rein objektiven und tiefen Auffassung der Aukenwelt nur dann fähig, wann er sich von dieser seiner Wurzel wenigstens einstweilen abgelöst hat. So lange er berfelben noch verbunden bleibt, ift er aus eigenen Mitteln gar feiner Thätigkeit fähig, sondern schläft in Dumpf= 10 heit, so oft der Wille (das Interesse) ihn nicht wedt und in Bewegung sett. Geschieht dies jedoch, so ist er zwar sehr tauglich, dem Interesse des Willens gemäß, die Relationen der Dinge zu erkennen, wie dies der fluge Ropf thut, ber immer auch ein aufgewedter, d. h. vom Wollen lebhaft erregter Ropf 15 senn muß; aber er ist eben deshalb nicht fähig, das rein objettive Wesen der Dinge zu erfassen. Denn das Wollen und die Zwede machen ihn so einseitig, daß er an ben Dingen nur bas sieht, was sich darauf bezieht, das Uebrige aber theils verschwindet, theils verfälscht ins Bewuftsenn tritt. So wird 3. B. ein in 20 Angst und Gile Reisender den Rhein mit seinen Ufern nur als einen Queerstrich, die Brude barüber nur als einen diesen schneibenden Strich sehen. Im Ropfe des von seinen Zweden erfüllten Menschen sieht die Welt aus, wie eine schöne Gegend auf einem Schlachtfeldplan aussieht. Freilich sind dies Extreme, 25 ber Deutlichkeit wegen genommen: allein auch jede nur geringe Erregung des Willens wird eine geringe, jedoch stets jenen analoge Verfälschung der Erkenntnik zur Folge haben. In ihrer wahren Farbe und Geftalt, in ihrer gangen und richtigen Bedeutung kann die Welt erst dann hervortreten, wann der In- 80 tellett, des Wollens ledig, frei über den Objetten schwebt und ohne vom Willen angetrieben zu senn, bennoch energisch thätig ist. Allerdings ist dies der Natur und Bestimmung des Intellekts entgegen, also gewissermaafen widernatürlich, daber eben über= aus selten: aber gerade hierin liegt das Wesen des Genies, 85 als bei welchem allein jener Rustand in hohem Grade und anhaltend Statt findet, während er bei den Uebrigen nur annähe= rungs= und ausnahmsweise eintritt. — In dem hier dargelegten

Sinnenehme ich es, wenn Jean Paul ("Vorschule der Aesthetit", §. 12) das Wesen des Genies in die Besonnenheit sett. Nämlich der Normalmensch ist in den Strudel und Tumult des Lebens, dem er durch seinen Willen angehört, eingesenkt: sein 5 Intellekt ist erfüllt von den Dingen und den Vorgängen des Lebens: aber diese Dinge und das Leben selbst, in objektiver Bedeutung, wird er gar nicht gewahr; wie der Kausmann auf der Amsterdammer Börse vollkommen vernimmt was sein Nachdar sagt, aber das dem Rauschen des Meeres ähnliche Gesumme der ganzen Börse, darüber der entsernte Bevbachter erstaunt, gar nicht hört. Dem Genie hingegen, dessen Intellekt vom Willen, also von der Person, abgelöst ist, bedeckt das diese Betressende nicht die Welt und die Dinge selbst; sondern es wird ihrer deutlich inne, es nimmt sie, an und für sich selbst, in objektiver 15 Anschauung, wahr: in diesem Sinne ist es besonnen.

Diese Besonnenheit ift es, welche den Maler befähigt, die Natur, die er vor Augen hat, treu auf der Leinwand wiederzugeben, und den Dichter, die anschauliche Gegenwart, mittelit abstratter Begriffe, genau wieder hervorzurufen, indem er sie 20 ausspricht und so zum deutlichen Bewuktsenn bringt; imgleichen Alles, was die Uebrigen blok fühlen, in Worten auszudrücken. - Das Thier lebt ohne alle Besonnenheit. Bewuftsenn hat es, b. h. es erkennt sich und sein Wohl und Wehe, dazu auch die Gegenstände, welche solche veranlassen. Aber seine Erkennt= 25 niß bleibt stets subjektiv, wird nie objektiv: alles darin Vorkom= mende scheint sich ihm von selbst zu verstehen und kann ihm daher nie weder jum Borwurf (Obiett der Darstellung), noch jum Problem (Objekt der Meditation) werden. Gein Bewuftsenn ist also gang im manent. Zwar nicht von gleicher, aber boch von 30 verwandter Beschaffenheit ist das Bewuktsenn des gemeinen Menschenschlages, indem auch seine Wahrnehmung ber Dinge und der Welt überwiegend subjektiv und vorherrschend immanent bleibt. Es nimmt die Dinge in der Welt wahr, aber nicht die Welt; sein eigenes Thun und Leiden, aber nicht sich. Wie nun, 35 in unendlichen Abstufungen, Die Deutlichkeit des Bewuftsenns sich steigert, tritt mehr und mehr die Besonnenheit ein, und baburch fommt es allmälig dahin, daß bisweilen, wenn auch selten und bann wieder in höchst verschiedenen Graden der Deut=

lichkeit, es wie ein Blitz durch den Ropf fährt, mit "was ist das Alles?" oder auch mit "wie ist es eigentlich beschaffen?" Die erstere Frage wird, wenn sie große Deutlichkeit und anhalztende Gegenwart erlangt, den Philosophen, und die andere, ebenso, den Rünstler oder Dichter machen. Dieserhalb also hat 5 der hohe Beruf dieser Beiden seine Wurzel in der Besonnenheit, die zunächst aus der Deutlichkeit entspringt, mit welcher sie der Welt und ihrer selbst inne werden und dadurch zur Besinnung darüber kommen. Der ganze Hergang aber entspringt daraus, daß der Intellekt, durch sein Uebergewicht, sich vom Willen, dem 10 er ursprünglich dienstbar ist, zu Zeiten losmacht.

Die hier dargelegten Betrachtungen über das Genie schließen sich ergänzend an die im 22. Rapitel enthaltene Darstellung des in der ganzen Reihe der Wesen wahrnehmbaren, im mer weistern Auseinandertretens des Willens und des Intels15 lekts. Dieses eben erreicht im Genie seinen höchsten Grad, als wo es dis zur völligen Ablösung des Intellekts von seiner Wurzel, dem Willen, geht, so daß der Intellekt hier völlig frei wird, wodurch allererst die Welt als Vorstellung zur vollskommenen Objektivation gelangt.

Jett noch einige die Individualität des Genies betreffende Bemerkungen. — Schon Aristoteles hat, nach Cicero (Tusc., I, 33), bemerkt, omnes ingeniosos melancholicos esse; welsches sich, ohne Zweisel, auf die Stelle in des Aristoteles Prosblemata, 30, 1, bezieht. Auch Goethe sagt:

Meine Dichtergluth war sehr gering, So lang ich dem Guten entgegenging: Dagegen brannte sie lichterloh, Wann ich vor drohendem Uebel sloh. — Jart Gedicht, wie Regenbogen, Wird nur auf dunkeln Grund gezogen: Darum behagt dem Dichtergenie Das Element der Melancholie.

Dies ist daraus zu erklären, daß, da der Wille seine ursprüngsliche Herrschaft über den Intellekt stets wieder geltend macht, 25 dieser, unter ungünstigen persönlichen Verhältnissen, sich leichter derselben entzieht; weil er von widerwärtigen Umständen sich gern abwendet, gewissermaaßen um sich zu zerstreuen, und nun

80

mit desto größerer Energie sich auf die fremde Außenwelt richtet, also leichter rein objectiv wird. Günstige versönliche Berhältnisse wirfen umgefehrt. Im Gangen und Allgemeinen jedoch beruht Die dem Genie beigegebene Melancholie darauf, daß der Wille 5 gum Leben, von je hellerem Intellekt er sich beleuchtet findet, besto deutlicher das Elend seines Zustandes wahrnimmt. — Die fo häufig bemertte trube Stimmung hochbegabter Geifter hat ihr Sinnbild am Montblanc, dessen Gipfel meistens bewölft ift: aber wann bisweilen, zumal fruh Morgens, ber 10 Wolfenschleier reift und nun der Berg vom Sonnenlichte roth, aus seiner Simmelshöhe über den Wolfen, auf Chamouni herabsieht; dann ist es ein Anblid, bei welchem Jedem das Berg im tiefsten Grunde aufgeht. So zeigt auch bas meistens melancholische Genie zwischendurch die icon oben geschilderte, nur 15 ihm mögliche, aus der vollkommensten Objektivität des Geistes entspringende, eigenthumliche Heiterkeit, die wie ein Lichtglang auf seiner hohen Stirne schwebt: in tristitia hilaris, in hilaritate tristis. -

Alle Pfuscher sind es, im letten Grunde, dadurch, daß ihr 20 Intellekt, dem Willen noch zu fest verbunden, nur unter dessen Unspornung in Thätigfeit gerath, und daher eben gang in dessen Dienste bleibt. Sie sind bemaufolge feiner andern, als perfonlicher Zwede fähig. Diesen gemäß ichaffen fie ichlechte Gemälde. geistlose Gedichte, seichte, absurde, sehr oft auch unredliche Phi= 25 losopheme, wann es nämlich gilt, durch fromme Unredlichkeit. sich hohen Vorgesetzten zu empfehlen. All ihr Thun und Denken ist also persönlich. Daber gelingt es ihnen höchstens, sich das Meußere, Zufällige und Beliebige fremder, achter Werke als Manier anzueignen, wo sie bann, statt des Rerns, die Schaale 30 fassen, jedoch vermeinen. Alles erreicht, ja, jene übertroffen zu haben. Wird bennoch das Miklingen offenbar; so hofft Mander, es durch seinen guten Willen am Ende doch zu erreichen. Aber gerade dieser gute Wille macht es unmöglich; weil derfelbe boch nur auf persönliche Zwede hinausläuft: bei solchen aber 35 kann es weder mit Runft, noch Poesie, noch Philosophie je Ernst werden. Auf Jene paft daher gang eigentlich die Redens= art: sie stehen sich selbst im Lichte. Ihnen ahndet es nicht, daß allein der von der herrschaft des Willens und allen seinen Brojetten losgerissene und dadurch frei thätige Intellett, weil nur er ben mahren Ernst verleiht, ju achten Produktionen befähigt: und das ist gut für sie; sonst sprängen sie ins Wasser. - Der aute Wille ist in der Moral Alles; aber in der Runft ist er nichts: da gilt, wie schon das Wort andeutet, allein das Rön= 1 nen. - Alles fommt gulegt barauf an, wo ber eigentliche Ernft bes Menschen liegt. Bei fast Allen liegt er ausschließlich im eigenen Wohl und dem der Ihrigen; daher sie dies und nichts Anderes ju fordern im Stande find; weil eben fein Borfak, feine willfürliche und absichtliche Anstrengung, den wahren, tiefen, 10 eigentlichen Ernst verleiht, oder ersent, oder richtiger verlegt. Denn er bleibt stets da, wo die Natur ihn hingelegt hat: ohne ihn aber fann Alles nur halb betrieben werden. Daher sorgen, aus dem selben Grunde, geniale Individuen oft schlecht für ihre eigene Wohlfahrt. Wie ein bleiernes Unhängsel einen Rörper 15 immer wieder in die Lage gurudbringt, Die sein durch dasselbe beterminirter Schwerpuntt erfordert; so gieht der mahre Ernst bes Menschen die Rraft und Aufmerksamkeit seines Intellekts immer dahin zurud, wo er liegt: alles Andere treibt der Mensch ohne wahren Ernft. Daher find allein die höchft feltenen, abnormen 20 Menschen, deren wahrer Ernst nicht im Persönlichen und Prattischen, sondern im Objektiven und Theoretischen liegt, im Stande, das Wesentliche der Dinge und der Welt, also die höchsten Wahrheiten, aufzufassen und in irgend einer Art und Weise wiederzugeben. Denn ein solcher außerhalb des Individui, in 25 das Objektive fallender Ernst desselben ist etwas der mensch= lichen Natur Fremdes, etwas Unnatürliches, eigentlich Uebernatürliches: jedoch allein durch ihn ist ein Mensch arok, und bemgemäß wird alsdann sein Schaffen einem von ihm verschiebenen Genius zugeschrieben, der ihn in Besitz nehme. Ginem 30 solden Menschen ift sein Bilben, Dichten ober Denten 3wed, den Uebrigen ist es Mittel. Diese suchen dabei ihre Sache. und wissen, in der Regel, sie wohl zu fordern, da sie sich den Beitgenoffen anschmiegen, bereit, den Bedürfniffen und Launen derselben zu dienen: daher leben sie meistens in gludlichen Um- 85 ständen; Jener oft in sehr elenden. Denn sein persönliches Wohl opfert er dem objektiven Zwed: er kann eben nicht anders; weil dort sein Ernst liegt. Sie halten es umgekehrt:

darum sind sie klein; er aber ist groß. Demgemäß ist sein Werk für alle Zeiten, aber die Anerkennung besselben fängt meistens erst bei der Nachwelt an: sie leben und sterben mit ihrer Zeit. Groß überhaupt ift nur Der, welcher bei seinem 5 Wirken, dieses sei nun ein praktisches, oder ein theoretisches, nicht seine Sache sucht; sondern allein einen objektiven Zwed verfolgt: er ist es aber selbst bann noch, wann, im Praftischen, Dieser Zwed ein migverstandener, und sogar wenn er, in Folge davon, ein Berbrechen senn sollte. Daß er nicht 10 fich und feine Sache fucht, dies macht ihn, unter allen Umständen, groß. Rlein hingegen ist alles auf persönliche Zwede gerichtete Treiben; weil der dadurch in Thätigfeit Berfette sich nur in seiner eigenen, verschwindend fleinen Berson erkennt und findet. Singegen wer groß ist, erkennt sich in 15 Allem und daher im Ganzen: er lebt nicht, wie Jener, allein im Mikrokosmos, sondern noch mehr im Makrokosmos. Darum eben ist das Ganze ihm angelegen, und er sucht es zu erfassen, um es darzustellen, oder um es zu erklären, oder um praktisch darauf zu wirken. Denn ihm ist es nicht fremd; er fühlt daß 20 es ihn angeht. Wegen dieser Ausdehnung seiner Sphäre nennt man ihn groß. Demnach gebührt nur dem wahren Selden, in irgend einem Sinn, und dem Genie jenes erhabene Brädikat: es besagt, daß sie, der menschlichen Natur entgegen, nicht ihre eigene Sache gesucht, nicht für sich, sondern für Alle gelebt haben. — 25 Wie nun offenbar die Allermeisten stets klein senn mussen und niemals groß senn können; so ist doch das Umgekehrte nicht möglich, daß nämlich Einer durchaus, d. h. stets und jeden Augenblid. groß sei:

> Denn aus Gemeinem ist der Mensch gemacht, Und die Gewohnheit nennt er seine Amme.

80

Jeder große Mann nämlich muß bennoch oft nur das Individuum senn, nur sich im Auge haben, und das heißt klein senn. Hierauf beruht die sehr richtige Bemerkung, daß kein Held es vor seinem Rammerdiener bleibt; nicht aber darauf, daß der Rammerdiener den Helden nicht zu schätzen verstehe; — welches Goethe, in den "Wahlverwandschaften" (Bd. 2, Kap. 5), als Einfall der Ottilie auftischt. —

Das Genie ist sein eigener Lohn: denn das Beste was Einer ist, muß er nothwendig für sich selbst senn. "Wer mit einem Talente, zu einem Talente geboren ist, findet in demselben sein schönstes Dasenn", sagt Goethe. Wenn wir zu einem großen Mann der Borzeit hinaufbliden, denken wir nicht: 5 .. Wie glüdlich ist er, von uns Allen noch jest bewundert zu werden"; fondern: "Wie gludlich muß er gewesen senn im unmittelbaren Genuß eines Geistes, an dessen gurudgelassenen Spuren Jahrhunderte sich erquiden." Richt im Ruhme, sondern in Dem, wodurch man ihn erlangt, liegt der Werth, und in 10 ber Zeugung unsterblicher Rinder der Genuß. Daher find Die, welche die Nichtigkeit des Nachruhmes daraus zu beweisen suchen, daß wer ihn erlangt, nichts davon erfährt, dem Rlügling zu vergleichen, ber einem Manne, welcher auf einen Saufen Austerschaalen im Sofe seines Nachbarn neidische Blide wurfe, 15 sehr weise die gangliche Unbrauchbarkeit berselben demonstriren mollte.

Der gegebenen Darstellung des Wesens des Genies zusolge ist dasselbe in sofern naturwidrig, als es darin besteht, daß der Intellekt, dessen eigentliche Bestimmung der Dienst des Willens 20 ist, sich von diesem Dienste emancipirt, um auf eigene Hand thätig zu senn. Demnach ist das Genie ein seiner Bestimmung untreu gewordener Intellekt. Hierauf beruhen die demselben beisgegebenen Nachtheile, zu deren Betrachtung wir jeht den Weg uns dadurch bahnen, daß wir das Genie mit dem weniger entsesschiedenen Ueberwiegen des Intellekts vergleichen.

Der Intellekt des Normalmenschen, streng an den Dienst seines Willens gebunden, mithin eigentlich bloß mit der Aufsnahme der Motive beschäftigt, läßt sich ansehen als der Romplex von Drahtsäden, womit jede dieser Puppen auf dem Welttheater 30 in Bewegung gesetht wird. Hieraus entspringt der trodene, gesethe Ernst der meisten Leute, der nur noch von dem der Thiere übertroffen wird, als welche niemals lachen. Dagegen könnte man das Genie, mit seinem entsesselten Intellekt, einem unter den großen Drahtpuppen des berühmten Mailändischen Puppens 35 theaters mitspielenden, lebendigen Menschen vergleichen, der unter ihnen der Einzige wäre, welcher Alles wahrnähme und daher gern sich von der Bühne auf eine Weile losmachte, um

aus den Logen das Schauspiel zu genießen: - das ist die geniale Besonnenheit. — Aber selbst der überaus verständige und ver= nünftige Mann, den man beinahe weise nennen könnte, ist vom Genie gar fehr und zwar dadurch verschieden, daß sein Intellett s eine praftische Richtung behält, auf die Wahl der allerbesten Rwede und Mittel bedacht ift, daher im Dienste des Willens bleibt und demnach recht eigentlich naturgemäß beschäftigt ift. Der feste, praftische Lebensernst, welchen die Römer als gravitas bezeichneten, sekt voraus, daß der Intellett nicht den Dienst 10 des Willens verlasse, um hinauszuschweifen zu Dem, was diesen nicht angeht: barum läßt er nicht jenes Auseinandertreten bes Intellekts und des Willens zu, welches Bedingung des Genies ist. Der fluge, ja der eminente Ropf, der zu großen Leistungen im Praftischen Geeignete, ist es gerade baburch, bag bie Objette 15 seinen Willen lebhaft erregen und zum rastlosen Nachforschen ihrer Berhältniffe und Beziehungen anspornen. Auch sein Intellett ift also mit dem Willen fest verwachsen. Bor dem genialen Ropf hingegen schwebt, in seiner objektiven Auffassung, die Er= icheinung der Welt als ein ihm Fremdes, ein Gegenstand ber 20 Rontemplation, der sein Wollen aus dem Bewuftsenn verdrängt. Um diesen Punkt dreht sich der Unterschied zwischen der Befähigung zu Thaten und ber zu Werken. Die lektere verlangt Objektivität und Tiefe ber Erkenntnik, welche gangliche Sonderung des Intellekts vom Willen gur Voraussehung hat: die 25 erstere hingegen verlangt Anwendung der Erkenntnik. Geistes= gegenwart und Entschlossenheit, welche erfordert, daß der Intellett unausgesett den Dienst des Willens besorge. Wo das Band zwischen Intellekt und Wille gelöst ist, wird ber von seiner natürlichen Bestimmung abgewichene Intellekt den Dienst des 30 Willens vernachlässigen: er wird 3. B. selbst in der Noth des Augenblids noch seine Emancipation geltend machen und etwan bie Umgebung, von welcher bem Individuo gegenwärtige Gefahr broht, ihrem malerischen Eindrud nach aufzufassen nicht umbin fönnen. Der Intellett des vernünftigen und verständigen Mannes 35 hingegen ift stets auf seinem Bosten, ist auf die Umstände und beren Erfordernisse gerichtet: ein solcher wird baher in allen Fällen bas ber Sache Angemeffene beschließen und ausführen. folglich teineswegs in jene Excentricitäten, personliche Fehltritte.

ja. Thorheiten verfallen, denen das Genie darum ausgesett ist, daß sein Intellett nicht ausschließlich der Führer und Wächter seines Willens bleibt, sondern, bald mehr bald weniger, vom rein Objettiven in Unspruch genommen wird. Den Gegensat, in welchem die beiden hier abstraft dargestellten, ganglich ver- 5 schiedenen Arten der Befähigung zu einander stehen, hat Goethe uns im Widerspiel des Tasso und Antonio veranschaulicht. Die oft bemertte Verwandschaft des Genies mit dem Wahnsinn beruht eben hauptsächlich auf jener, dem Genie wesentlichen, den= noch aber naturwidrigen Sonderung des Intellekts vom Willen. 10 Diese aber selbst ist keineswegs Dem guguschreiben, bak bas Genie von geringerer Intensität des Willens begleitet sei; da es vielmehr durch einen heftigen und leidenschaftlichen Charafter bedingt ist: sondern sie ist daraus zu erklären, daß der prattisch Ausgezeichnete, der Mann der Thaten, bloß das ganze und volle 15 Maaß des für einen energischen Willen erforderten Intellekts hat, während den meisten Menschen sogar dieses abgeht; das Genie aber in einem völlig abnormen, wirklichen Uebermaak von Intellekt besteht, dergleichen zum Dienste keines Willens erfordert ist. Dieserhalb eben sind die Männer ber achten Werke tausend 20 Mal seltener, als die Männer der Thaten. Jenes abnorme Uebermaaß des Intellekts eben ist es, vermöge dessen dieser das entschiedene Uebergewicht erhält, sich vom Willen losmacht und nun, seines Ursprungs vergessend, aus eigener Rraft und Elasticität frei thätig ift; woraus die Schöpfungen des Genies her- 25 porgehen.

Eben dieses nun ferner, daß das Genie im Wirken des freien, d. h. vom Dienste des Willens emancipirten Intellekts besteht, hat zur Folge, daß die Produktionen desselben keinen nühlichen Zweden dienen. Es werde musicirt, oder philosophirt, 30 gemalt, oder gedichtet; — ein Werk des Genies ist kein Ding zum Nuhen. Unnüh zu senn, gehört zum Charakter der Werke des Genies: es ist ihr Adelsbrief. Alle übrigen Menschenwerke sind da zur Erhaltung, oder Erleichterung unserer Existenz; bloß die hier in Rede stehenden nicht: sie allein sind ihrer selbst wegen 35 da, und sind, in diesem Sinn, als die Blüthe, oder der reine Ertrag des Dasenns anzusehen. Deshalb geht beim Genuß dersselben uns das Herz auf: denn wir tauchen dabei aus dem

schen Erbenäther der Bedürftigkeit auf. — Diesem analog sehen wir, auch außerdem, das Schöne selten mit dem Nühlichen vereint. Die hohen und schönen Bäume tragen kein Obst: die Obstbäume sind kleine, hähliche Krüppel. Die gefüllte Gartens rose ist nicht fruchtbar, sondern die kleine, wilde, fast geruchlose ist es. Die schönsten Gebäude sind nicht die nühlichen: ein Tempel ist kein Wohnhaus. Ein Mensch von hohen, seltenen Geistesgaben, genöthigt einem bloß nühlichen Geschäft, dem der Gewöhnlichste gewachsen wäre, obzuliegen, gleicht einer köstlichen, mit schönster Malerei geschmüdten Base, die als Kochtops versbraucht wird; und die nühlichen Leute mit den Leuten von Genie vergleichen, ist wie Bausteine mit Diamanten vergleichen.

Der blok prattische Mensch also gebraucht seinen Intellett au Dem, wozu ihn die Natur bestimmte, nämlich zum Auffassen 15 der Beziehungen der Dinge, theils zu einander, theils zum Willen des erkennenden Individuums. Das Genie hingegen gebraucht ihn, der Bestimmung besselben entgegen, zum Auffassen des objektiven Wesens der Dinge. Sein Ropf gehört baher nicht ihm, sondern der Welt an, zu deren Erleuchtung in irgend einem 20 Sinne er beitragen wird. Sieraus muffen bem bamit begunstigten Individuo vielfältige Nachtheile erwachsen. Denn sein Intellekt wird überhaupt die Fehler zeigen, die bei jedem Werkzeug, welches zu Dem, wozu es nicht gemacht ist, gebraucht wird, nicht auszubleiben pflegen. Zunächst wird er gleichsam der 25 Diener zweier herren senn, indem er, bei jeder Gelegenheit, sich von dem seiner Bestimmung entsprechenden Dienste losmacht, um seinen eigenen Zweden nachzugehen, wodurch er den Willen oft fehr zur Unzeit im Stich läßt und hienach bas so begabte Individuum für das Leben mehr ober weniger unbrauchbar wird. 20 ja, in seinem Betragen bisweilen an den Wahnsinn erinnert. Sodann wird es, vermöge seiner gesteigerten Erkenntniffraft, in den Dingen mehr das Allgemeine, als das Einzelne seben; mabrend der Dienst des Willens hauptsächlich die Erkenntniß des Einzelnen erfordert. Aber wann nun wieder gelegentlich jene 85 gange, abnorm erhöhte Erfenntniffraft sich plöglich, mit aller ihrer Energie, auf die Angelegenheiten und Miseren des Willens richtet: so wird sie diese leicht zu lebhaft auffassen, Alles in zu grellen Farben, gu hellem Lichte, und ins Ungeheure vergrößert

erbliden, wodurch das Individuum auf lauter Extreme verfällt. Dies noch näher zu erklären, diene Folgendes. Alle große theoretische Leistungen, worin es auch sei, werden baburch ju Stande gebracht, daß ihr Urheber alle Rrafte feines Geiftes auf Einen Buntt richtet, in welchen er sie gusammenschießen läft und ton= 5 centrirt, fo start, fest und ausschlieklich, daß die gange übrige Welt ihm jeht verschwindet und sein Gegenstand ihm alle Realität ausfüllt. Eben diese große und gewaltsame Roncentration, die zu den Privilegien des Genies gehört, tritt nun für dasselbe bisweilen auch bei den Gegenständen der Wirklichkeit und den 10 Angelegenheiten des täglichen Lebens ein, welche alsdann, unter einen solchen Fokus gebracht, eine so monstrose Bergrößerung erhalten, daß sie sich darstellen wie der im Sonnenmitroftop die Statur des Elephanten annehmende Kloh. Hieraus entsteht es. daß hochbegabte Individuen bisweilen über Rleinigkeiten in hef- 15 tige Affekte der verschiedensten Art gerathen, die den Andern unbegreiflich sind, als welche sie in Trauer, Freude, Sorge, Furcht, Born u. f. w. versett seben, durch Dinge, bei welchen ein All= tagsmensch gang gelassen bliebe. Darum also fehlt bem Genie die Nüchternheit, als welche gerade darin besteht, daß man w in den Dingen nichts weiter sieht, als was ihnen, besonders in Sinficht auf unsere möglichen Zwede, wirklich zufommt: baber fann fein nüchterner Mensch ein Genie senn. Bu den angegebenen Nachtheilen gesellt sich nun noch die übergroße Sensibilität, welche ein abnorm erhöhtes Nerven- und Cerebral-Leben 25 mit sich bringt, und awar im Berein mit ber bas Genie ebenfalls bedingenden Heftigkeit und Leidenschaftlichkeit des Wollens. die sich physisch als Energie des Herzschlages darstellt. Aus allem Diesen entspringt fehr leicht jene Ueberspanntheit ber Stimmung. jene Heftigkeit der Affekte, jener schnelle Wechsel der Laune, unter 20 vorherrschender Melancholie, die Goethe uns im Tasso vor Augen gebracht hat. Welche Bernünftigfeit, ruhige Fassung, abgeschlossene Uebersicht, völlige Sicherheit und Gleichmäßigkeit des Betragens zeigt doch der wohlausgestattete Normalmensch, im Bergleich mit der bald träumerischen Bersunkenheit, bald leiden- 35 schaftlichen Aufregung des Genialen, deffen innere Quaal der Mutterschoof unsterblicher Werke ist. - Ru diesem Allen fommt noch, daß das Genie wesentlich einsam lebt. Es ist zu selten,

als daß es leicht auf seines Gleichen treffen könnte, und zu verschieden von den Uebrigen, um ihr Geselle gu fenn. Bei ihnen ist das Wollen, bei ihm das Erkennen das Vorwaltende: baber sind ihre Freuden nicht seine, seine nicht ihre. Sie sind 5 blok moralische Wesen und haben blok persönliche Berhältnisse: er ist zugleich ein reiner Intellekt, ber als solcher ber ganzen Menschheit angehört. Der Gedankengang des von seinem mütterlichen Boden, dem Willen, abgelösten und nur veriodisch au ihm gurudfehrenden Intelletts wird sich von dem des nor-10 malen, auf seinem Stamme haftenden, bald durchweg unterscheiden. Daber, und wegen der Ungleichheit des Schritts, ist Jener nicht zum gemeinschaftlichen Denken, d. h. zur Ronversation mit den Andern geeignet: sie werden an ihm und seiner brudenden Ueberlegenheit so wenig Freude haben, wie er an 15 ihnen. Sie werden daher sich behaalicher mit ihres Gleichen fühlen, und er wird die Unterhaltung mit seines Gleichen, obschon sie in der Regel nur durch ihre nachgelassenen Werke möglich ist, vorziehen. Gehr richtig sagt baber Chamfort: Il y a peu de vices qui empêchent un homme d'avoir beaucoup 20 d'amis, autant que peuvent le faire de trop grandes qualités. Das gludlichste Loos, was dem Genie werden fann, ist Entbindung vom Thun und Lassen, als welches nicht sein Ele= ment ist, und freie Muke zu seinem Schaffen. - Aus diesem Allen ergiebt sich, daß wenn gleich bas Genie ben bamit Begab= 25 ten in den Stunden, wo er, ihm hingegeben, ungehindert im Genuß desselben ichwelgt, hoch beglüden mag; dasselbe bennoch feineswegs geeignet ift, ihm einen gludlichen Lebenslauf zu bereiten, vielmehr das Gegentheil. Dies bestätigt auch die in den Biographien niedergelegte Erfahrung. Dazu fommt noch ein 20 Migverhältniß nach außen, indem das Genie, in seinem Treiben und Leiften felbst, meistens mit feiner Zeit im Widerspruch und Rampfe steht. Die bloßen Talentmänner fommen stets zu rechter Beit: benn, wie sie vom Geiste ihrer Beit angeregt und vom Bedürfniß berfelben hervorgerufen werden; fo find fie auch gerade 35 nur fähig diesem zu genügen. Gie greifen daher ein in ben fortschreitenden Bildungsgang ihrer Zeitgenoffen, ober in die schrittweise Forderung einer speciellen Wissenschaft: bafür wird ihnen Lohn und Beifall. Der nächsten Generation jedoch sind

ihre Werte nicht mehr genießbar: sie muffen burch andere erfett werden, die dann auch nicht ausbleiben. Das Genie hingegen trifft in seine Zeit, wie ein Romet in die Planetenbahnen, deren mohlgeregelter und übersehbarer Ordnung fein völlig excentrischer Lauf fremd ift. Demnach tann es nicht eingreifen in den porgefundenen, regelmäßigen Bildungsgang ber Zeit, sondern wirft seine Werke weit hinaus in die porliegende Bahn (wie der sich bem Tode weihende Imperator seinen Speer unter die Feinde), auf welcher die Zeit solche erst einzuholen hat. Sein Berhältnik zu den während dessen fulminirenden Talentmännern könnte es 10 in den Worten des Evangelisten ausdrücken: Ο καιρος δ εμος ουπω παρεστιν δ δε καιρος δ ύμετερος παντοτε εστιν έτοιμος (Joh. 7, 6). — Das Talent vermag zu leisten was die Lei= stungsfähigkeit, jedoch nicht die Apprehensionsfähigkeit der Uebrigen überschreitet: daher findet es sogleich seine Schäher. Singegen 15 geht die Leistung des Genies nicht nur über die Leistungs=, sondern auch über die Apprehensionsfähigkeit der Andern hinaus: daher werden diese seiner nicht unmittelbar inne. Das Talent gleicht bem Schüten, ber ein Ziel trifft, welches bie Uebrigen nicht erreichen können; das Genie dem, der eines 20 trifft, bis zu welchem sie nicht ein Mal zu sehen vermögen: da= her sie nur mittelbar, also spät, Runde davon erhalten, und so= gar diese nur auf Treu und Glauben annehmen. Demgemäß sagt Goethe im Lehrbrief: "Die Nachahmung ist uns angeboren; das Nachzuahmende wird nicht leicht erkannt. Selten wird das m Treffliche gefunden, seltner geschätt." Und Chamfort fagt: Il en est de la valeur des hommes comme de celle des diamans, qui, à une certaine mesure de grosseur, de pureté, de perfection, ont un prix fixe et marqué, mais qui, par-delà cette mesure, restent sans prix, et ne trouvent 30 point d'acheteurs. Auch schon Bako von Berulam hat es ausgesprochen: Infimarum virtutum, apud vulgus, laus est, mediarum admiratio, supremarum sensus nullus (De augm. sc., L. VI, c. 3). Ja, möchte vielleicht Einer entgegnen, apud vulgus! - Dem muß ich jedoch zu hülfe kommen mit so Machiavelli's Versicherung: Nel mondo non è se non volgo\*);

<sup>\*)</sup> Es giebt nichts Anderes auf der Welt, als Bulgus.

wie denn auch Thilo (über den Ruhm) bemerkt, daß zum großen Saufen gewöhnlich Einer mehr gehört, als Jeder glaubt. — Eine Folge dieser späten Anerkennung der Werke des Genies ist, daß sie selten von ihren Zeitgenossen und demnach in der Frische des Kolorits, welche die Gleichzeitigkeit und Gegenwart verleiht, genossen werden, sondern, gleich den Feigen und Datteln, viel mehr im trocenen, als im frischen Zustande. —

Wenn wir nun endlich noch bas Genie von der somatischen Seite betrachten; so finden wir es durch mehrere anatomische und 10 physiologische Eigenschaften bedingt, welche einzeln selten voll= fommen porhanden, noch seltener vollständig beisammen, bennoch alle unerläglich erfordert find; fo daß daraus erflärlich wird, warum das Genie nur als eine völlig vereinzelte, fast portentose Ausnahme vorkommt. Die Grundbedingung ist ein abnormes 15 Ueberwiegen der Sensibilität über die Irritabilität und Reprobuktionstraft, und zwar, was die Sache erschwert, auf einem männlichen Rörper. (Weiber können bedeutendes Talent, aber fein Genie haben: benn sie bleiben stets subjettiv.) Imgleichen muß das Cerebralinstem vom Gangliensnstem durch vollkommene 20 Jolation rein geschieden senn, so daß es mit diesem in voll= fommenem Gegensat stehe, wodurch das Gehirn sein Barasiten= leben auf dem Organismus recht entschieden, abgesondert, fraftig und unabhängig führt. Freilich wird es dadurch leicht feindlich auf den übrigen Organismus wirfen und, durch sein erhöhtes 25 Leben und rastlose Thatigfeit, ihn frühzeitig aufreiben, wenn nicht auch er selbst von energischer Lebenstraft und wohl tonsti= tuirt ist: auch dieses Lettere also gehört zu den Bedingungen. Ja, sogar ein guter Magen gehört bazu, wegen bes speciellen und engen Ronsensus dieses Theiles mit bem Gehirn. Sauptso sächlich aber muß das Gehirn von ungewöhnlicher Entwidelung und Größe, besonders breit und hoch senn: hingegen wird die Tiefendimension gurudstehen, und das große Gehirn im Berhalt= nik gegen das fleine abnorm überwiegen. Auf die Gestalt dessel= ben im Gangen und in den Theilen kommt ohne Zweifel sehr 35 viel an: allein dies genau zu bestimmen, reichen unsere Renntnisse noch nicht aus; obwohl wir die edle, hohe Intelligenz verfunbende Korm eines Schadels leicht erkennen. Die Textur ber Gehirnmasse muß von der außersten Feinheit und Bollendung

senn und aus der reinsten, ausgeschiedensten, gartesten und erregbariten Nervensubstanz bestehen: gewiß hat auch das quantitative Berhältniß der weißen gur grauen Substang entschiedenen Ginfluß, den wir aber ebenfalls noch nicht anzugeben vermögen. Inzwischen besagt der Obduktionsbericht der Leiche Bnron's\*), b daß bei ihm die weiße Substang in ungewöhnlich starkem Berhältnik zur grauen ftand; desgleichen, daß sein Gehirn 6 Pfund gewogen hat. Cuvier's Gehirn hat 5 Pfund gewogen: das normale Gewicht ist 3 Pfund. - Im Gegensatz des überwiegenden Gehirns muffen Rudenmark und Nerven ungewöhnlich dunn 10 fenn. Ein ichon gewölbter, hoher und breiter Schadel, von dunner Anochenmasse, muß das Gehirn schüken, ohne es irgend einzuengen. Diese ganze Beschaffenheit des Gehirns und Nervensnstems ist das Erbtheil von der Mutter: worauf wir im folgen= den Buche gurudkommen werden. Dieselbe ist aber, um das 15 Phänomen des Genies hervorzubringen, durchaus unzureichend, wenn nicht, als Erbtheil vom Bater, ein lebhaftes, leidenschaft= liches Temperament hinzukommt, sich somatisch darstellend als un= gewöhnliche Energie des Herzens und folglich des Blutumlaufs. zumal nach dem Ropfe hin. Denn hiedurch wird zunächst jene 20 bem Gehirn eigene Turgesceng vermehrt, vermöge beren es gegen seine Wände drüdt; daher es aus jeder durch Berletung entstan= benen Deffnung in diesen hervorquillt: zweitens erhält durch die gehörige Rraft des Herzens das Gehirn diejenige innere, von seiner beständigen Sebung und Senkung bei jedem Athemauge 25 noch verschiedene Bewegung, welche in einer Erschütterung seiner ganzen Masse bei jedem Bulsschlage der vier Cerebral-Arterien besteht und beren Energie seiner hier vermehrten Quantität ent= sprechen muß, wie denn diese Bewegung überhaupt eine uner= läfliche Bedingung seiner Thätigkeit ist. Dieser ist eben daber 80 auch eine kleine Statur und besonders ein furger Sals gunftig. weil, auf dem fürzern Wege, das Blut mit mehr Energie gum Gehirn gelangt: deshalb sind die großen Geister selten von großem Rörper. Jedoch ist jene Rurge des Weges nicht unerläftlich: 3. B. Goethe war von mehr als mittlerer Höhe. Wenn nun 36 aber die ganze den Blutumlauf betreffende und daher vom Bater

<sup>\*)</sup> In Medwin's Conversations of L. Byron, p. 333.

kommende Bedingung fehlt; so wird die von der Mutter stammende gunstige Beschaffenheit des Gehirns höchstens ein Talent, einen feinen Berstand, den das alsbann eintretende Phleama unterstütt, hervorbringen: aber ein phleamatisches Genie ist un-5 möglich. Aus dieser vom Bater kommenden Bedingung des Genies erklären sich viele der oben geschilderten Temperamentsfehler besselben. It hingegen diese Bedingung ohne die erstere, also bei gewöhnlich oder gar schlecht konstituirtem Gehirn vorhanden; so giebt sie Lebhaftigkeit ohne Geist, Sitze ohne Licht, 10 liefert Tollköpfe. Meniden von unerträglicher Unruhe und Betulang. Daß von zwei Brüdern nur der eine Genie hat, und dann meistens der ältere, wie es 3. B. Rants Kall war, ist qunächst daraus erklärlich, daß nur bei feiner Reugung ber Bater im Alter der Rraft und Leidenschaftlichkeit war: wiewohl auch 15 die andere, pon der Mutter stammende Bedingung durch ungunstige Umstände verfümmert werden fann.

Noch habe ich hier eine besondere Bemerkung hingugufügen über den kindlichen Charafter des Genies. d. h. über eine gewisse Aehnlichkeit, welche zwischen dem Genie und dem Rindes-20 alter Statt findet. — In der Rindheit nämlich ist, wie beim Genie, das Cerebral= und Nervensnstem entschieden überwiegend: benn seine Entwidelung eilt ber bes übrigen Organismus weit voraus; so daß bereits mit dem siebenten Jahre das Gehirn seine volle Ausbehnung und Masse erlangt bat. Schon Bichat sagt 25 daher: Dans l'enfance le systême nerveux, comparé au musculaire, est proportionnellement plus considérable que dans tous les âges suivans, tandis que, par la suite, la pluspart des autres systêmes prédominent sur celui-ci. On sait que, pour bien voir les nerfs, on choisit toujours les 20 enfans (De la vie et de la mort, Art. 8, §. 6). Um spä= testen hingegen fängt die Entwidelung des Genitalinstems an. und erst beim Eintritt des Mannesalters sind Irritabilität, Reproduftion und Genitalfunttion in voller Rraft, wo sie bann. in der Regel, das Uebergewicht über die Gehirnfunktion haben. 35 Hieraus ist es erklärlich, daß die Rinder, im Allgemeinen, so flug, vernünftig, wigbegierig und gelehrig, ja, im Gangen, gu aller theoretischen Beschäftigung aufgelegter und tauglicher, als die Erwachsenen, sind: sie haben nämlich in Folge ienes Entwidelungsganges mehr Intellekt als Willen, d. h. als Neigung, Begierde, Leidenschaft. Denn Intellett und Gehirn sind Eins, und eben so ist das Genitalinstem Eins mit der heftigsten aller Begierden: daher ich dasselbe den Brennpunkt des Willens genannt habe. Eben weil die heillose Thätigkeit dieses Snstems 5 noch schlummert, während die des Gehirns icon volle Regsamfeit hat, ist die Rindheit die Zeit der Unschuld und des Gludes, das Paradies des Lebens, das perlorene Eden, auf welches wir. unsern gangen übrigen Lebensweg hindurch, sehnsüchtig gurudbliden. Die Basis jenes Gludes aber ist, daß in der Rindheit 10 unser ganges Dasenn viel mehr im Erkennen, als im Wollen lieat: welcher Zustand zudem noch von außen durch die Neuheit aller Gegenstände unterstützt wird. Daher liegt die Welt, im Morgenglanze des Lebens, so frisch, so zauberisch schimmernd, so angie= hend vor uns. Die kleinen Begierden, schwankenden Reigungen 15 und geringfügigen Sorgen der Rindheit sind gegen jenes Borwalten der erkennenden Thätigkeit nur ein schwaches Gegengewicht. Der unschuldige und flare Blid ber Rinder, an dem wir uns erquiden, und der bisweilen, in einzelnen, den erha= benen, kontemplativen Ausbrud, mit welchem Raphael seine w Engelstöpfe verherrlicht hat, erreicht, ift aus bem Gesagten erflärlich. Demnach entwideln die Geistesfräfte sich viel früher. als die Bedürfnisse, welchen zu dienen sie bestimmt sind: und hierin verfährt die Natur, wie überall, fehr zwedmäßig. Denn in dieser Zeit der vorwaltenden Intelligenz sammelt der Mensch 25 einen großen Borrath von Erkenntnissen, für fünftige, ihm gur Beit noch fremde Bedürfnisse. Daher ist sein Intellett jest unablässig thätig, fakt begierig alle Erscheinungen auf, brutet barüber und speichert sie sorgfältig auf, für die tommende Zeit, der Biene gleich, die fehr viel mehr Honig sammelt, als sie ver- wo gehren kann, im Borgefühl fünftiger Bedürfnisse. Gewiß ist was der Mensch bis zum Eintritt der Bubertät an Einsicht und Renntniß erwirbt, im Ganzen genommen, mehr, als Alles was er nachher lernt, wurde er auch noch so gelehrt: benn es ist die Grundlage aller menschlichen Erkenntnisse. — Bis zur selben 25 Beit waltet im kindlichen Leibe die Blasticität vor, beren Kräfte späterhin, nachdem sie ihr Werk vollendet hat, durch eine Metastase, sich auf das Generationssnstem werfen, wodurch mit

der Pubertät der Geschlechtstrieb eintritt und jett allmälig der Wille das Uebergewicht erhält. Dann folgt auf die vorwaltend theoretische, lernbegierige Rindheit das unruhige, bald stürmische, bald schwermuthige Jünglingsalter, welches nachher in das hef= 5 tige und ernste Mannesalter übergeht. Gerade weil im Rinde jener unheilschwangere Trieb fehlt, ist das Wollen desselben so gemäkigt und bem Erfennen untergeordnet, woraus jener Charafter von Unichuld, Intelligeng und Bernünftigfeit entsteht, welcher dem Rindesalter eigenthümlich ist. - Worauf nun die 10 Aehnlichkeit des Rindesalters mit dem Genie beruhe, brauche ich faum noch auszusprechen: im Ueberschuß ber Erfenntniffräfte über die Bedürfnisse des Willens, und im daraus entspringenden Bormalten der bloß erkennenden Thätigkeit. Wirklich ist jedes Rind gemillermaaken ein Genie, und jedes Genie gewissermaaken ein 15 Rind. Die Berwandschaft Beiber zeigt sich zunächst in ber Naivetät und erhabenen Einfalt, welche ein Grundzug des ächten Genies ist: sie tritt auch aukerdem in manchen Zugen an ben Tag; so daß eine gewisse Rindlichkeit allerdings zum Charafter bes Genies gehört. In Riemers Mittheilungen über Goethe 20 wird (Bd. I. S. 184) erwähnt, daß herder und Andere Goethen tadelnd nachsagten, er sei ewig ein großes Rind: gewiß haben sie es mit Recht gesagt, nur nicht mit Recht getadelt. Auch von Mogart hat es geheißen, er sei zeitlebens ein Rind geblieben. (Nissens Biographie Mozarts: S. 2 und 529.) Schlichtegrolls 25 Netrolog (von 1791, Bd. II, S. 109) fagt von ihm: "Er wurde früh in seiner Runft ein Mann; in allen übrigen Berhältnissen aber blieb er beständig ein Rind." Jedes Genie ift icon barum ein grokes Rind, weil es in die Welt hineinschaut als in ein Fremdes, ein Schauspiel, daher mit rein objektivem Interesse. 30 Demgemäß hat es, so wenig wie das Rind, jene trodene Ernsthaftigkeit ber Gewöhnlichen, als welche, feines andern als des Subjektiven Interesses fabig, in den Dingen immer blok Motive für ihr Thun sehen. Wer nicht zeitlebens gewissermaafen ein grokes Rind bleibt, sondern ein ernsthafter, nüchterner, durchweg 25 gesetzter und vernünftiger Mann wird, kann ein sehr nüglicher und tuchtiger Burger biefer Welt fenn; nur nimmermehr ein Genie. In der That ist das Genie es dadurch, dak ienes, dem Rindesalter natürliche, Ueberwiegen des fensibeln Snitems und

der erkennenden Thätigkeit sich bei ihm, abnormer Beise, bas gange Leben hindurch erhält, also hier ein perennirendes wird. Eine Spur davon zieht sich freilich auch bei manchen gewöhnlichen Menschen noch bis ins Junglingsalter hinüber; daber 3. B. an manden Studenten noch ein rein geistiges Streben 5 und eine genigle Excentricität unverkennbar ist. Allein die Natur fehrt in ihr Gleis gurud: fie verpuppen fich und ersteben, im Mannesalter, als eingefleischte Philister, über die man erschridt, wann man sie in spätern Jahren wieder antrifft. - Auf dem ganzen hier dargelegten Hergang beruht auch Goethe's schone 10 Bemerkung: "Rinder halten nicht was sie versprechen; junge Leute sehr selten, und wenn sie Wort halten, halt es ihnen die Welt nicht." (Wahlverwandschaften, Th. I, Rap. 10.) Welt nämlich, welche die Rronen, die sie für das Berdienst hoch emporhielt, nachher Denen auffent, welche Werkzeuge ihrer nie= 15 brigen Absichten werden, oder aber sie zu betrügen verstehen. — Dem Gesagten gemäß giebt es, wie eine bloße Jugendiconheit, die fast Jeder Ein Mal besitht (beauté du diable), auch eine bloke Jugend-Intellektualität, ein gewisses geistiges, jum Auffassen, Berstehen, Lernen geneigtes und geeignetes Wesen, welches 20 Jeder in der Rindheit, Einige noch in der Jugend haben, das aber danach sich verliert, eben wie jene Schönheit. Nur bei höchst Wenigen, den Auserwählten, dauert das Eine, wie das Andere, das gange Leben hindurch fort; so daß selbst im höhern Alter noch eine Spur davon sichtbar bleibt: dies sind die wahrhaft schönen, 25 und die wahrhaft genialen Menschen.

Das hier in Erwägung genommene Ueberwiegen des ceresbralen Nervenspstems und der Intelligenz in der Kindheit, nebst dem Zurücktreten derselben im reisen Alter, erhält eine wichtige Erläuterung und Bestätigung dadurch, daß bei dem Thier= 30 geschlechte, welches dem Menschen am nächsten stehet, den Affen, das selbe Berhältniß in auffallendem Grade Statt sindet. Es ist allmälig gewiß geworden, daß der so höchst intelligente Orang= Utan ein junger Pongo ist, welcher, wann herangewachsen, die große Menschenähnlichkeit des Antlitzes und zugleich die erstaun= 35 liche Intelligenz verliert, indem der untere, thierische Theil des Gesichts sich vergrößert, die Stirn dadurch zurücktritt, große cristae, zur Muskelanlage, den Schädel thierisch gestalten, die

Thätigkeit des Nervensnstems sinkt und an ihrer Stelle eine außerordentliche Muskelkraft sich entwidelt, welche, als gu feiner Erhaltung ausreichend, die große Intelligenz jest überflüssig macht. Besonders wichtig ist, was in dieser Sinsicht Friedrich Cuvier s gesagt und Flourens erläutert hat in einer Recension der Histoire naturelle des Erstern, welche sich im Septemberheft des Journal des Savans von 1839 befindet und auch, mit einigen Busähen, besonders abgedrudt ist unter dem Titel: Résumé analytique des observations de Fr. Cuvier sur l'instinct et l'in-10 telligence des animaux, p. Flourens. 1841. Daselbst, S. 50, heißt es: "L'intelligence de l'orang-outang, cette intelligence si développée, et développée de si bonne heure, décroit avec l'âge. L'orang-outang, lorsqu'il est jeune, nous étonne par sa pénétration, par sa ruse, par son adresse; l'orang-15 outang, devenu adulte, n'est plus qu'un animal grossier, brutal, intraitable. Et il en est de tous les singes comme de l'orang-outang. Dans tous, l'intelligence décroit à mesure que les forces s'accroissent. L'animal qui a le plus d'intelligence, n'a toute cette intelligence que dans le jeune 20 age." — Ferner S. 87: "Les singes de tous les genres offrent ce rapport inverse de l'âge et de l'intelligence. Ainsi, par exemple, l'Entelle (espèce de guenon du sousgenre des Semno-pithèques et l'un des singes vénérés dans la religion des Brames) a, dans le jeune âge, le front large, 25 le museau peu saillant, le crâne élevé, arrondi, etc. l'âge le front disparait, recule, le museau proémine; et le moral ne change pas moins que le physique: l'apathie, la violence, le besoin de solitude, remplacent la pénétration, la docilité, la confiance. "Ces différences sont si grandes", 30 dit Mr. Fréd. Cuvier, .. que dans l'habitude où nous sommes de juger des actions des animaux par les nôtres, nous prendrions le jeune animal pour un individu de l'âge, où toutes les qualités morales de l'espèce sont acquises, et l'Entelle adulte pour un individu qui n'aurait encore que 35 ses forces physiques. Mais la nature n'en agit pas ainsi avec ces animaux, qui ne doivent pas sortir de la sphère étroite, qui leur est fixée, et à qui il suffit en quelque sorte de pouvoir veiller à leur conservation. Pour cela l'intelligence était nécessaire, quand la force n'existait pas, et quand celle-ci est acquise, toute autre puissance perd de son utilité." — Und S. 118: "La conservation des espèces ne repose pas moins sur les qualités intellectuelles des animaux, que sur leurs qualités organiques." Dieses Lettere 5 bestätigt meinen Sat, daß der Intellekt, so gut wie Klauen und Jähne, nichts Anderes, als ein Werkzeug zum Dienste des Willens ist.

# Rapitel 32\*).

#### Ueber den Wahnsinn.

10

Die eigentliche Gesundheit des Geistes besteht in der vollkommenen Ruderinnerung. Freilich ist biese nicht so zu verstehen, daß unser Gedächtniß Alles aufbewahrte. Denn unser gurudgelegter Lebensweg schrumpft in der Zeit ausammen, wie der des zurudsehenden Wanderers im Raum: bisweilen wird es uns 15 schwer, die einzelnen Jahre zu unterscheiden; die Tage sind meistens unkenntlich geworden. Eigentlich aber sollen nur die gang gleichen und ungählige Mal wiederkehrenden Borgange, beren Bilder gleichsam einander beden, in der Erinnerung so gusammenlaufen, daß sie individuell unkenntlich werden: hingegen muß 20 jeder irgend eigenthumliche, oder bedeutsame Borgang in der Erinnerung wieder aufzufinden senn; wenn der Intellekt normal, fräftig und gang gesund ift. - Als ben gerrissenen Naden Dieser, wenn auch in stets abnehmender Rulle und Deutlichkeit, doch gleichmäßig fortlaufenden Erinnerung habe ich im Texte den 25 Wahnsinn bargestellt. Bur Bestätigung hievon biene folgende Betrachtung.

Das Gedächtniß eines Gesunden gewährt über einen Borgang, dessen Zeuge er gewesen, eine Gewißheit, welche als eben

<sup>\*)</sup> Dieses Kapitel bezieht sich auf die zweite Hälfte des §. 36 des ersten so Bandes.

so fest und sicher angesehen wird, wie seine gegenwärtige Wahr= nehmung einer Sache; baber berfelbe, wenn von ihm beschworen, por Gericht dadurch festgestellt wird. Singegen wird der bloke Berdacht des Wahnsinns die Aussage eines Zeugen sofort ent= 5 fraften. Sier also liegt das Rriterium zwischen Geistesgesundheit und Berrudtheit. Sobald ich zweifle, ob ein Vorgang, deffen ich mich erinnere, auch wirklich Statt gefunden, werfe ich auf mich selbst ben Berbacht des Wahnsinns; es sei benn, ich ware ungewiß, ob es nicht ein bloker Traum gewesen. Zweifelt ein 10 Anderer an der Wirklichkeit eines von mir als Augenzeugen ergählten Vorgangs, ohne meiner Redlichkeit zu miktrauen; so hält er mich für verrüdt. Wer durch häufig wiederholtes Ergählen eines ursprünglich von ihm erlogenen Borganges endlich dahin kommt, ihn selbst zu glauben, ist, in diesem Ginen Bunkt, eigent= 15 lich schon verrückt. Man fann einem Berrückten wikige Einfälle. einzelne gescheute Gedanken, selbst richtige Urtheile zutrauen : aber feinem Zeugnif über vergangene Begebenheiten wird man feine Gültigkeit beilegen. In der Lalitavistara, bekanntlich der Lebens= geschichte des Buddha Schakna-Muni, wird erzählt, daß, im Au-20 genblide seiner Geburt, auf der gangen Welt alle Rranke gefund, alle Blinde sehend, alle Taube hörend wurden und alle Wahnsinnigen "ihr Gedächtniß wiedererhielten". Letteres wird sogar an zwei Stellen erwähnt\*).

Meine eigene, vieljährige Erfahrung hat mich auf die Bersunthung geführt, daß Wahnsinn verhältnißmäßig am häufigsten bei Schauspielern eintritt. Welchen Mißbrauch treiben aber auch diese Leute mit ihrem Gedächtniß! Täglich haben sie eine neue Rolle einzulernen, oder eine alte aufzufrischen: diese Rollen sind aber sämmtlich ohne Zusammenhang, ja, im Widerspruchund Konstraft mit einander, und jeden Abend ist der Schauspieler bemüht, sich selbst ganz zu vergessen, um ein völlig Anderer zu senn. Dergleichen bahnt geradezu den Weg zum Wahnsinn.

Die im Texte gegebene Darstellung der Entstehung des Wahnsinns wird faßlicher werden, wenn man sich erinnert, wie 25 ungern wir an Dinge denken, welche unser Interesse, unsern

<sup>\*)</sup> Rgya Tcher Rol Pa, Hist. de Bouddha Chakya Mouni, trad. du Tibétain p. Foucaux, 1848, p. 91 et 99.

Stol3, oder unsere Buniche start verlegen, wie schwer wir uns entschließen, Dergleichen dem eigenen Intellekt zu genauer und ernster Untersuchung vorzulegen, wie leicht wir dagegen unbewußt davon wieder abspringen, oder abschleichen, wie hingegen an= genehme Angelegenheiten gang von selbst uns in den Sinn kommen 5 und, wenn verscheucht, uns stets wieder beschleichen, daher wir ihnen stundenlang nachhängen. In jenem Widerstreben des Willens, das ihm Widrige in die Beleuchtung des Intellekts tommen zu lassen, liegt die Stelle, an welcher der Wahnsinn auf ben Geist einbrechen fann. Jeder widrige neue Vorfall nämlich w muß vom Intellett assimilirt werden, d. h. im System der sich auf unsern Willen und sein Interesse beziehenden Wahrheiten eine Stelle erhalten, was immer Befriedigenderes er auch zu verdrängen haben mag. Sobald dies geschehen ist, schmerzt er schon viel weniger: aber diese Operation selbst ist oft sehr schmerzlich, 15 geht auch meistens nur langsam und mit Widerstreben von Statten. Inzwischen kann nur sofern sie jedesmal richtig vollzogen worden, die Gesundheit des Geistes bestehen. Erreicht hingegen. in einem einzelnen Fall, das Widerstreben und Sträuben des Willens wider die Aufnahme einer Erkenntniß den Grad, daß 20 jene Operation nicht rein durchgeführt wird; werden demnach dem Intellekt gewisse Borfälle oder Umständevöllig unterschlagen, weil der Wille ihren Unblid nicht ertragen fann; wird alsdann, des nothwendigen Zusammenhangs wegen, die dadurch entstandene Lude beliebig ausgefüllt; - so ist der Wahnsinn ba. Denn der 25 Intellett hat seine Natur aufgegeben, dem Willen zu gefallen: der Mensch bildet sich jest ein was nicht ist. Jedoch wird der so entstandene Wahnsinn jest der Lethe unerträglicher Leiden: er war das lette Sulfsmittel der geängstigten Natur, d. i. des Willens. 30

Beiläufig sei hier ein beachtungswerther Beleg meiner Ansicht erwähnt. Karlo Gozzi, im Mostro turchino, Akt 1, Scene 2, führt uns eine Person vor, welche einen Bergessenheit herbeisführenden Zaubertrank getrunken hat: diese stellt sich ganz wie eine Wahnsinnige dar.

35

Der obigen Darstellung zufolge kann man also ben Urssprung des Wahnsinns ansehen als ein gewaltsames "Sich aus bem Sinn schlagen" irgend einer Sache, welches jedoch nur mög-

lich ist mittelst des "Sich in den Ropf segen" irgend einer anbern. Geltener ift der umgekehrte Bergang, daß nämlich bas "Sich in den Ropf seken" das Erste und das "Sich aus dem Sinn Schlagen" bas Zweite ift. Er findet jedoch Statt in ben 5 Källen, wo Einer den Unlag, über welchen er verrudt geworden, beständig gegenwärtig behält und nicht davon los kommen kann: so 3. B. bei manchem verliebten Wahnsinn, Erotomanie, wo dem Unlaß fortwährend nachgehangen wird; auch bei bem aus Schred über einen plöklichen, entseklichen Borfall entstandenen Wahnfinn. 10 Solche Rrante halten den gefahten Gedanten gleichsam frampfhaft fest, so daß tein anderer, am wenigsten ein ihm entgegenstehender, auftommen fann. Bei beiden Bergangen bleibt aber das Besentliche des Wahnsinns das Selbe, nämlich die Unmöglichkeit einer gleichförmig ausammenhängenden Ruderinnerung, wie folche die 15 Basis unserer gesunden, vernünftigen Besonnenheit ist. — Viel= leicht könnte der hier dargestellte Gegensat der Entstehungsweise, wenn mit Urtheil angewandt, einen scharfen und tiefen Eintheilungsgrund des eigentlichen Irrwahns abgeben.

Uebrigens habe ich nur den psychischen Ursprung des Wahn-20 sinns in Betracht genommen, also den durch äußere, objektive Unlässe herbeigeführten. Defter jedoch beruht er auf rein somatischen Ursachen, auf Mikbildungen, ober partiellen Desorganis sationen des Gehirns, oder seiner Sullen, auch auf dem Einfluß, welchen andere frankhaft affizirte Theile auf das Gehirn ausüben. 25 Hauptfächlich bei letterer Art des Wahnsinns mögen falsche Sinnesanschauungen, Hallucinationen, vorkommen. Jedoch werden beiderlei Ursachen des Wahnsinns meistens von einanderparticipiren. zumal die psychische von der somatischen. Es ist damit wie mit bem Gelbstmorbe: selten mag diefer durch ben äukern Unlag allein 30 herbeigeführt senn, sondern ein gewisses förperliches Migbehagen liegt ihm zum Grunde, und je nach dem Grade, den dieses erreicht, ist ein größerer ober fleinerer Unlag von außen erforderlich; nur beim höchsten Grade besselben gar feiner. Daber ift fein Unglud fo groß, daß es Jeden gum Gelbstmord bewöge, 35 und feines so flein, daß nicht schon ein ihm gleiches dahin geführt hätte. Ich habe die psnchische Entstehung des Wahnlinns dargelegt, wie sie bei bem, wenigstens allem Unschein nach, Gefunden durch ein großes Unglud herbeigeführt wird. Bei dem somatisch bereits stark dazu Disponirten wird eine sehr geringe Widerwärtigkeit dazu hinreichend senn: so z. B. erinnere ich mich eines Menschen im Irrenhause, welcher Soldat gewesen und wahnsinnig geworden war, weil sein Offizier ihn mit Er angeredet hatte. Bei entschiedener körperlicher Anlage, bedarf es, so bald diese zur Reise gekommen, gar keines Anlasses. Der aus bloß psychischen Ursachen entsprungene Wahnsinn kann vielleicht, durch die ihn erzeugende, gewaltsame Verkehrung des Gedankenslaufs, auch eine Art Lähmung oder sonstige Depravation irgend welcher Gehirntheile herbeisühren, welche, wenn nicht bald ges 10 hoben, bleibend wird; daher Wahnsinn nur im Ansang, nicht aber nach längerer Zeit heilbar ist.

Daß es eine mania sine delirio, Raserei ohne Verrudtheit, gebe, hatte Binel gelehrt, Esquirol bestritten, und seitdem ist viel dafür und dawider gesagt worden. Die Frage ist nur 15 empirisch zu entscheiben. Wenn aber ein solcher Buftand wirklich porkommt; so ist er daraus zu erklären, daß hier der Wille sich der Herrschaft und Leitung des Intelletts, und mithin der Motive, periodisch gang entzieht, wodurch er dann als blinde, ungestume, zerstörende Naturfraft auftritt, und bemnach sich äußert 20 als die Sucht, Alles, was ihm in den Weg kommt, zu vernichten. Der so losgelassene Wille gleicht dann bem Strome, ber ben Damm burchbrochen, dem Rosse, das den Reiter abgeworfen hat, der Uhr, aus welcher die hemmenden Schrauben herausgenommen find. Jedoch wird blog die Bernunft, also die reflet = 25 tive Erkenntnik, von jener Suspension getroffen, nicht auch die intuitive; ba sonst ber Wille ohne alle Leitung, folglich ber Mensch unbeweglich bliebe. Bielmehr nimmt der Rasende die Dbjekte wahr, da er auf sie losbricht; hat auch Bewuftsenn seines gegenwärtigen Thuns und nachher Erinnerung besselben. Aber er 30 ist ohne alle Reflexion, also ohne alle Leitung burch Bernunft, folglich jeder Ueberlegung und Rüdsicht auf das Abwesende, das Bergangene und Zufunftige gang unfähig. Wann ber Anfall porüber ist und die Vernunft die Herrschaft wiedererlangt hat, ist ihre Funktion regelrecht, da ihre eigene Thätigkeit hier nicht ver- 25 rudt und verdorben ist, sondern nur der Wille das Mittel gefunben hat, sich ihr auf eine Weile gang zu entziehen.

#### Kapitel 33.

Bereinzelte Bemerkungen über Naturschönheit\*).

Den Anblid einer schönen Landschaft so überaus erfreulich zu machen, trägt unter Anderm auch die durchgängige Wahr= 5 heit und Ronsequeng der Natur bei. Diese befolgt hier freilich nicht den logischen Leitfaden, im Busammenhange ber Erfenntnifgrunde, der Bordersage und Nachsäte, Pramissen und Ronflusionen; aber doch den ihmanalogen des Rausalitätsgesetes, im sichtlichen Zusammenhange ber Ursachen und Wirkungen. Jede 10 Modifitation, auch die leiseste, welche ein Gegenstand durch seine Stellung, Berfürzung, Berbedung, Entfernung, Beleuchtung, Linear= und Luft=Perspektive u. s. w. erhält, wird burch seine Wirkung auf das Auge unfehlbar angegeben und genau in Rechnung gebracht: das Indische Sprichwort "Jedes Reisförnchen 15 wirft seinen Schatten" findet hier Bewährung. Daher zeigt sich hier Alles so burchgängig folgerecht, genau regelrecht, zusammenhängend und ffrupulos richtig: hier giebt es feine Winkelzuge. Wenn wir nun den Anblid einer schönen Aussicht bloß als Gehirnphänomen in Betracht nehmen; so ist er bas einzige stets 20 gang regelrechte, tadellose und vollkommene, unter den komplicirten Gehirnphänomenen; ba alle übrigen, zumal unsere eigenen Gedankenoperationen, im Formalen oder Materialen, mit Mängeln oder Unrichtigkeiten, mehr oder weniger, behaftet sind. Aus diesem Borzug des Anblids der schönen Natur ist zunächst das 25 Karmonische und durchaus Befriedigende seines Eindrucks qu erflaren, bann aber auch die gunftige Wirkung, welche berfelbe auf unser gesammtes Denken hat, als welches badurch, in seinem formalen Theil, richtiger gestimmt und gewissermaagen geläutert wird, indem jenes allein gang tabellose Gehirnphänomen bas Ge= 30 hirn überhaupt in eine völlig normale Aftion versett und nun das Denten im Ronsequenten, Zusammenhangenden, Regelrechten und harmonischen aller seiner Processe, jene Methode der Natur zu befolgen sucht, nachdem es durch sie in den rechten Schwung

<sup>\*)</sup> Dieses Kapitel steht in Beziehung zu §. 38 des ersten Bandes.

gebracht worden. Eine schöne Aussicht ist daher ein Kathartikon des Geistes, wie die Musik, nach Aristoteles, des Gemüthes, und in ihrer Gegenwart wird man am richtigsten denken. —

Daß der sich plöglich vor uns aufthuende Anblid der Gebirge uns so leicht in eine ernste, auch wohl erhabene Stims mung verset, mag zum Theil darauf beruhen, daß die Form der Berge und der daraus entstehende Umriß des Gebirges die einzige stets bleibende Linie der Landschaft ist, da die Berge allein dem Verfall trozen, der alles Uebrige schnell hinwegrafft, zumal unsere eigene, ephemere Person. Nicht, daß beim Anblick wes Gebirgs alles Dieses in unser deutliches Bewußtsenn träte, sondern ein dunkles Gefühl davon wird der Grundbaß unserer Stimmung.

Ich möchte wissen, warum, während für die menschliche Gestalt und Antlit die Beseuchtung von oben durchaus die vortheils 15 hafteste und die von unten die ungünstigste ist, hinsichtlich der landschaftlichen Natur gerade das Umgekehrte gilt. —

Wie ästhetisch ist doch die Natur! Jedes ganz unangebaute und verwilderte, d. h. ihr felber frei überlassene Fledchen, sei es auch klein, wenn nur die Tage des Menschen davon bleibt, de= 20 forirt sie alsbald auf die geschmadvollste Weise, bekleidet es mit Pflanzen, Blumen und Gesträuchen, deren ungezwungenes Wesen, natürliche Grazie und anmuthige Gruppirung bavon zeugt, daß sie nicht unter der Buchtruthe des großen Egoisten aufgewachsen sind, sondern hier die Natur frei gewaltet hat. Jedes 25 vernachlässigte Plägchen wird alsbald schön. Sierauf beruht das Princip der Englischen Garten, welches ist, die Runft möglichst zu verbergen, damit es aussehe, als habe hier die Natur frei ge= waltet. Denn nur dann ist sie vollkommen schön, d. h. zeigt in größter Deutlichkeit die Objektivation des noch erkenntniflosen 30 Willens zum Leben, der sich hier in größter Naivetät entfaltet, weil die Gestalten nicht, wie in der Thierwelt, bestimmt sind durch außerhalb liegende Zwede, sondern allein unmittelbar durch Boben, Klima und ein geheimnifvolles Drittes, vermöge beffen fo viele Pflanzen, die ursprünglich dem selben Boden und Klima 35 entsprossen sind, doch so verschiedene Gestalten und Charaftere zeigen.

Der mächtige Unterschied zwischen den Englischen, richtiger

Chinesischen Gärten und den jetzt immer seltener werdenden, jedoch noch in einigen Prachtexemplaren vorhandenen, alt-französischen, beruht im letzten Grunde darauf, daß jene im objektiven, diese im subjektiven Ginne angelegt sind. In jenen nämlich wird der Wille der Natur, wie er sich in Baum, Staude, Berg und Gewässer objektivirt, zu möglichst reinem Ausdruck dieser seiner Ideen, also seines eigenen Wesens, gebracht. In den Französischen Gärten hingegen spiegelt sich nur der Wille des Besitzers, welcher die Natur unterjocht hat, so daß sie, statt ihrer Ideen, die ihm entsprechenden, ihr aufgezwungenen Formen, als Abzeichen ihrer Sklaverei, trägt: geschorene Heden, in allerhand Gestalten geschnittene Bäume, gerade Alleen, Bogengänge u. s. w.

### Rapitel 34\*).

Ueber das innere Befen der Runft.

Nicht blok die Philosophie, sondern auch die schönen Runfte arbeiten im Grunde darauf hin, das Problem des Dasenns gu losen. Denn in jedem Geiste, der sich ein Mal der rein objekti= ven Betrachtung der Welt hingiebt, ist, wie verstedt und unbewußt es auch senn mag, ein Streben rege geworben, das wahre 20 Wesen der Dinge, des Lebens, des Dasenns, zu erfassen. Denn Dieses allein hat Interesse für den Intellekt als solchen, d. h. für bas von den Zweden des Willens frei gewordene, also reine Subjett des Erkennens; wie für das als blokes Individuum erkennende Subjekt die Zwede des Willens allein Interesse ha-25 ben. - Dieserhalb ist das Ergebniß jeder rein objektiven, also auch jeder fünstlerischen Auffassung der Dinge ein Ausdrud mehr pom Wesen bes Lebens und Dasenns, eine Antwort mehr auf die Frage: "Was ist das Leben?" - Diese Frage beantwortet jedes achte und gelungene Runftwerk, auf seine Beise, völlig 30 richtig. Allein die Runfte reden sammtlich nur die naive und

<sup>\*)</sup> Dieses Kapitel steht in Beziehung zu §. 49 des ersten Bandes.

findliche Sprache der Anschauung, nicht die abstrafte und ernste ber Reflexion: ihre Antwort ift baber ein flüchtiges Bild; nicht eine bleibende allgemeine Erkenntniß. Also für die Unschauung beantwortet jedes Runstwerk jene Frage, jedes Gemalde, jede Statue, jedes Gedicht, jede Scene auf der Buhne: auch die 5 Musik beantwortet sie; und zwar tiefer als alle andern, indem sie, in einer gang unmittelbar verständlichen Sprache, die jedoch in die der Vernunft nicht übersekbar ist, das innerste Wesen alles Lebens und Dasenns ausspricht. Die übrigen Rünste also halten sämmtlich dem Frager ein anschauliches Bild vor und sagen: 10 "Siehe hier, das ist das Leben!" — Ihre Antwort, so richtig sie auch senn mag, wird jedoch immer nur eine einstweilige, nicht eine gangliche und finale Befriedigung gewähren. Denn fie geben immer nur ein Fragment, ein Beispiel statt der Regel, nicht das Ganze, als welches nur in der Allgemeinheit des Begriffes 15 gegeben werden fann. Für diesen daher, also für die Reflexion und in abstracto, eine eben deshalb bleibende und auf immer genügende Beantwortung jener Frage zu geben, - ist die Aufgabe der Philosophie. Inzwischen sehen wir hier, worauf die Berwandschaft der Philosophie mit den schönen Runften beruht, 20 und können daraus abnehmen, inwiefern auch die Gabigkeit gu Beiden, wiewohl in ihrer Richtung und im Sekundaren fehr verschieden, doch in der Wurzel die selbe ift.

Jedes Kunstwerk ist bemgemäß eigentlich bemüht, uns das Leben und die Dinge so zu zeigen, wie sie in Wahrheit sind, 25 aber, durch den Nebel objektiver und subjektiver Zufälligkeiten hindurch, nicht von Jedem unmittelbar erfaßt werden können. Diesen Nebel nimmt die Kunst hinweg.

Die Werke der Dichter, Bildner und darstellenden Künstler überhaupt enthalten anerkanntermaaßen einen Schatt tieser Weisscheit: eben weil aus ihnen die Weisheit der Natur der Dinge selbst redet, deren Aussagen sie bloß durch Verdeutlichung und reinere Wiederholung verdolmetschen. Deshalb muß aber freilich auch Jeder, der das Gedicht liest, oder das Kunstwerk betrachtet, aus eigenen Mitteln beitragen, jene Weisheit zu Tage zu sördern: 25 solglich saßt er nur so viel davon, als seine Fähigkeit und seine Bildung zuläßt; wie ins tiese Meer jeder Schiffer sein Senkblei so ties hinabläßt, als dessen Länge reicht. Bor ein Bild hat

Jeder sich hinzustellen, wie vor einen Fürsten, abwartend, ob und was es zu ihm sprechen werde; und, wie jenen, auch dieses nicht selbst anzureden: denn da würde er nur sich selbst vernehmen. — Dem Allen zusolge ist in den Werken der darstellenden Künste zwar alle Weisheit enthalten, jedoch nur virtualiter oder implicite: hingegen dieselbe actualiter und explicite zu liesern ist die Philosophie bemüht, welche in diesem Sinne sich zu liesern verhält, wie der Wein zu den Trauben. Was sie zu liesern verspricht, wäre gleichsam ein schon realisirter und baarer Gewinn, ein selsen der Kunst hervorgehende nur ein stets neu zu erzeugender ist. Dafür aber macht sie nicht bloß an Den, der ihre Werke schaffen, sondern auch an Den, der sie genießen soll, absschreckende, schwer zu erfüllende Anforderungen. Daher bleibt ihr Publikum klein, während das der Künste groß ist. —

Die oben gum Genuß eines Runftwerks verlangte Mitwirfung des Beschauers beruht zum Theil darauf, daß jedes Runstwerk nur durch das Medium der Phantasie wirken kann, daher es diese anregen muß und sie nie aus dem Spiel gelassen werden 20 und unthätig bleiben barf. Dies ist eine Bedingung ber aftheti= ichen Wirfung und daher ein Grundgesetz aller ichonen Runfte. Aus demselben aber folgt, daß, durch das Runstwerk, nicht Alles geradezu ben Sinnen gegeben werden darf, vielmehr nur fo viel, als erfordert ist, die Phantasie auf ben rechten Weg zu leiten: 25 ihr muß immer noch etwas und zwar das Lette zu thun übrig bleiben. Muß doch sogar ber Schriftsteller stets bem Lefer noch etwas zu benten übrig lassen; ba Boltaire fehr richtig gesagt hat: Le secret d'être ennuyeux, c'est de tout dire. In der Runst aber ist überdies das Allerbeste zu geistig, um geradezu 30 den Sinnen gegeben zu werden: es muß in der Phantasie des Beschauers geboren, wiewohl durch das Runstwerk erzeugt werben. hierauf beruht es, daß die Stiggen großer Meister oft mehr wirken, als ihre ausgemalten Bilber; wozu freilich noch der anbere Bortheil beiträgt, daß sie, aus einem Guß, im Augenblid 35 der Ronception vollendet sind; während das ausgeführte Gemälde, da die Begeisterung doch nicht bis zu seiner Bollendung anhalten fann, nur unter fortgesehter Bemühung, mittelft fluger Ueberlegung und beharrlicher Absichtlichkeit zu Stande kommt. - Aus

dem in Rede stehenden ästhetischen Grundgesehe wird ferner auch erklärlich, warum Wachsfiguren, obgleich gerade in ihnen die Nachahmung der Natur den höchsten Grad erreichen kann, nie eine ästhetische Wirkung hervordringen und daher nicht eigentliche Werke der schönen Runst sind. Denn sie lassen der Phantasie sinichts zu thun übrig. Die Stulptur nämlich giebt die bloße Form, ohne die Farbe; die Malerei giebt die Farbe, aber den bloßen Schein der Form: Beide also wenden sich an die Phantasie des Beschauers. Die Wachssigur hingegen giebt Alles, Form und Farbe zugleich; woraus der Schein der Wirklichkeit entsteht wund die Phantasie aus dem Spiele bleibt. — Dagegen wendet die Poesie sich sogar allein an die Phantasie, welche sie mittelst bloßer Worte in Thätigkeit versetz. —

Ein willfürliches Spielen mit den Mitteln der Kunst, ohne eigentliche Kenntniß des Zweckes, ist, in jeder, der Grundcharakter 15 der Pfuscherei. Ein solches zeigt sich in den nichts tragenden Stüzen, den zwecklosen Voluten, Bauschungen und Vorsprüngen schlechter Architektur, in den nichtssagenden Läusen und Figuren, nebst dem zwecklosen Lerm schlechter Musik, im Klingklang der Reime sinnsarmer Gedichte, u. s. w. —

In Folge der vorhergegangenen Rapitel und meiner ganzen Ansicht von der Runft, ist ihr Zwed die Erleichterung der Erfenntniß der Ideen der Welt (im Platonischen Ginn, dem einzigen, den ich für das Wort Idee anerkenne). Die Ideen aber sind wesentlich ein Unschauliches und daher, in seinen nähern 25 Bestimmungen, Unerschöpfliches. Die Mittheilung eines solchen fann baber nur auf bem Wege ber Anschauung geschehen, welches ber der Runst ist. Wer also von der Auffassung einer Idee erfüllt ift, ift gerechtfertigt, wenn er die Runft zum Medium seiner Mittheilung wählt. - Der bloke Begriff hingegen ist ein voll= 80 fommen Bestimmbares, daher zu Erschöpfendes, deutlich Gedachtes, welches sich, seinem ganzen Inhalt nach, durch Worte, falt und nüchtern mittheilen läßt. Ein Solches nun aber durch ein Runstwerf mittheilen zu wollen, ist ein fehr unnüker Umweg. ja, gehört zu dem eben gerügten Spielen mit den Mitteln der 25 Runft, ohne Renntniß des Zweds. Daher ist ein Runstwerk, beffen Ronception aus blogen beutlichen Begriffen hervorgegangen, allemal ein unächtes. Wenn wir nun, bei Betrachtung eines

Werkes der bildenden Runft, oder beim Lesen einer Dichtung, oder beim Anhören einer Musik (die etwas Bestimmtes zu schildern be= zwedt), durch alle die reichen Runstmittel hindurch, den deutlichen. begränzten, falten, nüchternen Begriff durchschimmern und am Ende s hervortreten sehen, welcher der Rern dieses Werkes war, deffen gange Ronception mithin nur im deutlichen Denken desselben bestanden hat und demnach durch die Mittheilung desselben von Grund aus erschöpft ist; so empfinden wir Etel und Unwillen: benn wir sehen uns getäuscht und um unsere Theilnahme und 10 Aufmerksamkeit betrogen. Gang befriedigt durch den Eindrud eines Runstwerts sind wir nur bann, wann er etwas hinterläßt, das wir, bei allem Nachdenken darüber, nicht bis zur Deutlichfeit eines Begriffs herabziehen können. Das Merkmal jenes bybriden Ursprungs aus bloßen Begriffen ist, daß der Urheber eines 15 Runstwerks, ehe er an die Ausführung gieng, mit deutlichen Worten angeben konnte, was er barzustellen beabsichtigte: benn ba ware durch diese Worte selbst sein ganger Zwed zu erreichen gewesen. Daher ist es ein so unwürdiges, wie albernes Unternehmen, wenn man, wie heut zu Tage öfter versucht worden, 20 eine Dichtung Shatespeare's, ober Goethe's, gurudführen will auf eine abstratte Wahrheit, beren Mittheilung ihr Zwed gewesen ware. Denten soll freilich ber Rünstler, bei ber Anordnung seines Werkes: aber nur das Gedachte, was geschaut wurde ehe es gedacht war, hat nachmals, bei der Mittheilung, an= 25 regende Rraft und wird dadurch unvergänglich. - Hier wollen wir nun die Bemerkung nicht unterdruden, daß allerdings die Werte aus einem Guk, wie die bereits erwähnte Stigge der Maler, welche in der Begeisterung der ersten Konception vollendet, und wie unbewußt hingezeichnet wird, besgleichen die Melodie, 30 welche ohne alle Reflexion und völlig wie durch Eingebung fommt, endlich auch das eigentlich Inrische Gedicht, das bloke Lied, in welches die tief gefühlte Stimmung ber Gegenwart und der Eindrud der Umgebung sich mit Worten, deren Gilbenmaake und Reime von selbst eintreffen, wie unwillfürlich ergieft. 35 daß, sage ich, diese Alle den großen Borzug haben, das lautere Bert der Begeisterung des Augenblids, der Inspiration, ber freien Regung des Genius zu senn, ohne alle Einmischung ber Absichtlichkeit und Reflexion; daber sie eben durch und durch er= Schopenhauer. II.

freulich und geniegbar sind, ohne Schaale und Rern, und ihre Wirfung viel unfehlbarer ist, als die der größten Runstwerke, von langsamer und überlegter Ausführung. An allen diesen nämlich, also an den großen historischen Gemählden, an den langen Epopoen, den groken Opern u. s. w. hat die Reflexion, die Ab= 5 sicht und durchdachte Wahl bedeutenden Antheil: Berstand, Technif und Routine muffen hier die Luden ausfüllen, welche die geniale Konception und Begeisterung gelassen hat, und allerlei nothwendiges Nebenwerk muß, als Cament der eigentlich allein ächten Glanzpartien, diese durchziehen. Hieraus ist es erklärlich, 10 daß alle solche Werke, die vollkommensten Meisterstücke der allergrößten Meister (wie 3. B. Kamlet, Faust, die Oper Don Juan) allein ausgenommen, einiges Schaales und Langweiliges unvermeidlich beigemischt enthalten, welches ihren Genuß in etwas verfümmert. Belege hiezu sind die Messiade, die Gerusalemme li- 15 berata, sogar Paradise lost und die Aeneide: macht doch schon Horaz die fühne Bemerkung: Quandoque dormitat bonus Homerus. Daß aber Dies sich so verhält ist eine Folge der Beschränkung menschlicher Kräfte überhaupt.

Die Mutter der nüglichen Künste ist die Noth; die der 20 schönen der Ueberfluß. Zum Bater haben jene den Berstand, diese das Genie, welches selbst eine Art Ueberfluß ist, nämlich der der Erkenntnißkraft über das zum Dienste des Willens erfordersliche Maaß.

### Rapitel 35\*).

25

Bur Aesthetik der Architektur.

In Gemäßheit der im Texte gegebenen Ableitung des rein Aesthetischen der Baukunst aus den untersten Stusen der Objektivation des Willens, oder der Natur, deren Joeen sie zu deutslicher Anschalichkeit bringen will, ist das einzige und beständige 30

<sup>\*)</sup> Dieses Kapitel bezieht sich auf §. 43 des ersten Bandes.

Thema derselben Stuge und Last, und ihr Grundgeset, daß feine Last ohne genügende Stute, und feine Stute ohne angemeffene Laft, mithin bas Berhältnig biefer Beiden gerade bas passende sei. Die reinste Ausführung dieses Themas ist Säule 5 und Gebalt: daher ist die Saulenordnung gleichsam ber Generalbag ber gangen Architektur geworben. In Saule und Gebalt nämlich sind Stüke und Last vollkommen gesondert; woburch die gegenseitige Wirfung Beider und ihr Berhaltnig gu einander augenfällig wird. Denn freilich enthält selbst jede 10 Schlichte Mauer schon Stuke und Last: allein hier sind Beide noch in einander verschmolzen. Alles ift hier Stuke und Alles Last: baher keine afthetische Wirkung. Diese tritt erst durch die Sonderung ein und fällt dem Grade berfelben gemäß aus. Denn zwischen ber Gaulenreihe und der schlichten Mauer sind 15 viele Zwischenstufen. Schon auf der bloß zu Fenstern und Thüren durchbrochenen Mauer eines Sauses sucht man jene Sonberung wenigstens anzudeuten, durch flach hervortretende Bilafter (Anten) mit Rapitellen, welche man bem Gesimse unterschiebt, ja, im Nothfall, sie burch bloge Malerei barftellt, um boch 20 irgendwie das Gebälf und eine Säulenordnung zu bezeichnen. Wirkliche Pfeiler, auch Ronsolen und Stugen mancherlei Urt, realifiren ichon mehr jene von der Bautunft durchgängig angeftrebte reine Sonderung der Stute und Laft. In Sinsicht auf dieselbe steht ber Gaule mit bem Gebalte gunachst, aber als eigenthum-25 liche, nicht diesen nachahmende Konstruktion, das Gewölbe mit dem Pfeiler. Die afthetische Wirtung Jener freilich erreichen Diefe bei Beitem nicht; weil hier Stute und Laft noch nicht rein gesondert, sondern in einander übergehend verschmolzen sind. Im Gewölbe selbst ist jeder Stein zugleich Last und Stute, 30 und sogar die Pfeiler werden, zumal im Rreuggewölbe, vom Drud entgegengesetter Bogen, wenigstens für ben Augenschein, in ihrer Lage erhalten; wie denn auch, eben dieses Seitendrudes wegen, nicht nur Gewölbe, sondern selbst bloge Bogen nicht auf Säulen ruhen follen, sondern ben massiveren, vieredigen Bfeiler 25 verlangen. In der Gäulenreihe allein ist die Sonderung vollständig, indem hier das Gebalt als reine Laft, die Saule als reine Stüke auftritt. Demnach ist bas Berhältniß ber Rolonade aur schlichten Mauer bem zu vergleichen, welches zwischen einer

in regelmäßigen Intervallen aussteigenden Tonleiter und einem aus der selben Tiefe bis zur selben Söhe allmälig und ohne Abstufungen hinaufgehenden Tone wäre, der ein bloßes Geheul absgeben würde. Denn im Einen wie im Andern ist der Stoff der selbe, und nur aus der reinen Sonderung geht der mächtige kanterschied hervor.

Der Laft angemeffen ift übrigens die Stuge nicht bann, wann sie solche zu tragen nur eben ausreicht; sondern wann sie dies so bequem und reichlich vermag, daß wir, beim ersten Unblid, darüber vollkommen beruhigt sind. Jedoch darf auch dieser 10 Ueberschuß der Stuke einen gewissen Grad nicht übersteigen; ba wir sonst Stüke ohne Last erbliden, welches dem afthetischen 3wed entgegen ift. Bur Bestimmung jenes Grades haben die Alten, als Regulativ, die Linie des Gleich gewichts ersonnen, welche man erhält, indem man die Berjungung, welche die Dide 15 ber Säule von unten nach oben hat, fortsett, bis sie in einen spigen Wintel ausläuft, wodurch die Säule gum Regel wird: jest wird jeder beliebige Queer-Durchschnitt den untern Theil so start lassen, daß er den abgeschnittenen oberen zu tragen hinreicht. Gewöhnlich aber wird mit zwanzigfacher Festigkeit gebaut, b. h. 20 man legt jeder Stütze nur 1/20 bessen auf, was sie höchstens tragen könnte. — Ein lukulentes Beispiel von Last ohne Stuge bieten die, an ben Eden mancher, im geschmadvollen Stil ber "Jektzeit" erbauten Säuser hinausgeschobenen Erfer dem Auge dar. Man sieht nicht was sie trägt: sie scheinen zu schweben 25 und beunruhigen das Gemüth.

Daß in Italien sogar die einfachsten und schmudlosesten Gesbäube einen ästhetischen Eindruck machen, in Deutschland aber nicht, beruht hauptsächlich darauf, daß dort die Dächer sehr flach sind. Ein hohes Dach ist nämlich weder Stüße noch Last: denn 30 seine beiden Hälften unterstüßen sich gegenseitig, das Ganze aber hat kein seiner Ausdehnung entsprechendes Gewicht. Daher bietet es dem Auge eine ausgebreitete Masse dar, die dem ästhetischen Zwede völlig fremd, bloß dem nüglichen dient, mithin jenen stört, dessen Thema immer nur Stüße und Last ist.

Die Form der Säule hat ihren Grund allein darin, daß sie die einfachste und zwedmäßigste Stühe liefert. In der gewuns benen Säule tritt die Zwedwidrigkeit wie absichtlich trohend und

baher unverschämt auf: deswegen bricht der aute Geschmad, beim ersten Anblid, den Stab über sie. Der vieredige Pfeiler hat, da Die Diagonale die Seiten übertrifft, ungleiche Dimensionen ber Dide, die durch feinen Zwed motivirt, sondern durch die gufällig 5 leichtere Ausführbarkeit veranlakt sind: darum eben gefällt er uns so sehr viel weniger, als die Säule. Schon der sechs= oder acht= edige Pfeiler ist gefälliger; weil er sich ber runden Gaule mehr nähert: denn die Form dieser allein ist ausschließlich durch den Zwed bestimmt. Dies ist sie nun aber auch in allen ihren übri-10 gen Proportionen: junachst im Berhältnig ihrer Dide gur Sohe. innerhalb der Grangen, welche die Berichiedenheit der drei Saulenordnungen guläkt. Sodann beruht ihre Berjungung, pom ersten Drittel ihrer Höhe an, wie auch eine geringe Anschwellung an eben dieser Stelle (entasis Vitr.), barauf, daß ber 15 Drud der Last dort am stärksten ist: man glaubte bisher, daß diese Anschwellung nur der Jonischen und Rorinthischen Säule eigen sei; allein neuere Messungen haben sie auch an der Doriiden, sogar in Bastum, nachgewiesen. Also Alles an ber Säule. ihre durchweg bestimmte Form, das Berhältniß ihrer Sohe gur 20 Dide, Beider zu ben Zwischenräumen ber Säulen, und das der gangen Reihe gum Gebälf und ber darauf ruhenden Last, ist bas genau berechnete Resultat aus dem Verhältniß der nothwendigen Stüke zur gegebenen Last. Weil diese gleichförmig vertheilt ist: so muffen es auch die Stuken fenn: deshalb find Säulengruppen 25 geschmadlos. Singegen rudt, in den besten Dorischen Tempeln, die Edsäule etwas näher an die nächste; weil das Zusammentreffen der Gebälke an der Ede die Last vermehrt: hiedurch aber spricht sich deutlich das Princip der Architektur aus, daß die konstruktionellen Berhältniffe, b. h. die zwischen Stute und Laft, die 30 wesentlichen sind, welchen die der Symmetrie, als untergeordnet, fogleich weichen muffen. Je nach ber Schwere ber gangen Laft überhaupt wird man die Dorische, oder die zwei leichteren Säulenordnungen wählen, da die erstere, nicht nur durch die größere Dide, sondern auch durch die ihr wesentliche, nahere Stellung 35 ber Säulen, auf ichwere Laften berechnet ift, zu welchem Zwede auch die beinahe robe Einfachheit ihres Rapitells pakt. Die Rapitelle überhaupt haben ben 3med, sichtbar zu machen, daß die Säulen bas Gebalk tragen und nicht wie Zapfen hineingestedt

sind: zugleich vergrößern sie, mittelst ihres Abakus, die tragende Fläche. Weil nun also aus dem wohl verstandenen und tonsequent durchgeführten Begriff der reichlich angemessenen Stute zu einer gegebenen Last alle Gesetze ber Säulenordnung, mithin auch die Form und Proportion der Säule, in allen ihren Theis 5 len und Dimensionen, bis ins Einzelne herab, folgt, also inso= fern a priori bestimmt ist; so erhellt die Berkehrtheit des so oft wiederholten Gedankens, daß Baumstämme ober gar (was leider selbst Bitruvius, IV, 1, vorträgt) die menschliche Gestalt das Borbild der Säule gewesen sei. Dann ware die Form derselben 10 für die Architektur eine rein zufällige, von Außen aufgenommene: eine solche aber könnte uns nicht, sobald wir sie in ihrem gehörigen Chenmaak erbliden, fo harmonisch und befriedigend ansprechen; noch tonnte andererseits jedes, selbst geringe Digverhältniß derselben vom feinen und geübten Sinne fogleich unan- 15 genehm und störend, wie ein Miston in der Musit, empfunden werden. Dies ist vielmehr nur dadurch möglich, daß, nach gegebenem Zwed und Mittel, alles Uebrige im Wesentlichen a priori bestimmt ist, wie in der Musik, nach gegebener Melodie und Grundton, im Wesentlichen die gange Harmonie. Und wie die 20 Musik, so ist auch die Architektur überhaupt keine nachahmende Runst: - obwohl Beide oft fälschlich dafür gehalten worben sind.

Das ästhetische Wohlgefallen beruht, wie im Text ausführslich dargethan, überall auf der Auffassung einer (Platonischen) 25 Idee. Für die Architektur, allein als schöne Runst betrachtet, sind die Ideen der untersten Naturstusen, also Schwere, Starrsheit, Kohäsion, das eigentliche Thema; nicht aber, wie man dissher annahm, bloß die regelmäßige Form, Proportion und Symmetrie, als welche ein rein Geometrisches, Eigenschaften des 80 Raumes, nicht Ideen sind, und daher nicht das Thema einer schönen Kunst sehn können. Auch in der Architektur also sind sie nur sekundären Ursprungs und haben eine untergeordnete Beseutung, welche ich sogleich hervorheben werde. Wären sie es allein, welche darzulegen die Architektur, als schöne Kunst, zur 85 Aufgabe hätte; so müßte das Modell die gleiche Wirkung thun, wie das ausgeführte Werk. Dies aber ist ganz und gar nicht der Fall: vielmehr müssen die Werke der Architektur, um ästhetisch

zu wirken, durchaus eine beträchtliche Größe haben: ja, sie konnen nie zu groß, aber leicht zu klein senn. Sogar steht, cotoris paribus, die afthetische Wirkung im geraden Verhältnik der Größe ber Gebäude; weil nur große Massen die Wirksamkeit der Schwer-5 fraft in hohem Grade augenfällig und eindringlich machen. Sie= durch bestätigt sich abermals meine Ansicht, daß das Streben und ber Antagonismus jener Grundfräfte der Natur den eigentlichen ästhetischen Stoff ber Baufunst ausmacht, welcher, seiner Natur nach, große Massen verlangt, um sichtbar, ja fühlbar zu werden. 10 - Die Formen in der Architektur werden, wie oben an der Säule gezeigt worden, zunächst durch den unmittelbaren, konstruktionellen Zwed jedes Theiles bestimmt. Soweit nun aber derselbe irgend etwas unbestimmt läßt, tritt, da die Architektur ihr Dasenn qunächst in unserer räumlichen Anschauung hat, und bemnach an 15 unser Bermögen a priori zu dieser sich wendet, das Gesetz der vollkommensten Unschaulichkeit, mithin auch der leichtesten Faklichfeit, ein. Diese aber entsteht allemal durch die größte Regelmäßigkeit der Formen und Rationalität ihrer Berhältnisse. Dem= gemäß wählt die schone Architektur lauter regelmäßige Figuren, 20 aus geraden Linien, oder gesehmäßigen Rurven, imgleichen bie aus solchen hervorgehenden Rörper, wie Würfel, Parallelepipeden, Enlinder, Rugeln, Pyramiden und Regel; als Deffnungen aber bisweilen Cirtel, oder Ellipsen, in der Regel jedoch Quadrate und noch öfter Rektangel, lettere von durchaus rationalem und 25 gang leicht faglichem Berhältniß ihrer Seiten (nicht etwan wie 6:7, sondern wie 1:2, 2:3), endlich auch Blenden oder Ni= ichen, von regelmäßiger und faglicher Proportion. selben Grunde wird sie den Gebäuden selbst und ihren großen Abtheilungen gern ein rationales und leicht fagliches Verhältniß 30 der Sohe zur Breite geben, 3. B. die Sohe einer Fassade die Sälfte der Breite fenn laffen, und die Gaulen fo ftellen, daß je 3 oder 4 derselben mit ihren Zwischenräumen eine Linie ausmessen, welche der Höhe gleich ist, also ein Quadrat bilden. Das selbe Princip der Anschaulichkeit und leichten Faglichkeit verlangt 35 auch leichte Uebersehbarkeit: diese führt die Symmetrie herbei. welche überdies nöthig ist, um das Werk als ein Ganzes abzusteden und bessen wesentliche Begrängung von der gufälligen gu unterscheiden, wie man denn 3. B. bisweilen nur an ihrem Leit=

faden erkennt, ob man drei neben einander stehende Gebäude oder nur eines vor sich hat. Nur mittelst der Symmetrie also kurdigt sich das architektonische Werk sogleich als individuelle Einheit und als Entwidelung eines Hauptgedankens an.

Wenn nun gleich, wie oben beiläufig gezeigt worden, die 5 Baufunst keineswegs die Formen der Natur, wie Baumstämme, oder gar menschliche Gestalten, nachzuahmen hat; so soll sie boch im Geiste der Natur ichaffen, namentlich indem sie das Gesetz natura nihil agit frustra, nihilque supervacaneum, et quod commodissimum in omnibus suis operationibus sequitur, auch 10 zu dem ihrigen macht, demnach alles, selbst nur scheinbar, Zwedlose permeidet und ihre jedesmalige Absicht, sei diese nun eine rein architektonische, b. h. konstruktionelle, ober aber eine die 3wede der Rüglichkeit betreffende, stets auf dem furzesten und natürlichsten Wege erreicht und so dieselbe, durch das Werk selbst, 15 offen darlegt. Dadurch erlangt sie eine gewisse Grazie, der analog, welche bei lebenden Wesen in der Leichtigkeit und der Angemessenheit jeder Bewegung und Stellung gur Absicht berselben besteht. Demgemäß sehen wir, im guten antiten Bauftil, jeglichen Theil, sei es nun Pfeiler, Saule, Bogen, Gebalt, ober 20 Thure, Fenster, Treppe, Balton, seinen 3med auf die geradeste und einfachste Weise erreichen, ihn babei unverhohlen und naiv an ben Tag legend; eben wie die organische Natur es in ihren Werten auch thut. Der geschmadlose Bauftil hingegen sucht bei Allem unnühe Umwege und gefällt sich in Willfürlichkeiten, gerath da= 25 durch auf zwedlos gebrochene, heraus und hereinrudende Gebalte, gruppirte Säulen, gerstüdelte Rornischen an Thurbogen und Giebeln, sinnlose Boluten, Schnörfel u. bergl.: er spielt, wie oben als Charafter ber Pfuscherei angegeben, mit den Mitteln ber Runft, ohne die Zwede derselben zu verstehen, wie Rinder mit so bem Gerathe der Erwachsenen spielen. Dieser Art ist schon jede Unterbrechung einer geraden Linie, jede Aenderung im Schwunge einer Rurve, ohne augenfälligen 3med. Jene naive Ginfalt bingegen in der Darlegung und dem Erreichen des Zwedes, die dem Geiste entspricht, in welchem die Natur schafft und bildet, ist es 35 eben auch, welche den antiten Thongefäken eine solche Schönheit und Grazie der Form verleiht, daß wir stets von Neuem barüber erstaunen; weil sie so edel absticht gegen unsere modernen Gefaße

im Originalgeschmad, als welche den Stämpel der Gemeinheit tragen, sie mögen nun aus Porzellan, oder grobem Töpferthon geformt senn. Beim Anblid der Gefäße und Geräthe der Alten fühlen wir, daß wenn die Natur dergleichen Dinge hätte schaffen wollen, sie es in diesen Formen gethan haben würde. — Da wir also die Schönheit der Baukunst hauptsächlich aus der unverhohlenen Darlegung der Zwede und dem Erreichen derselben auf dem kürzesten und natürlichsten Wege hervorgehen sehen; so geräth hier meine Theorie in geraden Widerspruch mit der Kantissoschaft, als welche das Wesen alles Schönen in eine anscheinende Zwedmäßigkeit ohne Zwed seht.

Das hier dargelegte alleinige Thema der Architektur, Stühe und Last, ist so sehr einsach, daß eben deshalb diese Runst, soweit sie schöne Runst ist (nicht aber sofern sie dem Nuhen dient), schon seit der besten Griechischen Zeit, im Wesentlichen vollendet und abgeschlossen, wenigstens keiner bedeutenden Bereicherung mehr fähig ist. Hingegen kann der moderne Architekt sich von den Regeln und Borbildern der Alten nicht merklich entsernen, ohne eben schon auf dem Wege der Berschlechterung zu senn. Ihm bleibt daher nichts übrig, als die von den Alten überlieserte Runst anzuwenden und ihre Regeln, so weit es möglich ist, unter den Beschränkungen, welche das Bedürfniß, das Klima, das Zeitalter, und sein Land ihm unabweisbar auslegen, durchzusehen. Denn in dieser Kunst, wie auch in der Skulptur, fällt das Streben nach dem Ideal mit der Nachahmung der Alten zussammen.

Ich brauche wohl kaum zu erinnern, daß ich, bei allen diesen architektonischen Betrachtungen, allein den antiken Baustil und nicht den sogenannten Gothischen, welcher, Saracenischen Wrsprungs, durch die Gothen in Spanien dem übrigen Europa zugeführt worden ist, im Auge gehabt habe. Vielleicht ist auch diesem eine gewisse Schönheit, in seiner Art, nicht ganz abzussprechen: wenn er jedoch unternimmt, sich jenem als ebenbürtig gegenüberzustellen; so ist dies eine barbarische Vermessenheit, wirkt doch auf unsern Geist, nach dem Anschauen solcher Gothisser Herrlichkeiten, der Anblick eines regelrechten, im antiken Stil aufgeführten Gebäudes! Wir fühlen sogleich, daß dies das

allein Rechte und Wahre ift. Ronnte man einen alten Griechen por unsere berühmtesten Gothischen Rathedralen führen; was würde er wohl dazu sagen? — Bagbagoi! — Unser Wohlgefallen an Gothischen Werken beruht gang gewiß größten Theils auf Gedankenassociationen und bistorischen Erinnerungen, also auf 5 einem der Runft fremden Gefühl. Alles was ich vom eigentlich ästhetischen Zwed, vom Sinn und Thema der Baufunft gesagt habe, verliert bei diesen Werken seine Gultigkeit. Denn das frei liegende Gebält ist verschwunden und mit ihm die Säule: Stute und Laft, geordnet und vertheilt, um den Rampf zwischen Starr= 10 heit und Schwere zu veranschaulichen, sind hier nicht mehr bas Thema. Auch ist jene durchgängige, reine Rationalität, vermöge welcher Alles strenge Rechenschaft zuläßt, ja, sie dem bentenden Beschauer schon von selbst entgegenbringt, und welche zum Cha= rakter des antiken Baustils gehört, hier nicht mehr zu finden: 15 wir werden bald inne, daß hier, statt ihrer, eine von fremdartigen Begriffen geleitete Willfur gewaltet hat; daher Bieles uns unerklart bleibt. Denn nur der antike Baustil ist in rein objektivem Sinne gedacht, der gothische mehr in subjektivem. -Wollen wir jedoch, wie wir als den eigentlichen, asthetischen 20 Grundgedanken der antiken Baukunft die Entfaltung des Rampfes zwischen Starrheit und Schwere erkannt haben, auch in ber Gothischen einen analogen Grundgedanken auffinden; so mußte es dieser senn, daß hier die gangliche Ueberwältigung und Besiegung der Schwere durch die Starrheit dargestellt werden soll. 25 Denn demgemäß ist bier die Horizontallinie, welche die der Last ist, fast gang verschwunden, und das Wirken der Schwere tritt nur noch indirett, nämlich in Bogen und Gewölbe verlarvt, auf, während die Bertikallinie, welche die der Stupe ift, allein herricht, und in unmäßig hohen Strebepfeilern, Thürmen, Thürmchen und 30 Spigen ohne Bahl, welche unbelastet in die Sohe geben, das siegreiche Wirken der Starrheit versinnlicht. Während in der antiten Baufunst das Streben und Drängen von oben nach unten eben sowohl vertreten und dargelegt ist, wie das von unten nach oben; so herrscht hier das lektere entschieden vor: wodurch auch 35 jene oft bemerkte Analogie mit dem Arnstall entsteht, da dessen Unschießen ebenfalls mit Ueberwältigung der Schwere geschieht. Wenn wir nun diesen Sinn und Grundgedanken der Gothischen

Baufunst unterlegen und diese dadurch als gleichberechtigten Gegensatz ber antiten aufstellen wollten; so wäre dagegen zu erinnern, daß der Rampf zwischen Starrheit und Schwere, welchen die antike Baufunft so offen und naiv darlegt, ein wirklicher und 5 wahrer, in der Natur gegründeter ist; die gangliche Ueberwindung der Schwere durch die Starrheit hingegen ein bloker Schein bleibt. eine Kiktion, durch Täuschung beglaubigt. — Wie aus dem hier angegebenen Grundgedanken und den oben bemerkten Eigenthum= lichkeiten ber Gothischen Baukunft der mnsteriose und hnperphy-10 sische Charafter, welcher berselben zuerkannt wird, hervorgeht. wird Jeder sich leicht deutlich machen können. Sauptsächlich entsteht er, wie schon erwähnt, dadurch, daß hier das Willfürliche an die Stelle des rein Rationellen, sich als durchgängige Angemessenheit des Mittels zum Zwed Rundgebenden, getreten ift. 15 Das viele eigentlich Zwecklose und doch so sorgfältig Vollendete erregt die Boraussekung unbekannter, unerforschlicher, geheimer Zwede, d. i. das mysteriose Ansehen. Singegen ist die glanzende Seite der Gothischen Rirchen die innere: weil hier die Wirfung des von ichlanten, trnstallinisch aufstrebenden Bfeilern getragenen. 20 hoch hinaufgehobenen und, bei verschwundener Last, ewige Sicher= heit verheikenden Rreuzgewölbes auf das Gemuth eindringt, die meisten der erwähnten Uebelstände aber draußen liegen. An antiken Gebäuden ist die Aukenseite die vortheilhaftere: weil man bort Stute und Last besser übersieht, im Innern hingegen die 25 flache Dede stets etwas Niederdrückendes und Prosaisches behält. An den Tempeln der Alten war auch meistentheils, bei vielen und groken Aukenwerken, das eigentliche Innere flein. Einen erhabeneren Anstrich erhielt es durch das Rugelgewölbe einer Ruppel, wie im Bantheon, von welcher daher auch die Italiäner. 30 in diesem Stil bauend, den ausgedehntesten Gebrauch gemacht haben. Dazu stimmt, daß die Alten, als sudliche Bölker, mehr im Freien lebten, als die nordischen Nationen, welche die Gothische Baufunst vorgezogen haben. — Wer nun aber ichlechterdinas die Gothische Bautunft als eine wesentliche und berechtigte 85 gelten lassen will, mag, wenn er zugleich Analogien liebt, sie ben negativen Vol der Architektur, oder auch die Moll-Tonart derselben benennen. - Im Interesse des guten Geschmads muß ich wünschen, daß große Geldmittel dem objektiv, d. h. wirklich Guten und Rechten, dem an sich Schönen, zugewendet werden, nicht aber Dem, dessen Werth bloß auf Jbeenassociationen beruht. Wenn ich nun sehe, wie dieses ungläubige Zeitalter die vom gläubigen Mittelalter unvollendet gelassenen Gothischen Rirchen so emsig ausbaut, kommt es mir vor, als wolle man das dahins seschiedene Christenthum einbalsamiren.

## Rapitel 36\*).

Bereinzelte Bemerkungen gur Aesthetik der bildenden Rünfte.

In der Stulvtur sind Schönheit und Grazie die Kauptsache: 10 in der Malerei aber erhalten Ausdruck, Leidenschaft, Charafter das Uebergewicht; daher von der Forderung der Schönheit eben so viel nachgelassen werden muß. Denn eine durchgängige Schonheit aller Gestalten, wie die Stulptur sie fordert, wurde dem Charafteristischen Abbruch thun, auch durch die Monotonie er= 15 muden. Demnach barf die Malerei auch hakliche Gesichter und abgezehrte Gestalten darstellen: Die Stulptur hingegen verlangt Schönheit, wenn auch nicht stets vollkommene, durchaus aber Rraft und Fülle der Gestalten. Folglich ist ein magerer Christus am Rreuz, ein von Alter und Rrankheit abgezehrter, sterbender 20 heiliger Hieronymus, wie das Meisterstück Domenichino's, ein für die Malerei passender Gegenstand: hingegen der durch Fasten auf haut und Anochen reducirte Johannes der Täufer, in Marmor, von Donatello, auf der Gallerie zu Florenz, wirkt, trot der meisterhaften Ausführung, widerlich. — Bon diesem Gesichts= 25 punkt aus scheint die Skulptur der Bejahung, die Malerei der Berneinung des Willens zum Leben angemessen, und hieraus ließe sich erklären, warum die Stulptur die Runft der Alten, die Malerei die der driftlichen Zeiten gewesen ist. -

Bei der §. 45 des ersten Bandes gegebenen Auseinander= 30

<sup>\*)</sup> Dieses Rapitel bezieht sich auf §§. 44—50 des ersten Bandes.

setzung, daß das Herausfinden, Erkennen und Feststellen des Inpus der menschlichen Schönheit auf einer gewissen Anticipation berselben beruht und daher zum Theil a priori begründet ist, finde ich noch hervorzuheben, daß diese Anticipation bennoch der 5 Erfahrung bedarf, um durch sie angeregt zu werden; analog dem Instinkt der Thiere, welcher, obwohl das Handeln a priori leitend, dennoch in den Gingelnheiten deffelben der Bestimmung burch Motive bedarf. Die Erfahrung und Wirklichkeit nämlich hält dem Intellekt des Rünstlers menschliche Gestalten vor, welche, 10 im einen oder andern Theil, der Natur mehr oder minder gelungen sind, ihn gleichsam um sein Urtheil darüber befragend, und ruft so, nach Sokratischer Methode, aus jener bunkeln Anticipation die deutliche und bestimmte Erkenntnig des Ideals hervor. Dieserhalb leistete es den Griechischen Bildhauern allerdings gro-15 gen Borschub, daß Klima und Sitte des Landes ihnen den ganzen Tag Gelegenheit gaben, halb nadte Gestalten, und in den Gymnasien auch gang nadte zu sehen. Dabei forderte jedes Glied ihren plaftischen Ginn auf gur Beurtheilung und gur Bergleichung desselben mit dem Ideal, welches unentwidelt in ihrem 20 Bewuktsenn lag. So übten sie beständig ihr Urtheil an allen Formen und Gliedern, bis zu den feinsten Rüancen berselben herab: wodurch denn allmälig ihre ursprünglich nur dumpfe Anticipation des Ideals menschlicher Schönheit zu solcher Deutlichfeit des Bewuktsenns erhoben werden konnte, daß sie fähig 25 wurden, dasselbe im Runstwerk zu objektiviren. — Auf gang analoge Beise ist dem Dichter, zur Darstellung der Charaktere, eigene Erfahrung nühlich und nöthig. Denn obgleich er nicht nach der Erfahrung und empirischen Notizen arbeitet, sondern nach dem flaren Bewuftsenn des Wesens der Menschheit, wie 30 er solches in seinem eigenen Innern findet; so dient doch diesem Bewuktsenn die Erfahrung jum Schema, giebt ihm Anregung und Uebung. Sonach erhält seine Erfenntniß ber menschlichen Natur und ihrer Verschiedenheiten, obwohl sie in der Sauptsache a priori und anticipirend verfährt, doch erst durch die Erfahrung 35 Leben, Bestimmtheit und Umfang. - Dem so bewundrungswürbigen Schönheitsfinn ber Griechen aber, welcher fie allein, unter allen Bölfern der Erde, befähigte, den wahren Normaltnpus der menschlichen Gestalt herauszufinden und demnach die Musterbilder

der Schönheit und Grazie für alle Zeiten zur Nachahmung aufschlen, können wir, auf unser voriges Buch und Rapitel 44 im folgenden uns stühend, noch tieser auf den Grund gehen, und sagen: Das Selbe, was, wenn es vom Willen unzerstrennt bleibt, Geschlechtstrieb mit sein sichtender Auswahl, d. i. 6 Geschlechtsliebe (die bei den Griechen bekanntlich großen Versirrungen unterworsen war), giebt; eben Dieses wird, wenn es, durch das Vorhandensenn eines abnorm überwiegenden Intellekts, sich vom Willen ablöst und doch thätig bleibt, zum objektiven Schönheitssinn für menschliche Gestalt, welcher nun zunächst 10 sich zeigt als urtheilender Runstsinn, sich aber steigern kann, bis zur Aufsindung und Darstellung der Norm aller Theile und Proportionen; wie dies der Fall war im Phidias, Praxiteles, Stopas u. s. w. — Alsdann geht in Erfüllung, was Goethe den Künstler sagen läßt:

Daß ich mit Göttersinn Und Menschenhand Bermöge zu bilden, Was bei meinem Weib' Ich animalisch kann und muß.

20

Und auch hier abermals analog, wird im Dichter eben Das, was, wenn es vom Willen unzertrennt bliebe, bloße Weltsklugheit gäbe, wenn es, durch das abnorme Ueberwiegen des Intellekts, sich vom Willen sondert, zur Fähigkeit objektiver, dramatischer Darstellung. —

Die moderne Stulptur ist, was immer sie auch leisten mag, doch der modernen lateinischen Poesie analog und, wie diese, ein Kind der Nachahmung, aus Reminiscenzen entsprungen. Läßt sie sich beigehen, originell senn zu wollen; so geräth sie alsbald auf Abwege, namentlich auf den schlimmen, nach der vorgesun=30 denen Natur, statt nach den Proportionen der Alten zu formen. Canova, Thorwaldsen u.a.m. sind dem Johannes Se=cundus und Owenus zu vergleichen. Mit der Architektur verhält es sich eben so: allein da ist es in der Kunst selbst ge=gründet, deren rein ästhetischer Theil von geringem Umfange ist 35 und von den Alten bereits erschöpft wurde; daher der moderne Baumeister nur in der weisen Anwendung desselben sich hervor=

thun kann; und soll er wissen, daß er stets so weit vom guten Geschmad sich entsernt, als er vom Stil und Vorbild der Griechen abgeht. —

Die Kunst des Malers, bloß betrachtet sofern sie den Schein ber Wirklickeit hervorzubringen bezweckt, ist im letzten Grunde darauf zurüczuführen, daß er Das, was beim Sehen die bloße Empfindung ist, also die Affektion der Retina, d. i. die allein unsmittelbar gegebene Wirkung, rein zu sondern versteht von ihrer Ursache, d. i. den Objekten der Außenwelt, deren Anschauung im Berstande allererst daraus entsteht; wodurch er, wenn die Technik hinzukommt, im Stande ist, die selbe Wirkung im Auge durch eine ganz andere Ursache, nämlich ausgetragene Farbenslede, hersvorzubringen, woraus dann im Verstande des Betrachters, durch die unausbleibliche Zurücksührung auf die gewöhnliche Ursache, die 15 nämliche Anschauung wieder entsteht.

Wenn man betrachtet, wie in jedem Menschengesicht etwas so ganz Ursprüngliches, so durchaus Originelles liegt und dasselbe eine Gangheit zeigt, welche nur einer aus lauter nothwendigen Theilen bestehenden Einheit gutommen tann, vermöge welcher 20 wir ein bekanntes Individuum, aus so vielen Tausenden, selbst nach langen Jahren wiedererkennen, obgleich die möglichen Berschiedenheiten menschlicher Gesichtszüge zumal einer Rasse, inner= halb äußerst enger Gränzen liegen; so muß man bezweifeln, baß etwas von so wesentlicher Einheit und so großer Ursprünglichkeit 25 je aus einer andern Quelle hervorgehen könne, als aus den ge= heimnikvollen Tiefen des Innern der Natur: daraus aber würde folgen, daß tein Runftler fähig fenn könne, die ursprüngliche Gigenthumlichkeit eines Menschengesichtes wirklich zu erfinnen, noch auch nur, sie aus Reminiscenzen naturgemäß zusammenzusehen. 30 Was er bemnach in dieser Art zu Stande brächte, wurde immer nur eine halbwahre, ja vielleicht eine unmögliche Zusammensehung senn: denn wie sollte er eine wirkliche physiognomische Einheit zusammenseken, da ihm doch das Princip dieser Einheit eigentlich unbekannt ist? Danach muß man bei jedem von einem Rünstler 35 blok ersonnenen Gesicht zweifeln, ob es in der That ein mög= liches sei, und ob nicht die Natur, als Meister aller Meister, es für eine Pfuscherei erklären würde, indem sie völlige Widersprüche barin nachwiese. Dies wurde allerdings zu dem Grundsat führen, daß auf historischen Bildern immer nur Porträtte figuriren dürften, welche dann freilich mit der größten Sorgfalt auszuwählen und in etwas zu idealisiren wären. Bekanntlich haben große Künstler immer gern nach lebenden Modellen gemalt und viele Porträtte angebracht. —

Obgleich, wie im Text ausgeführt, der eigentliche Zweck der Malerei, wie der Runst überhaupt, ist, uns die Auffassung der (Platonischen) Ideen der Wesen dieser West zu erleichtern, wobei wir zugleich in den Zustand des reinen, d. i. willenlosen, Erkensnens versetzt werden; so kommt ihr außerdem noch eine davon 10 unabhängige und für sich gehende Schönheit zu, welche hervorsgebracht wird durch die bloße Harmonie der Farben, das Wohlsgefällige der Gruppirung, die günstige Vertheilung des Lichts und Schattens und den Ton des ganzen Vildes. Diese ihr beisgegebene, untergeordnete Art der Schönheit befördert den Zustand 15 des reinen Erkennens und ist in der Malerei Das, was in der Poesie die Diktion, das Wetrum und der Reim ist: Beide nämslich sind nicht das Wesentliche, aber das zuerst und unmittelbar Wirkende.

Bu meinem, im ersten Bande &. 50, über die Unstatthaftig- 110 feit der Allegorie in der Malerei abgegebenen Urtheil bringe ich noch einige Belege bei. Im Palast Borghese, zu Rom, befindet sich folgendes Bild von Michael Angelo Caravaggio: Jesus, als Kind von etwan zehn Jahren, tritt einer Schlange auf den Ropf, aber gang ohne Furcht und mit größter Gelassenheit, 25 und eben so gleichgültig bleibt dabei seine ihn begleitende Mutter: daneben steht die heilige Elisabeth, feierlich und tragisch zum Himmel blidend. Was möchte wohl bei dieser knriologischen Sieroglophe ein Mensch denken, der nie etwas vernommen hatte vom Samen des Weibes, welcher der Schlange den Ropf ger= 30 treten foll? - Ru Florenz, im Bibliotheksaal des Palastes Riccardi, finden wir auf dem von Luca Giordano gemalten Plafond folgende Allegorie, welche besagen soll, daß die Wissenschaft den Berstand aus den Banden der Unwissenheit befreit: der Berstand ist ein starter Mann, von Striden umwunden, die eben abfallen: 35 eine Nymphe hält ihm einen Spiegel vor, eine andere reicht ihm einen abgelösten großen Flügel: darüber sikt die Wissenschaft auf einer Rugel und, mit einer Rugel in der Sand, neben ihr die

nackte Wahrheit. — Zu Ludwigsburg bei Stuttgart zeigt uns ein Bild die Zeit, als Saturn, mit einer Scheere dem Amor die Flügel beschneidend: wenn das besagen soll, daß wann wir altern, der Unbestand in der Liebe sich schon giebt; so wird es biemit wohl seine Richtigkeit haben. —

Meine Lösung des Problems, warum der Laokoon nicht idreit, zu befräftigen, diene noch Folgendes. Bon der verfehlten Wirfung der Darstellung des Schreiens durch die Werke der bilbenden, wesentlich stummen Runfte, fann man sich faktisch über-10 zeugen an einem auf der Runstakademie zu Bologna befindlichen Bethlehemitischen Rindermord von Guido Reni, auf welchem die= ser große Rünstler den Miggriff begangen hat, sechs schreiende Mundaufreißer zu malen. — Wer es noch deutlicher haben will, bente sich eine pantomimische Darstellung auf der Buhne, und 15 in irgend einer Scene berfelben einen bringenden Unlag gum Schreien einer ber Personen: wollte nun ber biese barftellende Tänzer das Geschrei dadurch ausdrüden, daß er eine Weile mit weit aufgesperrtem Munde dastände; so wurde das laute Gelach= ter des gangen Sauses die Abgeschmadtheit der Sache bezeugen. -20 Da nun bemnach aus Gründen, welche nicht im barzustellenden Gegenstande, sondern im Wesen der darstellenden Runft liegen, das Schreien des Laokoon unterbleiben mußte; so entstand hieraus bem Rünstler die Aufgabe, eben dieses Richt=Schreien zu motivi= ren, um es uns plaufibel ju machen, daß ein Menich in folder 25 Lage nicht schreie. Diese Aufgabe hat er dadurch gelöft, daß er ben Schlangenbiß nicht als schon erfolgt, auch nicht als noch brohend, sondern als gerade jest und zwar in die Seite gesche= hend darstellte: denn dadurch wird der Unterleib eingezogen, das Schreien baber unmöglich gemacht. Diesen nächsten, eigentlich 30 aber nur sekundaren und untergeordneten Grund der Sache hat Goethe richtig herausgefunden und ihn dargelegt am Ende des elften Buchs seiner Gelbstbiographie, wie auch im Auffak über ben Laofoon im ersten Seft der Propyläen; aber der entferntere, primare, jenen bedingende Grund ist ber von mir bargelegte. Ich 35 tann bie Bemerfung nicht unterdruden, daß ich hier gu Goethen wieder im selben Berhältniß stehe, wie hinsichtlich der Theorie ber Karbe. — In der Sammlung des Herzogs von Aremberg zu Bruffel befindet fich ein antifer Ropf des Laofoon, welcher fpater Schopenhauer. IL. 31

aufgefunden worden. Der Ropf in der weltberühmten Gruppe ist aber kein restaurirter, wie auch aus Goethe's specieller Tafel aller Restaurationen dieser Gruppe, welche sich am Ende des ersten Bandes der Propyläen besindet, hervorgeht und zudem das durch bestätigt wird, daß der später gesundene Ropf dem der 5 Gruppe höchst ähnlich ist. Wir müssen also annehmen, daß noch eine andere antike Repetition der Gruppe existirt hat, welcher der Arembergische Ropf angehörte. Derselbe übertrifft, meiner Meisnung nach, sowohl an Schönheit als an Ausdruck den der Gruppe: den Mund hat er bedeutend weiter offen, als dieser, 10 jedoch nicht dis zum eigentlichen Schreien.

### Rapitel 37\*).

Bur Mesthetit der Dichtfunft.

Ms die einfachste und richtigste Definition der Poesie möchte ich diese aufstellen, daß sie die Runft ist, durch Worte die 15 Einbildungsfraft ins Spiel zu versetzen. Wie sie dies zu Wege bringt, habe ich im ersten Bande, §. 51, angegeben. Gine specielle Bestätigung des dort Gesagten giebt folgende Stelle aus einem seitdem veröffentlichten Briefe Wielands an Mert: "Ich habe drittehalb Tage über eine einzige Strophe zugebracht, wo 20 im Grunde die Sache auf einem einzigen Worte, bas ich brauchte und nicht finden konnte, beruhte. Ich drehte und wandte das Ding und mein Gehirn nach allen Seiten; weil ich natürlicher= weise, wo es um ein Gemählde zu thun ist, gern die nämliche bestimmte Bision, welche por meiner Stirn schwebte, auch por 25 bie Stirn meiner Leser bringen möchte, und bagu oft, ut nosti, von einem einzigen Zuge, ober Druder, ober Reflex, Alles abhängt." (Briefe an Merk, herausgegeben von Wagner, 1835. S. 193.) - Dadurch, daß die Phantasie des Lesers der Stoff ist, in welchem die Dichtfunst ihre Bilder darstellt, hat diese ben 30 Bortheil, daß die nähere Ausführung und die feineren Rüge in

<sup>\*)</sup> Dieses Kapitel bezieht sich auf §. 51 des ersten Bandes.

der Phantasie eines Jeden so ausfallen, wie es seiner Individualität, seiner Erkenntniksphäre und seiner Laune gerade am angemessensten ist und ihn daher am lebhaftesten anregt: statt daß die bildenden Rünste sich nicht so anbequemen können, sondern b hier ein Bild, eine Gestalt Allen genügen soll: diese aber wird doch immer, in Etwas, das Gepräge der Individualität des Rünst= lers, oder seines Modells, tragen, als einen subjektiven, oder qufälligen, nicht wirtsamen Busat; wenn gleich um so weniger. je objektiver, b. h. genialer der Rünftler ift. Schon hieraus ift 10 es zum Theil erklärlich, daß die Werke der Dichtkunst eine viel stärkere, tiefere und allgemeinere Wirkung ausüben, als Bilder und Statuen: Diese nämlich lassen bas Bolf meistens gang falt. und überhaupt sind die bildenden die am schwächsten wirkenden Rünste. Siezu giebt einen sonderbaren Beleg das so häufige 15 Auffinden und Entdeden von Bildern großer Meister in Brivat= häusern und allerlei Lokalitäten, wo sie, viele Menschenalter hindurch, nicht etwan vergraben und verstedt, sondern blos unbeach= tet, also wirkungslos, gehangen haben. Ru meiner Zeit in Floreng (1823) wurde sogar eine Raphael'sche Madonna entbedt, 20 welche eine lange Reihe von Jahren hindurch im Bedientengim= mer eines Valastes (im Quartiere di S. Spirito) an der Wand gehangen hatte: und Dies geschieht unter Italianern, Dieser vor allen übrigen mit Schönheitssinn begabten Ration. Es beweist, wie wenig direkte und unvermittelte Wirkung die Werke der bil-25 benden Runfte haben, und daß ihre Schäkung weit mehr, als die aller andern, der Bildung und Renntnig bedarf. Wie unfehlbar macht hingegen eine schöne, das Berg treffende Melodie ihre Reise um das Erdenrund, und wandert eine vortreffliche Dichtung von Bolf zu Bolf. Daß die Großen und Reichen 30 gerade den bildenden Rünsten die fraftigste Unterstützung widmen und nur auf ihre Werke beträchtliche Summen verwenden, ja, heut zu Tage eine Joololatrie, im eigentlichen Sinne, für ein Bild von einem berühmten, alten Meister ben Werth eines großen Landgutes hingiebt, Dies beruht hauptsächlich auf der 35 Seltenheit der Meisterstude, deren Besit daher dem Stolze qu= fagt, sodann aber auch barauf, daß der Genug berselben gar wenig Zeit und Anstrengung erfordert und jeden Augenblick, auf einen Augenblid, bereit ist; mahrend Boesie und selbst Musik ungleich beschwerlichere Bedingungen stellen. Dem entsprechend lassen die bilbenden Künste sich auch entbehren: ganze Bölker, z. B. die Mohammedanischen, sind ohne sie: aber ohne Musik und Poesie ist keines.

Die Absicht nun aber, in welcher der Dichter unsere Phantafie in Bewegung fest, ift, uns die Ideen zu offenbaren, b. h. an einem Beispiel zu zeigen, mas das Leben, mas die Welt sei. Dazu ist die erste Bedingung, daß er es selbst erkannt habe: je nachdem dies tief oder flach geschehen ist, wird seine Dichtung ausfallen. Demgemäß giebt es ungählige Abstufungen, wie ber 10 Tiefe und Rlarheit in der Auffassung der Natur der Dinge, so ber Dichter. Jeder von diesen muß inzwischen sich für vortrefflich halten, sofern er richtig dargestellt hat was er erkannte, und sein Bild feinem Original entspricht: er muß fich bem besten gleich stellen, weil er in bessen Bilde auch nicht mehr erkennt, als in 15 seinem eigenen, nämlich so viel, wie in der Natur selbst; da sein Blid nun ein Mal nicht tiefer eindringt. Der beste selbst aber erkennt sich als solchen daran, daß er sieht wie flach der Blid ber andern war, wie Bieles noch dahinter lag, das sie nicht wiedergeben konnten, weil sie es nicht sahen, und wie viel wei= 20 ter sein Blid und sein Bild reicht. Berftande er die Flachen fo wenig, wie sie ihn; da mußte er verzweifeln: benn gerade weil schon ein außerordentlicher Mann bagu gehört, um ihm Gerechtigkeit widerfahren zu lassen, die schlechten Boeten ihn aber so menig hochschähen können, wie er sie, hat auch er lange an seinem 25 eigenen Beifall zu gehren, ebe der der Welt nachkommt. - Inzwischen wird ihm auch jener verkummert, indem man ihm qumuthet, er solle fein bescheiden senn. Es ist aber so unmöglich. daß wer Berdienste hat und weiß was sie kosten, selbst blind dagegen sei, wie daß ein Mann von sechs Jug Sobe nicht merte, 30 daß er die Andern überragt. It von der Basis des Thurms bis zur Spike 300 Fuß; so ist zuverlässig eben so viel von ber Spige bis zur Basis. Horaz, Lucrez, Dvid und fast alle Alten haben stolz von sich geredet, desgleichen Dante, Shatespeare. Bafo von Berulam und Biele mehr. Daß Einer ein großer 35 Geift senn könne, ohne etwas davon zu merken, ift eine Absurbität, welche nur die trostlose Unfähigkeit sich einreden kann, bamit sie das Gefühl der eigenen Nichtigkeit auch für Bescheibenheit halten könne. Ein Engländer hat witig und richtig bemerkt, daß merit und modesty nichts Gemeinsames hätten, als den Anfangsbuchstaben. Die bescheidenen Celebritäten habe ich stets in Berdacht, daß sie wohl Recht haben könnten; und Cor= 5 neille sagt geradezu:

> La fausse humilité ne met plus en crédit: Je sçais ce que je vaux, et crois ce qu'on m'en dit.

Endlich hat Goethe es unumwunden gesagt: "Nur die Lumpe sind bescheiden." Aber noch unfehlbarer ware die Behauptung 10 gewesen, daß Die, welche so eifrig von Andern Bescheidenheit fordern, auf Bescheidenheit bringen, unablässig rufen: "Rur bescheiden! um Gotteswillen, nur bescheiden!" guverlässig Lumpe find, d. h. völlig verdienstlose Wichte, Fabritwaare der Natur, ordentliche Mitglieder des Bads ber Menscheit. Denn 15 wer selbst Berdienste hat, läßt auch Berdienste gelten, — versteht sich achte und wirkliche. Aber Der, dem selbst alle Borguge und Berdienste mangeln, wünscht, daß es gar keine gabe: ihr Unblid an Andern spannt ihn auf die Folter; der blasse, grune, gelbe Reid verzehrt sein Inneres: er möchte alle persönlich Bevorzugten ver-20 nichten und ausrotten: muß er sie aber leider leben lassen, so soll es nur unter der Bedingung senn, daß sie ihre Borgüge versteden, völlig verleugnen, ja abschwören. Dies also ist die Wurzel der so häufigen Lobreden auf die Bescheidenheit. Und wenn solche Präkonen derselben Gelegenheit haben, das Berdienst 25 im Entstehen zu erstiden, ober wenigstens zu verhindern, daß es sich zeige, daß es bekannt werde, - wer wird zweifeln, daß sie es thun? Denn dies ist die Praxis zu ihrer Theorie. —

Wenn nun gleich der Dichter, wie jeder Künstler, uns immer nur das Einzelne, Individuelle, vorführt; so ist was er erstannte und uns dadurch erkennen lassen will, doch die (Platonissche) Idee, die ganze Gattung: daher wird in seinen Bildern gleichsam der Typus der menschlichen Charaktere und Situationen ausgeprägt seyn. Der erzählende, auch der dramatische Dichter nimmt aus dem Leben das ganz Einzelne heraus und schildert es genau in seiner Individualität, offenbart aber hiedurch das ganze menschliche Dasen; indem er zwar scheindar es mit dem Einzelnen, in Wahrheit aber mit Dem, was überall und zu allen Zeiten ist, zu thun hat. Hieraus entspringt es, daß Sentenzen,

besonders der dramatischen Dichter, selbst ohne generelle Aussprüche gu fenn, im wirklichen Leben häufige Anwendung finden. - Bur Philosophie verhält sich die Poesie, wie die Erfahrung sich gur empirischen Wissenschaft verhält. Die Erfahrung nämlich macht uns mit der Erscheinung im Einzelnen und beispielsweise bekannt: 5 die Wissenschaft umfakt das Ganze derselben, mittelst allgemeiner Begriffe. So will die Boesie uns mit den (Platonischen) Ideen der Wesen mittelst des Einzelnen und beispielsweise bekannt machen: die Philosophie will das darin sich aussprechende innere Wesen der Dinge im Ganzen und Allgemeinen erkennen lehren. — 10 Man sieht ichon hieran, daß die Boesie mehr den Charafter der Jugend, die Philosophie den des Alters trägt. In der That blüht die Dichtergabe eigentlich nur in der Jugend: auch die Empfänglichkeit für Poesie ist in der Jugend oft leidenschaftlich: der Jüngling hat Freude an Bersen als solchen und nimmt oft 15 mit geringer Waare vorlieb. Mit den Jahren nimmt diese Neigung allmälig ab, und im Alter gieht man die Prosa vor. Durch jene poetische Tendenz der Jugend wird dann leicht der Sinn für die Wirklichkeit verdorben. Denn von dieser unterscheidet die Boesie sich dadurch, daß in ihr das Leben interessant und doch schmerzlos an 20 uns porüberflieft; dasselbe hingegen in der Wirklichkeit, so lange es schmerzlos ist, uninteressant ist, sobald es aber interessant wird, nicht ohne Schmerzen bleibt. Der früher in die Poesie als in die Wirklichkeit eingeweihte Jüngling verlangt nun von bieler. was nur jene leisten kann: dies ist eine Hauptquelle des Un- 25 behagens, welches die vorzüglichsten Jünglinge drüdt.

Metrum und Reim sind eine Fessel, aber auch eine Hülle, die der Poet um sich wirst, und unter welcher es ihm vergönnt ist zu reden, wie er sonst nicht dürste: und das ist es, was uns freut. — Er ist nämlich für Alles was er sagt nur halb vers 30 antwortlich: Metrum und Reim müssen es zur andern Hälfte vertreten. — Das Metrum, oder Zeitmaah, hat, als bloher Rhythmus, sein Wesen allein in der Zeit, welche eine reine Anschauung a priori ist, gehört also, mit Kant zu reden, bloh der reinen Sinnlichkeit an; hingegen ist der Reim Sache der 35 Empfindung im Gehörorgan, also der empirischen Sinnlichseit. Daher ist der Rhythmus ein viel edleres und würdigeres Hülfsmittel, als der Reim, den die Alten demnach verschmähten,

und der in den unvollkommenen, durch Korruption der früheren und in barbarischen Zeiten entstandenen Sprachen seinen Ursprung fand. Die Armfäligkeit frangösischer Poefie beruht hauptfächlich barauf, daß diese, ohne Metrum, auf den Reim allein beschränkt s ift, und wird badurch vermehrt, daß sie, um ihren Mangel an Mitteln zu verbergen, durch eine Menge pedantischer Sakungen ihre Reimerei erschwert hat, wie 3. B. dak nur gleich ge= schriebene Silben reimen, als war' es für's Auge, nicht für's Ohr; daß der Siatus verpont ist, eine Menge Worte nicht vorkommen 10 burfen u. bgl. m., welchem Allen die neuere frangösische Dichterschule ein Ende zu machen sucht. - In keiner Sprache jedoch macht, wenigstens für mich, der Reim einen so wohlgefälligen und mächtigen Gindrud, wie in der lateinischen: Die mittelalter= lichen gereimten lateinischen Gebichte haben einen eigenthümlichen Man muß es daraus erklären, daß die lateinische Sprache ohne allen Bergleich vollkommener, schöner und ebler ist, als irgend eine der neueren, und nun in dem, eben diesen angehörigen, von ihr selbst aber ursprünglich verschmähten Buk und Klitter so anmuthia einbergeht.

Der ernsthaften Erwägung könnte es fast als ein Sochverrath gegen die Bernunft erscheinen, wenn einem Gedanken, oder seinem richtigen und reinen Ausbruck, auch nur die leiseste Ge= walt geschieht, in ber findischen Absicht, daß nach einigen Silben der gleiche Wortflang wieder vernommen werde, oder auch, da= 25 mit diese Silben selbst ein gewisses Hopsasa darstellen. Ohne solche Gewalt aber fommen gar wenige Berse zu Stande: benn ihr ift es zuzuschreiben, daß, in fremden Sprachen, Berse viel schwerer zu verstehen sind, als Prosa. Rönnten wir in die geheime Werkstätte der Boeten sehen; so wurden wir gehn Mal so öfter finden, daß ber Gedante gum Reim, als daß der Reim gum Gedanten gesucht wird: und selbst im lettern Fall geht es nicht leicht ohne Nachgiebigkeit von Seiten des Gedankens ab. -Diesen Betrachtungen bietet jedoch die Verskunst Trop, und hat dabei alle Reiten und Bölker auf ihrer Seite: so groß ist die 25 Macht, welche Metrum und Reim auf das Gemuth ausüben. und so wirksam das ihnen eigene, geheimnikvolle lenocinium. Ich möchte bieses baraus erflären, daß ein gludlich gereimter Bers, durch feine unbeschreiblich emphatische Wirfung, Die Em-

pfindung erregt, als ob der darin ausgedrückte Gedanke schon in ber Sprache prädestinirt, ja präformirt gelegen und ber Dichter ihn nur herauszufinden gehabt hatte. Gelbst triviale Ginfalle erhalten durch Rhnthmus und Reim einen Unstrich von Bedeutsamkeit. und figuriren in diesem Schmud, wie unter den Mädchen Alltags= 5 gesichter durch den Buk die Augen fesseln. Ja, selbst ichiefe und fallche Gedanken gewinnen durch die Versifikation einen Schein von Wahrheit. Andererseits wieder schrumpfen sogar berühmte Stellen aus berühmten Dichtern zusammen und werden unschein= bar, wenn getreu in Brosa wiedergegeben. It nur das Wahre 10 icon, und ist der liebste Schmud der Wahrheit die Nadtheit; so wird ein Gedanke, der in Prosa groß und schön auftritt, mehr wahren Werth haben, als einer, der in Versen so wirkt. - Daß nun so geringfügig, ja, kindisch scheinende Mittel, wie Metrum und Reim, eine so mächtige Wirkung ausüben, ist sehr auffal= 15 lend und wohl der Untersuchung werth: ich erkläre es mir auf folgende Weise. Das dem Gehör unmittelbar Gegebene, also der blofe Wortflang, erhält durch Rhythmus und Reim eine gewisse Vollkommenheit und Bedeutsamkeit an sich selbst, indem er da= durch zu einer Art Musik wird: daher scheint er jest seiner selbst 20 wegen dazusenn und nicht mehr als blokes Mittel, blokes Zeichen eines Bezeichneten, nämlich des Sinnes der Worte. Durch sei= nen Klang das Ohr zu ergöken, scheint seine ganze Bestimmung, mit dieser daher Alles erreicht und alle Ansprüche befriedigt zu senn. Daß er nun aber zugleich noch einen Sinn enthält, einen 25 Gedanken ausdrudt, stellt sich jest dar als eine unerwartete Zu= gabe, gleich den Worten zur Musif: als ein unerwartetes Geschenk, das uns angenehm überrascht und daher, indem wir gar feine Forderungen der Art machten, sehr leicht gufrieden stellt: wenn nun aber gar dieser Gedanke ein solcher ist, der an sich 30 selbst, also auch in Prosa gesagt, bedeutend ware; dann sind wir entzudt. Mir ist aus früher Rindheit erinnerlich, daß ich mich eine Zeit lang am Wohlklang der Verse ergöht hatte, ehe ich die Entdedung machte, daß sie auch durchweg Sinn und Gedanken enthielten. Demgemäß giebt es, wohl in allen Sprachen, auch 35 eine bloße Klingklangspoesie, mit fast ganglicher Ermangelung des Sinnes. Der Sinologe Davis, im Borbericht zu seiner Uebersehung des Laou-sang-urh, oder an heir in old age

(London 1817), bemerkt, daß die Chinesischen Dramen zum Theil aus Bersen bestehen, welche gesungen werden, und setzt hinzu: ", der Sinn derselben ist oft dunkel, und der Aussage der Chinessen selbst zufolge, ist der Zweck dieser Berse vorzüglich, dem Ohre zu schmeicheln, wobei der Sinn vernachlässigt, auch wohl der Harmonie ganz zum Opfer gebracht ist." Wem fallen hiebei nicht die oft so schwer zu enträthselnden Chöre mancher Griechisschen Trauerspiele ein?

Das Zeichen, woran man am unmittelbarsten ben ächten Dichter, sowohl höherer als niederer Gattung, erkennt, ist die Ungezwungenheit seiner Reime: sie haben sich, wie durch göttsliche Schidung, von selbst eingefunden: seine Gedanken kommen ihm schon in Reimen. Der heimliche Prosaiker hingegen such zum Gedanken den Reim; der Pfuscher zum Reim den Gedansten. Sehr oft kann man aus einem gereimten Versepaar heraussinden, welcher von beiden den Gedanken, und welcher den Reim zum Vater hat. Die Kunst besteht darin, das Lehtere zu versbergen, damit nicht dergleichen Verse beinahe als bloße aussgefüllte bouts-rimés auftreten.

Meinem Gefühl gufolge (Beweise finden hier nicht Statt) ist ber Reim, seiner Natur nach, bloß binar: seine Wirksamkeit beschränkt sich auf die einmalige Wiederkehr des selben Lauts und wird burch öftere Wiederholung nicht verstärft. Sobald bemnach eine Endsilbe die ihr gleichklingende vernommen hat, ist ihre 25 Wirkung erschöpft: die dritte Wiederkehr des Tons wirkt blok als ein abermaliger Reim, ber zufällig auf ben selben Rlang trifft, aber ohne Erhöhung der Wirfung: er reihet sich dem porhandenen Reime an, ohne jedoch sich mit ihm zu einem stärkern Eindrud zu verbinden. Denn der erste Ion schallt nicht durch 20 den zweiten bis zum dritten herüber: dieser ist also ein astheti= icher Pleonasmus, eine doppelte Courage, die nichts hilft. Um wenigsten verdienen daher dergleichen Reimanhäufungen die ichme= ren Opfer, die sie in Ottavarimen, Terzerimen und Sonetten fosten, und welche die Ursache ber Seelenmarter sind, unter ber 25 man bisweilen solche Produktionen lieft: denn poetischer Genuk unter Ropfbrechen ift unmöglich. Daß ber große dichterische Geift auch jene Formen und ihre Schwierigkeiten bisweilen überwinden und sich mit Leichtigkeit und Gragie barin bewegen fann, gereicht

ihnen selbst nicht zur Empfehlung: benn an sich sind sie so unwirksam, wie beschwerlich. Und selbst bei guten Dichtern, wann sie dieser Formen sich bedienen, sieht man häusig den Kampf zwischen dem Reim und dem Gedanken, in welchem bald der eine, bald der andere den Sieg erringt, also entweder der Gedanke bes Reimes wegen verkümmert, oder aber dieser mit einem schwaschen apeu près abgefunden wird. Da dem so ist, halte ich es nicht sür einen Beweis von Unwissenheit, sondern von gutem Geschmad, daß Shakespeare, in seinen Sonetten, jedem der Quadernarien andere Reime gegeben hat. Jedenfalls ist ihre akustische Wirz 10 kung dadurch nicht im Mindesten verringert, und kommt der Gedanke viel mehr zu seinem Rechte, als er gekonnt hätte, wenn er in die herz kömmlichen Spanischen Stiefel hätte eingeschnürt werden müssen.

Es ist ein Nachtheil für die Poesie einer Sprache, wenn sie viele Worte hat, die in der Prosa nicht gebräuchlich sind, und 15 andererseits gewisse Worte der Prosa nicht gebrauchen darf. Ersteres ist wohl am meisten im Lateinischen und Italiänischen, Lehsteres im Französischen der Fall, wo es kürzlich sehr treffend la begueulerie de la langue française genannt wurde: Beides ist weniger im Englischen und am wenigsten im Deutschen zu sinz eine Den. Solche der Poesie ausschließlich angehörige Worte bleiben nämlich unserm Serzen fremd, sprechen nicht unmittelbar zu uns, lassen uns daher kalt. Sie sind eine poetische Konventionssprache und gleichsam bloß gemalte Empsindungen statt wirklicher: sie schließen die Innigkeit aus. —

Der in unsern Tagen so oft besprochene Unterschied zwischen klassischer und romantischer Poesie scheint mir im Grunde darauf zu beruhen, daß jene keine anderen, als die rein menschplichen, wirklichen und natürlichen Motive kennt; diese hingegen auch erkünstelte, konventionelle und imaginäre Motive als wirk 30 sam geltend macht: dahin gehören die aus dem Christlichen Mysthos stammenden, sodann die des ritterlichen, überspannten und phantastischen Ehrenprincips, ferner die der abgeschmachten und lächerlichen christlichgermanischen Weiberverehrung, endlich die der sasellnden und mondsüchtigen hyperphysischen Berliebtheit. Zu 35 welcher frazenhaften Berzerrung menschlicher Berhältnisse und menschlicher Natur diese Motive aber führen, kann man sogar an den besten Dichtern der romantischen Gattung ersehen, 3. B.

an Calderon. Bon den Autos gar nicht zu reden, berufe ich mich nur auf Stude wie No siempre el peor es cierto (Nicht immer ist das Schlimmste gewiß) und El postrero duelo en España (Das lette Duell in Spanien) und ähnliche Romödien 5 en capa y espada: ju jenen Elementen gesellt sich hier noch die oft hervortretende scholastische Spikfindigkeit in der Ronversation, welche damals zur Geistesbildung der höhern Stände gehörte. Wie steht doch dagegen die Poesie der Alten, welche stets ber Natur treu bleibt, entschieden im Bortheil, und ergiebt sich, 10 daß die flassische Boesie eine unbedingte, die romantische nur eine bedingte Wahrheit und Richtigfeit hat; analog der Griechischen und der Gothischen Baufunft. - Andererseits ift jedoch hier zu bemerten, daß alle dramatischen, oder ergählenden Dichtungen, welche ben Schauplat nach dem alten Griechenland ober Rom verseten, 15 dadurch in Nachtheil gerathen, daß unsere Kenntniß des Alter= thums, besonders was das Detail des Lebens betrifft, unzureidend, fragmentarisch und nicht aus ber Anschauung geschöpft ist. Dies nämlich nöthigt den Dichter Bieles zu umgehen und sich mit Allgemeinheiten zu behelfen, wodurch er ins Abstrakte geräth 20 und sein Werk jene Anschaulichkeit und Individualisation ein= buft, welche der Poesie durchaus wesentlich ist. Dies ist es, was allen solchen Werfen ben eigenthümlichen Anstrich von Leerheit und Langweiligkeit giebt. Bloß Shakespeare's Darstellungen der Art sind frei bavon; weil er, ohne Zaudern, unter ben 25 Ramen von Griechen und Römern, Engländer seines Zeitalters dargestellt hat. -

Manchen Meisterstüden der Inrischen Poesie, namentlich einigen Oden des Horaz (man sehe 3. B. die zweite des dritten Buchs) und mehreren Liedern Goethe's (z. B. Schäfers Rlagelied), so ist vorgeworsen worden, daß sie des rechten Zusammenhanges entbehrten und voller Gedankensprünge wären. Allein hier ist der logische Zusammenhang absichtlich vernachlässigt, um erseht zu werden durch die Einheit der darin ausgedrückten Grundempfindung und Stimmung, als welche gerade dadurch mehr hervortritt, indem sie wie eine Schnur durch die gesonderten Perslen geht und den schnellen Wechsel der Gegenstände der Betrachtung so vermittelt, wie in der Musik den Uebergang aus einer Tonart in die andere der Septimenadord, durch welchen der in

ihm fortklingende Grundton zur Dominante der neuen Tonart wird. Um deutlichsten, nämlich bis zur Uebertreibung, findet man die hier bezeichnete Eigenschaft in der Canzone des Petrarka, welche anhebt: Mai non vo' più cantar, com' io soleva.

Wie demnach in der Inrischen Poesie das subjektive Element 5 vorherrscht, so ist dagegen im Drama das objektive allein und ausschließlich vorhanden. Zwischen Beiden hat die epische Poesie, in allen ihren Formen und Modifikationen, von der erzählenden Romanze dis zum eigentlichen Epos, eine breite Mitte inne. Denn obwohl sie in der Hauptsache objektiv ist; so enthält sie 10 doch ein bald mehr bald minder hervortretendes subjektives Element, welches am Ton, an der Form des Vortrags, wie auch an eingestreuten Reflexionen seinen Ausdruck sindet. Wir verlieren nicht den Dichter so ganz aus den Augen, wie beim Drama.

Der Zwed des Dramas überhaupt ist, uns an einem Bei- 15 spiel zu zeigen, mas das Wefen und Dasenn des Menschen sei. Dabei fann nun die traurige, ober die heitere Seite berfelben uns zugewendet werden, oder auch deren Uebergänge. Aber schon ber Ausdrud "Wesen und Dasenn des Menschen" enthält ben Reim zu der Kontroverse, ob das Wesen, d. i. die Charaftere, 20 oder das Dasenn, d. i. das Schicksal, die Begebenheit, die Handlung, die Sauptsache sei. Uebrigens sind Beide so fest mit einanber verwachsen, daß wohl ihr Begriff, aber nicht ihre Darftellung sich trennen läft. Denn nur die Umftande, Schidfale, Begebenheiten bringen die Charaftere zur Aeußerung ihres Wesens, und 25 nur aus den Charafteren entsteht die Sandlung, aus der die Begebenheiten hervorgehen. Allerdings fann, in der Darstellung, das Eine oder das Andere mehr hervorgehoben senn; in welcher Sinsicht das Charafterstud und das Intriguenstud die beiden Extreme bilben.

Der dem Drama mit dem Epos gemeinschaftliche Zweck, an bedeutenden Charakteren in bedeutenden Situationen, die durch beide herbeigeführten außerordentlichen Handlungen darzustellen, wird vom Dichter am vollkommensten erreicht werden, wenn er uns zuerst die Charaktere im Zustande der Ruhe vorsührt, in 25 welchem bloß die allgemeine Färbung derselben sichtbar wird, dann aber ein Motiv eintreten läßt, welches eine Handlung herbeisührt, aus der ein neues und stärkeres Motiv entsteht, wel-

ches wieder eine bedeutendere Sandlung hervorruft, die wiederum neue und immer stärkere Motive gebiert, wodurch dann, in der der Form angemessenen Frist, an die Stelle der ursprünglichen Ruhe die leidenschaftliche Aufregung tritt, in der nun die bedeuts samen Handlungen geschehen, an welchen die in den Charakteren vorhin schlummernden Eigenschaften, nebst dem Laufe der Welt, in hellem Lichte hervortreten. —

Große Dichter verwandeln sich ganz in jede der darzustellenden Personen und sprechen aus jeder derselben, wie Bauchredner; jeht 10 aus dem Helden, und gleich darauf aus dem jungen unschuls digen Mädchen, mit gleicher Wahrheit und Natürlichsteit: so Shakespeare und Goethe. Dichter zweiten Ranges verwans deln die darzustellende Hauptperson in sich: so Byron; wobei dann die Nebenpersonen oft ohne Leben bleiben, wie in den 15 Werken der Mediokren auch die Hauptperson.

Unser Gefallen am Trauerspiel gehört nicht dem Gefühl bes Schönen, sondern dem des Erhabenen an; ja, es ist der höchste Grad dieses Gefühls. Denn, wie wir beim Unblid des Erhabenen in der Natur uns vom Interesse des Willens abwen-20 den, um uns rein anschauend zu verhalten; so wenden wir bei der tragischen Ratastrophe uns vom Willen zum Leben selbst ab. Im Trauerspiel nämlich wird die schredliche Seite des Lebens uns vorgeführt, der Jammer der Menschheit, die Berrichaft des Bufalls und des Irrthums, der Fall des Gerechten, der Triumph 25 der Bofen: also die unserm Willen geradezu widerstrebende Beschaffenheit der Welt wird uns vor Augen gebracht. Bei diesem Unblid fühlen wir uns aufgefordert, unfern Willen vom Leben abzuwenden, es nicht mehr zu wollen und zu lieben. Gerade dadurch aber werden wir inne, daß alsdann noch etwas Underes 20 an uns übrig bleibt, was wir durchaus nicht positiv erkennen können, sondern bloß negativ, als Das, was nicht das Leben will. Wie der Septimenadord den Grundadord, wie die rothe Karbe die grune fordert und sogar im Auge hervorbringt; so for= bert jedes Trauerspiel ein gang anderartiges Dasenn, eine andere 35 Welt, deren Erfenntnig uns immer nur indirett, wie eben hier durch folche Forderung, gegeben werden fann. Im Augenblid ber tragischen Ratastrophe wird uns, deutlicher als jemals, die Ueberzeugung, daß das Leben ein schwerer Traum sei, aus dem wir

zu erwachen haben. Insofern ist die Wirkung des Trauerspiels analog der des dynamisch Erhabenen, indem es, wie dieses, uns über den Willen und sein Interesse hinaushebt und uns so um= stimmt, daß wir am Anblid des ihm geradezu Widerstrebenden Gefallen sinden. Was allem Tragischen, in welcher Gestalt es auch auftrete, den eigenthümlichen Schwung zur Erhebung giebt, ist das Aufgehen der Erkenntnis, daß die Welt, das Leben, kein wahres Genügen gewähren könne, mithin unserer Anhänglichkeit nicht werth sei: darin besteht der tragische Geist: er leitet dem= nach zur Resignation hin.

Ich raume ein, daß im Trauerspiel der Alten dieser Geift der Resignation selten direkt hervortritt und ausgesprochen wird. Dedipus Roloneus stirbt zwar resignirt und willig; boch trostet ihn die Rache an seinem Baterland. Iphigenia Aulika ist sehr willig zu sterben; doch ist es der Gedanke an Griechenlands 15 Wohl, der sie troftet und die Beränderung ihrer Gesinnung hervorbringt, vermöge welcher sie den Tod, dem sie zuerst auf alle Beise entfliehen wollte, willig übernimmt. Rassandra, im Agamemnon des großen Aeschylos, stirbt willig, agxeirw bios (1306); aber auch sie tröstet ber Gedanke an Rache. Herkules, 20 in den Trachinerinnen, giebt der Nothwendigkeit nach, ftirbt gelassen, aber nicht resignirt. Eben so der Sippolytos des Euripides, bei dem es uns auffällt, daß die ihn zu trösten erscheinende Artemis ihm Tempel und Nachruhm verheißt, aber durchaus nicht auf ein über das Leben hinausgehendes Dasenn hindeutet, 26 und ihn im Sterben verläft, wie alle Götter von dem Sterbenben weichen: - im Chriftenthum treten sie gu ihm beran; und eben so im Brahmanismus und Buddhaismus, wenn auch bei lekterem die Götter eigentlich exotisch sind. Sippolntos also, wie fast alle tragischen Helden der Alten, zeigt Ergebung in das un= 30 abwendbare Schidsal und den unbiegsamen Willen der Götter, aber fein Aufgeben des Willens gum Leben felbst. Wie der Stoische Gleichmuth von der Christlichen Resignation sich von Grund aus dadurch unterscheibet, daß er nur gelassenes Ertragen und gefaßtes Erwarten der unabänderlich nothwendigen Uebel 35 lehrt, das Christenthum aber Entsagung, Aufgeben des Wollens; eben so zeigen die tragischen Helden der Alten standhaftes Unterwerfen unter die unausweichbaren Schläge des Schidfals, das

Christliche Trauerspiel dagegen Aufgeben des ganzen Willens zum Leben, freudiges Verlassen der Welt, im Bewuhtsenn ihrer Werthlosigkeit und Nichtigkeit. — Aber ich bin auch gang ber Meinung, daß das Trauerspiel der Neuern höher steht, als das der Alten. 5 Shakespeare ist viel größer als Sophokles: gegen Goethe's Iphi= genia könnte man die des Euripides beinahe roh und gemein finben. Die Bakchantinnen des Euripides sind ein empörendes Machwerk zu Gunften ber heidnischen Pfaffen. Manche antike Stude haben gar feine tragische Tendeng; wie die Afeste und 10 Jphigenia Taurika des Euripides: einige haben widerwärtige, oder gar ekelhafte Motive; so die Antigone und Philoktet. Fast alle zeigen das Menschengeschlecht unter der entsehlichen Berrschaft des Zufalls und Irrthums, aber nicht die dadurch veranlafte und davon erlösende Resignation. Alles, weil die Alten 15 noch nicht zum Gipfel und Ziel des Trauerspiels, ja, der Lebensansicht überhaupt, gelangt waren.

Wenn demnach die Alten den Geift der Resignation, das Abwenden des Willens vom Leben, an ihren tragischen Selden selbst, als beren Gesinnung, wenig barstellen; so bleibt es ben= 20 noch die eigenthümliche Tendenz und Wirfung des Trauerspiels, jenen Geift im Buschauer zu erweden und jene Gefinnung, wenn auch nur vorübergehend, hervorzurufen. Die Schrednisse auf ber Bühne halten ihm die Bitterkeit und Werthlosigkeit des Lebens, also die Nichtigkeit alles seines Strebens entgegen: die Wirfung 25 dieses Eindruds muß senn, daß er, wenn auch nur im dunkeln Gefühl, inne wird, es sei besser, sein Berg vom Leben loszureifen, sein Wollen davon abzuwenden, die Welt und das Leben nicht au lieben; wodurch bann eben, in seinem tiefften Innern, bas Bewußtsenn angeregt wird, daß für ein anderartiges Wollen es 30 auch eine andere Art des Dasenns geben musse. — Denn wäre bies nicht, ware nicht dieses Erheben über alle Zwede und Guter des Lebens, dieses Abwenden von ihm und seinen Lodungen, und das hierin schon liegende Sinwenden nach einem anderarti= gen, wiewohl uns völlig unfakbaren Dasenn die Tendeng des 25 Trauerspiels; wie ware es bann überhaupt möglich, daß die Darstellung der schredlichen Seite des Lebens, im grellsten Lichte uns por Augen gebracht, wohlthätig auf uns wirken und ein hoher Genuk für uns fenn fonnte? Furcht und Mitleid, in beren Er-

regung Aristoteles den letten Zwed des Trauerspiels sett, gehören doch wahrhaftig nicht an sich selbst zu den angenehmen Empfindungen: sie können daher nicht Zwed, sondern nur Mittel senn. — Mso Aufforderung zur Abwendung des Willens vom Leben bleibt die wahre Tendenz des Trauerspiels, der lekte Zwed 5 der absichtlichen Darstellung der Leiden der Menschheit, und ist es mithin auch da, wo diese resignirte Erhebung des Geistes nicht am Selden selbst gezeigt, sondern bloß im Zuschauer angeregt wird, durch den Anblid großen, unverschuldeten, ja, selbst verschuldeten Leidens. - Wie die Alten, so begnügen auch Manche 10 ber Neuern sich damit, durch die objektive Darstellung mensch= lichen Ungluds im Großen ben Ruschauer in die beschriebene Stimmung zu verseten; mahrend Andere diese durch das Leiden bewirkte Umkehrung der Gesinnung am Selden selbst darftellen: Jene geben gleichsam nur die Brämissen, und überlassen die 15 Ronklusion dem Zuschauer; während diese die Ronklusion, oder die Moral der Fabel, mitgeben, als Umkehrung der Gesinnung des Kelden, auch wohl als Betrachtung im Munde des Chors. wie 3. B. Schiller in der Braut von Messina: "Das Leben ist ber Guter höchstes nicht." Sier sei es erwähnt, daß selten bie 20 ächt tragische Wirkung der Ratastrophe, also die durch sie herbeigeführte Resignation und Geisteserhebung der Selden, so rein motivirt und deutlich ausgesprochen hervortritt, wie in der Oper Norma, wo sie eintritt in dem Duett Qual cor tradisti, qual cor perdesti, in welchem die Umwendung des Willens durch 25 die plöglich eintretende Ruhe der Musik deutlich bezeichnet wird. Ueberhaupt ift dieses Stud, - gang abgesehen von seiner vortrefflichen Musik, wie auch andererseits von der Diktion, welche nur die eines Operntextes senn darf, - und allein seinen Motiven und seiner innern Dekonomie nach betrachtet, ein höchst voll- 30 kommenes Trauerspiel, ein wahres Muster tragischer Anlage ber Motive, tragischer Fortschreitung der Handlung und tragischer Entwidelung, zusammt der über die Welt erhebenden Wirfung biefer auf die Gefinnung der Belden, welche dann auch auf den Buschauer übergeht: ja, die hier erreichte Wirfung ist um so 25 unverfänglicher und für das wahre Wesen des Trauerspiels bezeichnender, als feine Chriften, noch Chriftliche Gefinnungen barin vorkommen. -

Die den Neuern so oft vorgeworfene Vernachlässigung der Einheit der Reit und des Orts wird nur dann fehlerhaft, wann sie so weit geht, daß sie die Einheit der Sandlung aufhebt; wo bann nur noch die Einheit der Sauptverson übrig bleibt, wie 53. B. in "Seinrich VIII." von Shakespeare. Die Einheit der Handlung braucht aber auch nicht so weit zu gehen, daß immer= fort von der selben Sache geredet wird, wie in den Frangosischen Trauerspielen, welche sie überhaupt so strenge einhalten, daß der bramatische Berlauf einer geometrischen Linie ohne Breite gleicht: 10 da heikt es stets .. Nur porwärts! Pensez à votre affaire!" und die Sache wird gang geschäftsmäßig expedirt und depeschirt, ohne daß man sich mit Allotrien, die nicht zu ihr gehören, aufhalte, oder rechts, oder links umsehe. Das Shakespearesche Trauerspiel hingegen gleicht einer Linie, die auch Breite hat: es lätt sich Zeit, 15 exspatiatur: es kommen Reden, sogar gange Scenen vor, welche die Sandlung nicht fördern, sogar sie nicht eigentlich angehen, burch welche wir jedoch die handelnden Personen, oder ihre Umstände näher tennen lernen, wonach wir dann auch die Sandlung gründlicher verstehen. Diese bleibt zwar die Sauptsache, 20 jedoch nicht so ausschließlich, daß wir darüber vergäßen, daß, in letter Instang, es auf die Darstellung des menschlichen Wesens und Dasenns überhaupt abgesehen ist. -

Der dramatische, oder epische Dichter soll wissen, daß er das Schidsal ist, und daher unerbittlich senn, wie dieses: - imglei-25 chen, daß er der Spiegel des Menschengeschlechts ist, und daher sehr viele schlechte, mitunter ruchlose Charaftere auftreten lassen, wie auch viele Thoren, verschrobene Röpfe und Narren, dann aber bin und wieder einen Bernünftigen, einen Rlugen, einen Redlichen, einen Guten und nur als seltenste Ausnahme einen 20 Edelmüthigen. Im gangen Somer ift, meines Bedünkens, fein eigentlich ebelmüthiger Charafter bargestellt, wiewohl manche aute und redliche: im gangen Shakespeare mogen allenfalls ein Paar edle, doch teineswegs überschwänglich edle Charattere zu finden senn, etwan die Rordelia, der Roriolan, schwerlich mehr; 35 hingegen wimmelt es barin von der oben bezeichneten Gattung. Aber Ifflands und Rogebue's Stude haben viele edelmuthige Charaftere: während Goldoni es gehalten hat, wie ich oben anempfahl, wodurch er zeigt, daß er höher steht. Singegen Lessings Minna von Barnhelm laborirt stark an zu vielem und allseitigem Ebelmuth: aber gar so viel Edelmuth, wie der einzige Marquis Posa darbietet, ist in Goethe's sämmtlichen Werzen zusammengenommen nicht aufzutreiben: wohl aber giebt es ein kleines Deutsches Stück, "Pflicht um Pflicht" (ein Titel wie 5 aus der Kritik der praktischen Bernunft genommen), welches nur drei Personen hat, jedoch alle drei von überschwänglichem Edelmuth. —

Die Griechen nahmen zu Selden des Trauerspiels durchgangig königliche Bersonen; die Reuern meistentheils auch. Ge= 10 wiß nicht, weil der Rang dem Sandelnden oder Leidenden mehr Würde giebt: und da es bloß darauf ankommt, menschliche Leibenschaften ins Spiel zu segen; so ist der relative Werth der Objette, wodurch bies geschieht, gleichgültig, und Bauerhöfe leiften so viel, wie Königreiche. Auch ist das bürgerliche Trauerspiel 15 feineswegs unbedingt zu verwerfen. Bersonen von großer Macht und Ansehn sind jedoch deswegen zum Trauerspiel die geeignetesten, weil das Unglud, an welchem wir das Schidsal des Menschenlebens erkennen sollen, eine hinreichende Groke haben muß, um dem Zuschauer, wer er auch sei, als furchtbar zu er= 20 scheinen. Nun aber sind die Umstände, welche eine Burgerfamilie in Noth und Berzweiflung verseten, in den Augen der Großen oder Reichen meistens sehr geringfügig und durch mensch= liche Sulfe, ja bisweilen durch eine Rleinigkeit, zu beseitigen: solche Ruschauer können daher von ihnen nicht tragisch erschüttert 25 werden. Singegen sind die Ungludsfälle ber Großen und Madtigen unbedingt furchtbar, auch feiner Abhülfe von auken qu= ganglich; ba Ronige durch ihre eigene Macht sich helfen muffen, ober untergehen. Dazu tommt, daß von der Sohe ber Fall am tiefsten ift. Den burgerlichen Bersonen fehlt es bemnach an 30 Kallhöhe. -

Wenn nun als die Tendenz und letzte Absicht des Trauer= spiels sich uns ergeben hat ein Hinwenden zur Resignation, zur Verneinung des Willens zum Leben; so werden wir in sei= nem Gegensat, dem Lustspiel, die Aufforderung zur fortgeset= 35 ten Bejahung dieses Willens leicht erkennen. Zwar muß auch das Lustspiel, wie unausweichbar jede Darstellung des Menschenlebens, Leiden und Widerwärtigkeiten vor die Augen bringen: allein es

zeigt sie uns vor als vorübergehend, sich in Freude auflösend, überhaupt mit Gelingen, Siegen und hoffen gemischt, welche am Ende doch überwiegen; und dabei hebt es den unerschöpflichen Stoff zum Lachen hervor, von dem das Leben, ja, deffen Wider-5 wärtigfeiten selbst, erfüllt sind, und der uns, unter allen Umständen, bei guter Laune erhalten sollte. Es besagt also, im Resultat, daß das Leben im Ganzen recht gut und besonders durchweg kurzweilig sei. Freilich aber muß es sich beeilen, im Zeitpunkt der Freude den Borhang fallen zu lassen, damit wir nicht 10 sehen, was nachkommt; während das Trauerspiel, in der Regel, so schließt, daß nichts nachkommen fann. Und überdies, wenn wir jene burleske Seite des Lebens ein Mal etwas ernst ins Auge fassen, wie sie sich zeigt in den naiven Aeukerungen und Gebehrden, welche die fleinliche Berlegenheit, die persönliche Furcht, 15 der augenblidliche Born, der heimliche Neid und die vielen ahnlichen Affekte den vom Inpus der Schönheit beträchtlich abweichenden Gestalten der sich hier spiegelnden Wirklichkeit aufbruden; - so fann auch von dieser Seite, also auf eine unerwartete Art, dem nachdenklichen Betrachter die Ueberzeugung wer-20 ben, daß das Dasenn und Treiben solcher Wesen nicht selbst Zwed senn kann, daß sie, im Gegentheil, nur auf einem Jerwege zum Dasenn gelangen konnten, und daß was sich so darstellt etwas ist, das eigentlich besser nicht wäre.

## Rapitel 38\*).

Ueber Geschichte.

25

Ich habe in der unten bemerkten Stelle des ersten Bandes ausführlich gezeigt, daß und warum für die Erkenntniß des Wessens der Menscheit mehr von der Dichtung, als von der Gesschichte geleistet wird: insofern wäre mehr eigentliche Belehrung von jener, als von dieser zu erwarten. Dies hat auch Aristosteles eingesehen, da er sagt: \*\* \*\*au qulogoqwiegov \*\* \*\*au onovdaiote-

<sup>\*)</sup> Dieses Rapitel bezieht sich auf §. 51 des ersten Bandes.

gov ποιησις εστοχιας εστιν (et res magis philosophica, et melior poësis est, quam historia)\*). (De poët., c. 9.) Um jedoch über den Werth der Geschichte kein Mißverskändniß zu versanlassen, will ich meine Gedanken darüber hier aussprechen.

In jeder Art und Gattung von Dingen sind die Thatsachen 5 ungählig, der einzelnen Wesen unendlich viele, die Mannigfaltigfeit ihrer Berschiedenheiten unerreichbar. Bei einem Blide barauf schwindelt dem wißbegierigen Geiste: er sieht sich, wie weit er auch forsche, zur Unwissenheit verdammt. — Aber da kommt die Wissenschaft: sie sondert das ungählbar Biele aus, sam= 10 melt es unter Artbegriffe, und diese wieder unter Gattungs= begriffe, wodurch sie den Weg zu einer Erkenntnig des Allgemeinen und des Besondern eröffnet, welche auch das ungahlbare Einzelne befaßt, indem sie von Allem gilt, ohne daß man Jegliches für sich zu betrachten habe. Dadurch verspricht sie dem 15 forschenden Geiste Beruhigung. Dann stellen alle Wissenschaften sich neben einander und über die reale Welt der einzelnen Dinge. als welche sie unter sich vertheilt haben. Ueber ihnen allen aber schwebt die Philosophie, als das allgemeinste und deshalb wich= tigste Wissen, welches die Aufschlusse verheift, zu denen die an= 20 bern nur vorbereiten. - Blog die Geschichte darf eigentlich nicht in jene Reihe treten; da sie sich nicht des selben Bortheils wie die andern rühmen tann: benn ihr fehlt der Grundcharatter der Wissenschaft, die Subordination des Gewukten, statt deren sie bloke Roordination desselben aufzuweisen hat. Daher giebt es 25 fein Snftem ber Geschichte, wie doch jeder andern Wissenschaft. Sie ist bemnach zwar ein Wiffen, jedoch feine Wiffenschaft. Denn nirgends erkennt sie das Einzelne mittelst des Allgemeinen, sondern muß das Einzelne unmittelbar fassen und so gleichsam auf dem Boden der Erfahrung fortfriechen; während die wirk- 30 lichen Wiffenschaften barüber ichweben, indem fie umfaffende Begriffe gewonnen haben, mittelst beren sie das Einzelne beherrichen und, wenigstens innerhalb gewisser Grangen, die Möglich-

<sup>\*)</sup> Beiläufig set hier bemerkt, daß aus diesem Gegensat von nongois und koroqua der Ursprung und damit der eigentliche Sinn des ersteren Wors 25 tes ungemein deutlich hervortritt: es bedeutet nämlich das Gemachte, Ersonnene, im Gegensat des Erfragten.

feit der Dinge ihres Bereiches absehen, so daß sie auch über das etwan noch Singutommende beruhigt senn können. Die Wissenschaften, da sie Sniteme von Begriffen sind, reden ftets von Gattungen; die Geschichte von Individuen. Sie ware bemnach eine 5 Wissenschaft von Individuen; welches einen Widerspruch besagt. Auch folgt aus Ersterem, daß die Wissenschaften sämmtlich von Dem reden, was immer ist; die Geschichte hingegen von Dem, was nur ein Mal und dann nicht mehr ist. Da ferner die Geschichte es mit dem schlechthin Einzelnen und Individuellen zu 10 thun hat, welches, seiner Natur nach, unerschöpflich ist; so weiß sie Alles nur unvollkommen und halb. Dabei muß sie zugleich noch von jedem neuen Tage, in seiner Alltäglichkeit, sich Das lehren lassen, was sie noch gar nicht wußte. — Wollte man hiegegen einwenden, daß auch in der Geschichte Unterordnung des Be-15 sondern unter das Allgemeine Statt finde, indem die Zeitperioden, die Regierungen und sonstige Saupt- und Staatsveränderungen, turz, Alles was auf den Geschichtstabellen Platz findet, das Allgemeine seien, dem das Specielle sich unterordnet; so wurde dies auf einer falschen Fassung des Begriffes vom All-20 gemeinen beruhen. Denn das hier angeführte Allgemeine in der Geschichte ist blok ein subjektives, d. h. ein solches, dessen Allgemeinheit allein aus der Unzulänglichkeit der individuellen Renntnik von den Dingen entspringt, nicht aber ein objekti= ves, d. h. ein Begriff, in welchem die Dinge wirklich ichon mit-25 gedacht wären. Selbst bas Allgemeinste in der Geschichte ist an sich selbst doch nur ein Einzelnes und Individuelles, nämlich ein langer Zeitabschnitt, oder eine Sauptbegebenheit: zu diesem verhält sich baher bas Besondere, wie der Theil zum Ganzen, nicht aber wie der Fall zur Regel; wie dies hingegen in allen eigent-30 lichen Wissenschaften Statt hat, weil sie Begriffe, nicht bloke Thatsachen überliefern. Daher eben fann man in diesen durch richtige Renntniß des Allgemeinen bas vorkommende Besondere sicher bestimmen. Renne ich 3. B. die Gesetze des Triangels überhaupt: so fann ich danach auch angeben, was dem mir 35 vorgelegten Triangel zukommen muß: und was von allen Säugethieren gilt, g. B. daß sie doppelte Bergtammern, gerade sieben Salswirbel, Lunge, Zwergfell, Urinblafe, fünf Sinne u. f. w. haben, das kann ich auch von der soeben gefangenen fremden

Fledermaus, por ihrer Settion, aussagen. Aber nicht so in ber Geschichte, als wo das Allgemeine kein objektives der Begriffe, sondern blok ein subjektives meiner Renntnik ist, welche nur insofern, als sie oberflächlich ist, allgemein genannt werden tann: daher mag ich immerhin vom dreifigjährigen Rriege im Allge- 5 meinen wissen, daß er ein im 17. Jahrhundert geführter Religionsfrieg gewesen; aber diese allgemeine Renntniß befähigt mich nicht, irgend etwas Näheres über seinen Berlauf anzugeben. — Der selbe Gegensat bewährt sich auch darin, daß in den wirtlichen Wissenschaften bas Besondere und Einzelne bas Gewisselte 10 ist, da es auf unmittelbarer Wahrnehmung beruht: hingegen sind die allgemeinen Wahrheiten erst aus ihm abstrahirt; daher in die sen eher etwas irrig angenommen senn kann. In der Geschichte aber ist umgekehrt das Allgemeinste das Gewisseste, 3. B. die Beitverioden, die Succession der Rönige, die Revolutionen, Rriege 15 und Friedensschlusse: hingegen das Besondere der Begebenheiten und ihres Zusammenhangs ist ungewisser, und wird es immer mehr, je weiter man ins Einzelne gerath. Daher ist die Geschichte zwar um so interessanter, je specieller sie ift, aber auch um so unzuverlässiger, und nähert sich alsdann in jeder Sinsicht 20 dem Romane. — Was es übrigens mit dem gerühmten Pragma= tismus der Geschichte auf sich habe, wird Der am besten ermessen fonnen, welcher sich erinnert, daß er bisweilen die Begebenheiten seines eigenen Lebens, ihrem wahren Zusammenhange nach, erst zwanzig Jahre hinterher verstanden hat, obwohl die Data dazu 25 ihm vollständig vorlagen: so schwierig ist die Rombination des Wirkens der Motive, unter den beständigen Eingriffen des Zufalls und dem Berhehlen der Absichten. — Sofern nun die Geschichte eigentlich immer nur das Einzelne, die individuelle Thatsache, zum Gegenstande hat und dieses als das ausschlieklich 30 Reale ansieht, ist sie das gerade Gegentheil und Widerspiel der Philosophie, als welche die Dinge vom allgemeinsten Gesichts= punkt aus betrachtet und ausdrücklich das Allgemeine zum Gegenstande hat, welches in allem Einzelnen identisch bleibt; daher sie in diesem stets nur Jenes sieht und den Wechsel an der Er- 35 scheinung desselben als unwesentlich erkennt: viloxadolov yap δ φιλοσοφος (generalium amator philosophus). bie Geschichte uns lehrt, daß zu jeder Zeit etwas Anderes

gewesen, ist die Philosophie bemuht, uns zu der Einsicht zu verhelfen, daß zu allen Zeiten gang bas Gelbe war, ist und senn wird. In Wahrheit ist das Wesen des Menschenlebens, wie der Natur überall, in jeder Gegenwart gang vorhanden, und 5 bedarf daher, um erschöpfend erkannt zu werden, nur der Tiefe ber Auffassung. Die Geschichte aber hofft die Tiefe durch die Lange und Breite gu ersegen: ihr ist jede Gegenwart nur ein Bruchstud, welches ergangt werden muß burch die Bergangenheit, beren Länge aber unendlich ist und an die sich wieder eine 10 unendliche Zukunft schließt. Hierauf beruht das Widerspiel zwiichen den philosophischen und den historischen Röpfen: jene wollen ergründen; diese wollen zu Ende gahlen. Die Geschichte zeigt auf jeder Seite nur das Selbe, unter verschiedenen Formen: wer aber solches nicht in einer oder wenigen erkennt, wird auch durch 15 das Durchlaufen aller Formen schwerlich zur Erkenntniß davon gelangen. Die Rapitel ber Bölkergeschichte sind im Grunde nur burch die Namen und Jahreszahlen verschieden: der eigentlich wesentliche Inhalt ist überall der selbe.

Sofern nun also ber Stoff der Runft die Idee, der Stoff 20 der Wissenschaft der Begriff ist, sehen wir Beide mit Dem beschäftigt, was immer da ist und stets auf gleiche Weise, nicht aber jest ist und jest nicht, jest so und jest anders: daber eben haben Beide es mit Dem zu thun, was Plato ausschließlich als den Gegenstand wirklichen Wissens aufstellt. Der Stoff der 25 Geschichte hingegen ist das Einzelne in seiner Einzelnheit und Rufälligkeit, was Ein Mal ist und dann auf immer nicht mehr ift, die vorübergehenden Berflechtungen einer wie Wolfen im Winde beweglichen Menschenwelt, welche oft durch den geringfügigsten Zufall gang umgestaltet werden. Bon Diesem Stand-30 punkt aus erscheint uns der Stoff der Geschichte kaum noch als ein der ernsten und mühsamen Betrachtung des Menschengeistes würdiger Gegenstand, des Menschengeistes, der, gerade weil er so vergänglich ist, bas Unvergängliche zu seiner Betrachtung wählen sollte.

Was endlich das, besonders durch die überall so geistessverbeiche und verdummende Hegelsche Afterphilosophie aufgekommene Bestreben, die Weltgeschichte als ein planmäßiges Ganzes zu fassen, oder, wie sie es nennen, "sie organisch zu kon-

struiren", betrifft; so liegt demselben eigentlich ein rober und platter Realismus jum Grunde, ber die Ericheinung für bas Wesen an sich ber Welt halt und vermeint, auf sie, auf ihre Gestalten und Vorgänge täme es an; wobei er noch im Stillen von gewissen mnthologischen Grundansichten unterstütt 5 wird, die er stillschweigend voraussett: sonst ließe sich fragen, für welchen Ruschauer benn eine bergleichen Komödie eigentlich aufgeführt würde? — Denn, da nur das Individuum, nicht aber das Menschengeschlecht wirkliche, unmittelbare Einheit des Bewußt= senns hat; so ist die Einheit des Lebenslaufes dieses eine bloke 10 Fiftion. Zudem, wie in der Natur nur die Species real, die genera bloke Abstraktionen sind, so sind im Menschengeschlecht nur die Individuen und ihr Lebenslauf real, die Bölfer und ihr Leben bloke Abstraktionen. Endlich laufen die Konstruktions= geschichten, von plattem Optimismus geleitet, zuleht immer auf 15 einen behaglichen, nahrhaften, fetten Staat, mit wohlgeregelter Ronstitution, guter Justig und Polizei, Technif und Industrie und höchstens auf intellektuelle Bervollkommnung hinaus: weil diese in der That die allein mögliche ist, da das Moralische im Wesentlichen unverändert bleibt. Das Moralische aber ist es, worauf, 20 nach dem Zeugniß unsers innersten Bewußtsenns, Alles ankommt: und dieses liegt allein im Individuo, als die Richtung seines Willens. In Wahrheit hat nur ber Lebenslauf jedes Einzelnen Einheit, Zusammenhang und mahre Bedeutsamkeit: er ist als eine Belehrung anzusehen, und der Sinn derselben ist ein mora= 25 lischer. Nur die innern Borgange, sofern sie den Willen betreffen, haben mahre Realität und sind wirkliche Begebenheiten; weil der Wille allein das Ding an sich ist. In jedem Mikrofosmos liegt der ganze Makrokosmos, und dieser enthält nichts mehr als jener. Die Bielheit ist Erscheinung, und die äukern 30 Vorgänge sind bloke Konfigurationen der Erscheinungswelt, haben daher unmittelbar weder Realität noch Bedeutung, sondern erst mittelbar, durch ihre Beziehung auf den Willen der Ginzelnen. Das Bestreben sie unmittelbar deuten und auslegen zu wollen, gleicht sonach dem, in den Gebilden der Wolfen Gruppen von 35 Menschen und Thieren zu sehen. — Was die Geschichte erzählt, ist in der That nur der lange, schwere und verworrene Traum der Menschheit.

Die Segelianer, welche die Philosophie der Geschichte sogar als den Hauptzwed aller Philosophie ansehen, sind auf Plato zu verweisen, der unermüdlich wiederholt, daß der Gegenstand der Philosophie das Unveränderliche und immerdar Bleibende sei, 5 nicht aber Das, was bald so, bald anders ist. Alle Die, welche solche Ronstruktionen des Weltverlaufs, oder, wie sie es nennen, der Geschichte, aufstellen, haben die Kauptwahrheit aller Philosophie nicht begriffen, daß nämlich zu aller Zeit das Gelbe ift, alles Werden und Entstehen nur scheinbar, die Ideen allein 10 bleibend, die Zeit ideal. Dies will der Plato, Dies will der Rant. Man soll bemnach zu verstehen suchen was da ist, wirklich ist, heute und immerdar, - b. h. die Ideen (in Plato's Sinn) erkennen. Die Thoren hingegen mennen, es folle erft etwas werden und tommen. Daher räumen sie der Geschichte 15 eine Sauptstelle in ihrer Philosophie ein und konstruiren dieselbe nach einem vorausgesetten Weltplane, welchem gemäß Alles zum Besten gelenkt wird, welches bann finaliter eintreten soll und eine große Herrlichkeit senn wird. Demnach nehmen sie bie Welt als vollkommen real und segen ben Zwed berselben in bas armfälige 20 Erdenglud, welches, selbst wenn noch so fehr von Menschen gevflegt und vom Schidfal begünstigt, doch ein hohles, täuschendes, hinfälliges und trauriges Ding ist, aus welchem weder Konstitutionen und Gesekgebungen, noch Dampfmaschinen und Telegraphen jemals etwas wesentlich Besseres machen können. Besagte Geschichts= 25 Philosophen und = Verherrlicher find demnach einfältige Realisten. bazu Optimisten und Eudämonisten, mithin platte Gesellen und eingefleischte Philister, zudem auch eigentlich schlechte Christen; da der wahre Geist und Rern des Christenthums, eben so wie des Brahmanismus und Buddhaismus, die Erkenntniß der Nichtig-30 feit des Erdengluds, die völlige Berachtung desselben und Sinwendung zu einem gang anderartigen, ja, entgegengesetten Dasenn ist: Dies, sage ich, ift der Geist und Zwed des Christenthums, der wahre "Sumor der Sache"; nicht aber ist es, wie sie mennen, der Monotheismus; daher eben der atheistische 35 Buddhaismus dem Chriftenthum viel näher verwandt ist, als das optimistische Judenthum und seine Barietät, der Islam.

Eine wirkliche Philosophie der Geschichte soll also nicht, wie Jene alle thun, Das betrachten, was (in Plato's Sprache zu

reden) immer wird und nie ist, und Dieses für das eigentliche Wesen der Dinge halten; sondern sie soll Das, was immer ist und nie wird, noch vergeht, im Auge behalten. Sie besteht also nicht darin, daß man die zeitlichen Zwede der Menschen zu ewi= gen und absoluten erhebt, und nun ihren Fortschritt dazu, durch 5 alle Verwidelungen, fünstlich und imaginär konstruirt; sondern in der Einsicht, daß die Geschichte nicht nur in der Ausführung. sondern schon in ihrem Wesen lügenhaft ist, indem sie, von lauter Individuen und einzelnen Borgangen redend, vorgiebt, alle Mal etwas Anderes zu erzählen; während sie, vom Anfang bis 10 zum Ende, stets nur das Selbe wiederholt, unter andern Namen und in anderm Gewande. Die wahre Philosophie der Geschichte besteht nämlich in der Ginsicht, daß man, bei allen diesen end= Tosen Beränderungen und ihrem Wirrwarr, doch stets nur das selbe, gleiche und unwandelbare Wesen vor sich hat, welches 15 heute das Selbe treibt, wie gestern und immerdar: sie soll also das Identische in allen Borgängen, der alten wie der neuen Zeit, des Orients wie des Occidents, erkennen, und, trok aller Ber-Schiedenheit der speciellen Umftande, der Rostumes und der Sitten, überall die selbe Menschheit erbliden. Dies Identische und unter 20 allem Wechsel Beharrende besteht in den Grundeigenschaften des menschlichen Serzens und Ropfes, - vielen ichlechten, wenigen guten. Die Devise ber Geschichte überhaupt mußte lauten: Eadem, sed aliter. Sat Einer den Herodot gelesen, so hat er, in philosophischer Absicht, ichon genug Geschichte studirt. Denn 25 da steht schon Alles, was die folgende Weltgeschichte ausmacht: das Treiben, Thun, Leiden und Schicksal des Menschengeschlechts. wie es aus den besagten Eigenschaften und dem physischen Erdenloose hervorgeht. -

Wenn wir im Bisherigen erkannt haben, daß die Geschichte, 30 als Mittel zur Erkenntniß des Wesens der Menscheit betrachtet, der Dichtkunst nachsteht; sodann, daß sie nicht im eigentlichen Sinne eine Wissenschaft ist; endlich, daß das Bestreben, sie als ein Ganzes mit Ansang, Mittel und Ende, nebst sinnvollem Zussammenhang, zu konstruiren, ein eitles, auf Mißverstand beruhens 35 des ist; so würde es scheinen, als wollten wir ihr allen Werth absprechen, wenn wir nicht nachwiesen, worin der ihrige besteht. Wirklich aber bleibt ihr, nach dieser Besiegung von der Kunst und

Abweisung von der Wissenschaft, ein von beiden verschiedenes, ganz eigenthümliches Gebiet, auf welchem sie höchst ehrenvoll dasteht.

Was die Bernunft dem Individuo, das ist die Geschichte bem menschlichen Geschlechte. Bermöge ber 5 Bernunft nämlich ist der Mensch nicht, wie das Thier, auf die enge, anschauliche Gegenwart beschränft; sondern erkennt auch die ungleich ausgedehntere Bergangenheit, mit der sie verknüpft und aus der sie hervorgegangen ist: hiedurch aber erft hat er ein eigentliches Berständnif der Gegenwart selbst, und fann sogar 10 auf die Zukunft Schlüsse machen. Singegen das Thier, dessen reflexionslose Erkenntnig auf die Anschauung und deshalb auf die Gegenwart beschränft ist, wandelt, auch wenn gezähmt, untundig, dumpf, einfältig, hülflos und abhängig zwischen den Menschen umber. - Dem nun analog ist ein Bolf, das seine eigene 15 Geschichte nicht kennt, auf die Gegenwart der jekt lebenden Generation beschränkt: daher versteht es sich selbst und seine eigene Gegenwart nicht; weil es sie nicht auf eine Bergangenheit ju beziehen und aus diefer zu erflären vermag; noch weniger fann es die Bufunft anticipiren. Erst durch die Geschichte wird 20 ein Volk sich seiner selbst vollständig bewußt. Demnach ist die Geschichte als das vernünftige Selbstbewuftsenn des menschlichen Geschlechts anzusehen, und ist diesem Das, was dem Einzelnen das durch die Vernunft bedingte, besonnene und zusammenhängende Bewuftsenn ist, durch dessen Ermangelung das Thier in 25 der engen anschaulichen Gegenwart befangen bleibt. Daher ist jede Lude in der Geschichte wie eine Lude im erinnernden Selbstbewuktsenn eines Menschen; und por einem Denkmal des Uralterthums, welches seine eigene Runde überlebt hat, wie 3. B. die Pyramiden, Tempel und Paläste in Dukatan, stehen wir so 30 besinnungslos und einfältig, wie das Thier vor der menschlichen Sandlung, in die es dienend verflochten ist, oder wie ein Mensch por seiner eigenen alten Bifferschrift, beren Schlussel er vergessen hat, ja, wie ein Nachtwandler, der was er im Schlafe gemacht hat, am Morgen vorfindet. In diesem Sinne also ist die 25 Geschichte anzusehen als die Bernunft, oder das besonnene Bewußtsenn bes menschlichen Geschlechts, und vertritt die Stelle eines bem gangen Geschlechte unmittelbar gemeinsamen Gelbstbewußtsenns, so daß erst vermöge ihrer dasselbe wirklich zu einem

Gangen, zu einer Menschheit, wird. Dies ist der wahre Werth der Geschichte; und dem gemäß beruht das so allgemeine und überwiegende Interesse an ihr hauptsächlich darauf, daß sie eine versönliche Angelegenheit des Menschengeschlechts ist. — Was nun für die Bernunft der Individuen, als unumgängliche Bedin- 5 gung des Gebrauchs derselben, die Sprache ift, das ift für die hier nachgewiesene Vernunft des gangen Geschlechts die Schrift: benn erst mit dieser fängt ihre wirkliche Existeng an; wie die der individuellen Vernunft erst mit der Sprache. Die Schrift namlich dient, das durch den Tod unaufhörlich unterbrochene und 10 bemnach zerstüdelte Bewuftsenn des Menschengeschlechts wieder zur Einheit herzustellen; so daß der Gedanke, welcher im Uhnherrn aufgestiegen, vom Urentel zu Ende gedacht wird: dem Berfallen des menschlichen Geschlechts und seines Bewuftsenns in eine Unzahl ephemerer Individuen hilft sie ab, und bietet so der 15 unaufhaltsam eilenden Zeit, an deren Sand die Bergessenheit geht, Trok. Als ein Bersuch, Dieses zu leiften, sind, wie die geschriebenen, so auch die steinernen Dentmale zu betrachten, welche zum Theil älter sind, als jene. Denn wer wird glauben, daß Diejenigen, welche, mit unermeklichen Rosten, die Menschen- 20 frafte vieler Tausende, viele Jahre hindurch, in Bewegung festen, um Byramiden, Monolithen, Felsengräber, Obelisten, Tempel und Paläste aufzuführen, die schon Jahrtausende dastehen, dabei nur sich selbst, die turze Spanne ihres Lebens, welche nicht ausreichte das Ende des Baues zu sehen, oder auch den oftensibeln Zwed, 25 welchen vorzuschüten die Robbeit der Menge heischte, im Auge gehabt haben sollten? - Offenbar war ihr wirklicher Zwed, zu den spätesten Nachkommen zu reden, in Beziehung zu diesen zu treten und so das Bewuktsenn der Menschheit zur Einheit herzustellen. Die Bauten der Hindu, Aegypter, selbst Griechen und 30 Römer, waren auf mehrere Jahrtausende berechnet, weil deren Gesichtsfreis, durch höhere Bildung, ein weiterer war; während die Bauten des Mittelalters und neuerer Zeit höchstens einige Jahrhunderte vor Augen gehabt haben; welches jedoch auch baran liegt, daß man sich mehr auf die Schrift verließ, nachdem 35 ihr Gebrauch allgemeiner geworden, und noch mehr, seitdem aus ihrem Schoof die Buchdruderfunst geboren worden. Doch sieht man auch den Gebäuden der spätern Zeiten den Drang an, gur

Nachkommenschaft zu reden: daher ist es schändlich, wenn man sie zerstört, oder sie verunstaltet, um sie niedrigen, nühlichen Zweden dienen zu lassen. Die geschriebenen Denkmale haben weniger von den Elementen, aber mehr von der Barbarei zu fürchten, als die steinernen: sie leisten viel mehr. Die Aegypter wollten, indem sie letztere mit Sieroglyphen bedeckten, beide Arten vereinigen; ja, sie fügten Walereien hinzu, auf den Fall, daß die Sieroglyphen nicht mehr verstanden werden sollten.

## Rapitel 39\*).

Bur Metaphnsit der Musit.

10

Aus meiner, in der unten angeführten Stelle des ersten Bandes gegebenen und bem Leser hier gegenwärtigen Darlegung ber eigentlichen Bedeutung dieser wunderbaren Runft hatte sich ergeben, daß zwischen ihren Leistungen und der Welt als Bor-15 stellung, d. i. der Natur, zwar teine Aehnlichkeit, aber ein deutlicher Barallelismus Statt finden muffe, welcher fobann auch nachgewiesen wurde. Einige beachtenswerthe nabere Bestimmungen besselben habe ich noch hinzuzufügen. - Die vier Stimmen aller Harmonie, also Bag, Tenor, Alt und Sopran, oder Grund-20 ton, Terz, Quinte und Oftave, entsprechen den vier Abstufungen in der Reihe der Wesen, also dem Mineralreich, Pflangenreich, Thierreich und dem Menschen. Dies erhält noch eine auffallende Bestätigung an der musikalischen Grundregel, daß der Bag in viel weiterem Abstande unter den drei obern Stimmen bleiben 25 soll, als diese zwischen einander haben; so daß er sich denselben nie mehr, als höchstens bis auf eine Oktave nähern darf, meistens aber noch weiter darunter bleibt, wonach dann der regel= rechte Dreiklang seine Stelle in der dritten Oktave vom Grundton hat. Dem entsprechend ift die Wirkung der weiten Sar-30 monie, wo ber Bag fern bleibt, viel mächtiger und schöner, als die der engen, wo er näher heraufgerudt ist, und die nur wegen

<sup>\*)</sup> Dieses Rapitel bezieht sich auf §. 52 des ersten Bandes.

bes beschränkten Umfange der Instrumente eingeführt wird. Diese ganze Regel aber ist keineswegs willfürlich, sondern hat ihre Murzel in dem natürlichen Ursprung des Tonsnstems; sofern nämlich bie nächsten, mittelst ber Nebenschwingungen mittonenben, harmonischen Stufen die Oktave und deren Quinte sind. 5 In dieser Regel nun erkennen wir das musikalische Analogon der Grundbeschaffenheit ber Natur, vermöge welcher die organischen Wesen unter einander viel näher verwandt sind, als mit der leblosen, unorganischen Masse des Mineralreichs, zwischen welcher und ihnen die entschiedenste Granze und die weiteste Rluft in der 10 gangen Ratur Statt findet. - Daß die hohe Stimme, welche die Melodie singt, doch zugleich integrirender Theil der Harmonie ist und darin selbst mit dem tiefsten Grundbaß gusammenhängt, läkt sich betrachten als das Analogon davon, daß die selbe Materie, welche in einem menschlichen Organismus Träger 15 ber Idee des Menschen ist, dabei doch zugleich auch die Ideen ber Schwere und ber demischen Gigenschaften, also ber niedrigften Stufen der Objektivation des Willens, darstellen und tragen muß.

Weil die Musik nicht, gleich allen andern Künsten, die Ideen, oder Stufen der Objektivation des Willens, sondern uns 20 mittelbar den Willen selbst darstellt; so ist hieraus auch erklärslich, daß sie auf den Willen, d. i. die Gefühle, Leidenschaften und Affekte des Hörers, unmittelbar einwirkt, so daß sie diesselben schnell erhöht, oder auch umstimmt.

So gewiß die Musik, weit entfernt eine bloße Nachhülfe 25 der Poesie zu senn, eine selbstständige Kunst, ja die mächtigste unter allen ist und daher ihre Zwecke ganz aus eigenen Mitteln erreicht; so gewiß bedarf sie nicht der Worte des Gesanges, oder der Handlung einer Oper. Die Musik als solche kennt allein die Töne, nicht aber die Ursachen, welche diese hervordringen. 30 Demnach ist für sie auch die vox humana ursprünglich und wesentlich nichts Anderes, als ein modificirter Ton, eben wie der eines Instruments, und hat, wie jeder andere, die eigensthümlichen Bortheise und Nachtheise, welche eine Folge des ihn hervordringenden Instruments sind. Daß nun, in diesem Fall, 25 eben dieses Instrument anderweitig, als Werkzeug der Sprache, zur Mittheilung von Begriffen dient, ist ein zufälliger Umstand, den die Musik zwar nebendei benuhen kann, um eine Verbindung

mit der Boesie einzugehen; jedoch nie darf sie ihn zur Hauptsache machen und ganglich nur auf den Ausdruck der meistens, ja (wie Diderot im "Reffen Rameau's" zu verstehen giebt) sogar wesentlich faden Berse bedacht senn. Die Worte sind und blei-5 ben für die Musik eine fremde Zugabe, von untergeordnetem Berthe, da die Wirkung der Tone ungleich mächtiger, unfehlbarer und schneller ift, als die der Worte: diese muffen baher, wenn sie der Musik einverleibt werden, doch nur eine völlig untergeordnete Stelle einnehmen und sich gang nach jener fügen. 10 Umgekehrt aber gestaltet sich das Berhältnik in Sinsicht auf die gegebene Poesie, also das Lied, oder den Operntext, welchem eine Musik hinzugefügt wird. Denn alsbald zeigt an diesen die Tontunst ihre Macht und höhere Befähigung, indem sie jest über die in den Worten ausgedrückte Empfindung, oder die in 15 der Oper dargestellte Sandlung, die tiefsten, letten, geheimsten Aufschlüsse giebt, das eigentliche und wahre Wesen derselben aus= spricht und uns die innerste Geele der Borgange und Begebenheiten kennen lehrt, deren bloke Sulle und Leib die Buhne darbietet. Sinsichtlich dieses Uebergewichts der Musik, wie auch so-20 fern sie zum Text und zur Sandlung im Berhältniß des Allgemeinen gum Einzelnen, ber Regel gum Beispiele fteht, möchte es vielleicht passender scheinen, daß der Text zur Musik gedichtet würde, als daß man die Musik zum Texte komponirt. Inzwiichen leiten, bei der üblichen Methode, die Worte und Sand-25 lungen des Textes den Romponisten auf die ihnen gum Grunde liegenden Affektionen des Willens, und rufen in ihm selbst die auszudrückenden Empfindungen hervor, wirten mithin als Unregungsmittel seiner musikalischen Phantasie. - Dag übrigens die Zugabe ber Dichtung zur Musit uns so willtommen ift, und 30 ein Gesang mit verständlichen Worten uns so innig erfreut, beruht darauf, daß dabei unsere unmittelbarste und unsere mittelbarfte Erkenntnisweise zugleich und im Berein angeregt werden: die unmittelbarste nämlich ist die, für welche die Musik die Regungen des Willens selbst ausdrudt, die mittelbarfte aber die der 35 burch Worte bezeichneten Begriffe. Bei der Sprache der Empfindungen mag die Bernunft nicht gern gang mußig sigen. Die Musik vermag zwar aus eigenen Mitteln jede Bewegung bes Willens, jede Empfindung, auszudruden; aber durch die Bugabe

ber Worte erhalten wir nun überdies auch noch die Gegenstände dieser, die Motive, welche jene veranlassen. - Die Musik einer Oper, wie die Partitur sie darstellt, hat eine völlig unabhängige, gesonderte, gleichsam abstratte Existeng für sich, welcher die Bergange und Personen des Studs fremd sind, und 5 die ihre eigenen, unwandelbaren Regeln befolgt; daber sie auch ohne den Text vollkommen wirksam ist. Diese Musik aber, da sie mit Rudsicht auf das Drama tomponirt wurde, ist gleichsam die Seele desselben, indem sie, in ihrer Berbindung mit den Borgängen, Personen und Worten, jum Ausdruck der innern Be- 10 beutung und der auf dieser beruhenden, legten und geheimen Nothwendigkeit aller jener Borgange wird. Auf einem undeutlichen Gefühl hievon beruht eigentlich ber Genuß des Ruschauers, wenn er fein bloger Gaffer ist. Dabei jedoch zeigt, in der Oper, die Musik ihre heterogene Natur und höhere Wesen- 15 heit durch ihre gangliche Indifferenz gegen alles Materielle der Borgange; in Folge welcher sie ben Sturm ber Leidenschaften und das Bathos der Empfindungen überall auf gleiche Weise ausdrudt und mit dem selben Bomp ihrer Tone begleitet, mag Agamemnon und Achill, oder der Zwist einer Bürgerfamilie, das 20 Materielle des Studes liefern. Denn für sie sind blok die Leibenschaften, die Willensbewegungen vorhanden, und sie sieht, wie Gott, nur die Herzen. Sie assimilirt sich nie dem Stoffe: daber auch wenn sie sogar die lächerlichsten und ausschweifendesten Possen der komischen Oper begleitet, sie doch in ihrer wesentlichen 25 Schönheit, Reinheit und Erhabenheit bleibt, und ihre Berschmeljung mit jenen Borgangen nicht vermag, sie von ihrer Sobe, ber alles Lächerliche eigentlich fremd ist, herabzuziehen. So schwebt über dem Possenspiel und den endlosen Miseren des Menschenlebens die tiefe und ernste Bedeutung unsers Dasenns, 30 und verläßt solches keinen Augenblid.

Werfen wir jetzt einen Blick auf die bloße Instrumentalsmusik; so zeigt uns eine Beethoven'sche Symphonie die größte Berwirrung, welcher doch die vollkommenste Ordnung zum Grunde liegt, den heftigsten Rampf, der sich im nächsten Augenblick zur 35 schönsten Eintracht gestaltet: es ist rerum concordia discors, ein treues und vollkommenes Abbild des Wesens der Welt, welche dahin rollt, im unübersehbaren Gewirr zahlloser Gestalten

und durch stete Zerstörung sich selbst erhält. Zugleich nun aber sprechen aus dieser Symphonie alle menschlichen Leidenschaften und Affekte: die Freude, die Trauer, die Liebe, der Hah, der Schreden, die Hospischen u. s. w. in zahllosen Nüancen, jedoch alle gleichsam nur in abstracto und ohne alle Besonderung: es ist ihre blohe Form, ohne den Stoff, wie eine blohe Geisterwelt, ohne Materie. Allerdings haben wir den Hang, sie, beim Zuhören, zu realisiren, sie, in der Phantasie, mit Fleisch und Bein zu bekleiden und allerhand Scenen des Lebens und der Natur darin zu sehen. Jedoch befördert Dies, im Ganzen genommen, nicht ihr Verständniß, noch ihren Genuß, giebt ihr vielmehr einen fremdartigen, willkürlichen Jusak: daher ist es besser, sie in ihrer Unmittelbarkeit und rein aufzusassen.

Nachdem ich nun im Bisherigen, wie auch im Texte, die 15 Musit allein von der metaphysischen Seite, also hinsichtlich der innern Bedeutung ihrer Leistungen betrachtet habe, ist es angemessen, auch die Mittel, burch welche sie, auf unsern Geist wirfend, dieselben zu Stande bringt, einer allgemeinen Betrachtung au unterwerfen, mithin bie Berbindung jener metaphnsischen Seite 20 der Musik mit der genugsam untersuchten und bekannten physischen nachzuweisen. — Ich gehe von der allgemein bekannten und durch neuere Einwürfe keineswegs erschütterten Theorie aus, daß alle Harmonie der Tone auf der Koincidenz der Bibrationen beruht, welche, wann zwei Tone zugleich erklingen, etwan bei jeder 25 zweiten, oder bei jeder dritten, oder bei jeder vierten Bibration eintrifft, wonach sie bann Oftav, Quint, ober Quart von einander sind u. f. w. So lange nämlich die Bibrationen zweier Tone ein rationales und in fleinen Bahlen ausdrudbares Berhaltnig zu einander haben, lassen sie sich durch ihre oft wiederkehrende Roin-30 cideng, in unserer Apprehension gusammenfassen: Die Tone verschmelzen mit einander und stehen dadurch im Ginklang. 3ft bingegen jenes Berhältnik ein irrationales, oder ein nur in größern Bahlen ausdrudbares; fo tritt feine fahliche Roincideng der Bibrationen ein, sondern obstrepunt sibi perpetuo, wodurch sie der 35 Zusammenfassung in unserer Apprehension widerstreben und bemnach eine Dissonang heißen. Dieser Theorie nun zufolge ist die Musik ein Mittel, rationale und irrationale Bahlenverhältnisse, nicht etwan, wie die Arithmetif, burch Sulfe des Begriffs faklich

au machen, sondern dieselben zu einer gang unmittelbaren und simultanen sinnlichen Erfenntniß zu bringen. Die Berbindung ber metaphysischen Bedeutung der Musik mit dieser ihrer physischen und arithmetischen Grundlage beruht nun barauf, daß das unserer Apprehen fion Widerstrebende, das Irrationale, oder die Diffo- 1 nang, gum natürlichen Bilde des unserm Willen Widerstrebenden wird; und umgefehrt wird die Ronsonanz, ober das Rationale, indem sie unserer Auffassung sich leicht fügt, gum Bilbe der Befriedigung des Willens. Da nun ferner jenes Rationale und Irrationale in den Zahlenverhältniffen der Bibrationen ungahlige 10 Grade, Nüancen, Folgen und Abwechselungen guläft; so wird, mittelst seiner, die Musit ber Stoff, in welchem alle Bewegungen bes menschlichen Bergens, d. i. des Willens, deren Wesentliches immer auf Befriedigung und Unzufriedenheit, wiewohl in ungahligen Graden, hinausläuft, sich in allen ihren feinsten Schatti- 15 rungen und Modifikationen getreu abbilden und wiedergeben laffen, welches mittelst Erfindung der Melodie geschieht. Wir sehen also hier die Willensbewegungen auf das Gebiet der blogen Borftellung hinübergespielt, als welche der ausschließliche Schauplat der Leistungen aller schönen Rünste ist; da diese durchaus verlangen, daß 20 ber Wille selbst aus bem Spiel bleibe und wir burchweg uns als rein Erkennende verhalten. Daher durfen die Affektionen des Willens selbst, also wirklicher Schmerz und wirkliches Behagen, nicht erregt werden, sondern nur ihre Substitute, das dem Intellett Angemessene, als Bild ber Befriedigung des Willens, 25 und das jenem mehr ober weniger Widerstrebende, als Bild bes größern ober geringern Schmerzes. Nur so verursacht die Musik uns nie wirkliches Leiden, sondern bleibt auch in ihren schmerzlichsten Adorden noch erfreulich, und wir vernehmen gern in ihrer Sprache die geheime Geschichte unsers Willens und aller seiner Re- 30 gungen und Strebungen, mit ihren mannigfaltigen Bergögerungen. Semmnissen und Quaalen, selbst noch in den wehmuthigsten De-Wo hingegen, in der Wirklichkeit und ihren Schreden. unser Wille selbst das so Erregte und Gequälte ist; da haben wir es nicht mit Tonen und ihren Zahlenverhältniffen zu thun, 35 sondern sind vielmehr jeht selbst die gespannte, gekniffene und zitternde Saite.

Weil nun ferner, in Folge ber zum Grunde gelegten phy-

sikalischen Theorie, das eigentlich Musikalische der Tone in der Proportion ber Schnelligkeit ihrer Bibrationen, nicht aber in ihrer relativen Stärke liegt; so folgt bas musikalische Gehör, bei der Harmonie, stets vorzugsweise dem höchsten Ton, nicht dem 5 stärksten: daher sticht, auch bei ber stärksten Orchesterbegleitung. ber Sopran hervor und erhält dadurch ein natürliches Recht auf ben Bortrag der Melodie, welches zugleich unterstützt wird durch seine, auf ber selben Schnelligkeit ber Bibrationen beruhende, große Beweglichkeit, wie sie sich in ben figurirten Saben zeigt, und 10 wodurch der Sopran der geeignete Reprasentant der erhöhten. für den leisesten Eindrud empfänglichen und durch ihn bestimmbaren Sensibilität, folglich des auf der oberften Stufe der Besenleiter stehenden, aufs höchste gesteigerten Bewuftsenns wird. Seinen Gegensat bilbet, aus ben umgekehrten Ursachen, ber 15 schwerbewegliche, nur in großen Stufen, Terzen, Quarten und Quinten, steigende und fallende und dabei in jedem seiner Schritte burch feste Regeln geleitete Bak, welcher baher ber natürliche Repräsentant des gefühllosen, für feine Eindrüdeunempfänglichen und nur nach allgemeinen Gesehen bestimmbaren, unorganischen 20 Naturreiches ist. Er darf sogar nie um einen Ton. 3. B. von Quart auf Quint steigen; da dies in den obern Stimmen die fehlerhafte Quinten- und Ottaven-Kolge herbeiführt: baber fann er, ursprünglich und in seiner eigenen Natur, nie die Melodie vortragen. Wird sie ihm bennoch zugetheilt; so geschieht es mit-25 telft des Kontrapunkts, d. h. er ift ein versenter Bak, nämlich eine der obern Stimmen ist herabgesett und als Bag verkleidet: eigentlich bedarf er dann noch eines zweiten Grundbasses zu feiner Begleitung. Diese Widernatürlichkeit einer im Baffeliegenben Melodie führt herbei, daß Bagarien, mit voller Begleitung, uns 30 nie ben reinen, ungetrübten Genuk gewähren, wie die Sopranarie, als welche, im Zusammenhang ber Harmonie, allein naturgemäß ift. Beiläufig gesagt, fonnte ein solcher melobischer, burch Bersekung erzwungener Bak, im Sinn unserer Metaphnsit ber Musit, einem Marmorblode verglichen werden, dem man die menschliche 25 Gestalt aufgezwungen hat: bem steinernen Gast im,, Don Juan"ist er eben dadurch wundervoll angemessen.

Jett aber wollen wir noch der Genesis der Melodie etwas näher auf den Grund gehen, welches durch Zerlegung derselben

in ihre Bestandtheile zu bewerkstelligen ist und uns jedenfalls das Bergnügen gewähren wird, welches dadurch entsteht, daß man sich Dinge, die in concreto Jedem bewußt sind, ein Mal auch zum abstrakten und deutlichen Bewußtsenn bringt, wodurch sie den Schein der Neuheit gewinnen.

Die Melodie besteht aus zwei Elementen, einem rhnthmischen und einem harmonischen: jenes kann man auch als das quantitative, dieses als das qualitative bezeichnen, da das erstere die Dauer, das lettere die Sohe und Tiefe der Tone betrifft. In der Notenschrift hängt das erstere den senkrechten, das lettere den horizontalen 10 Linien an. Beiden liegen rein arithmetische Berhältniffe, also die ber Beit, jum Grunde: bem einen die relative Dauer der Tone, bem andern die relative Schnelligkeit ihrer Bibrationen. Das rhnthmische Element ist das wesentlichste: da es, für sich allein und ohne das andere eine Art Melodie darzustellen vermag, wie 15 3. B. auf der Trommel geschieht: die vollkommene Melodie verlangt jedoch beibe. Sie besteht nämlich in einer abwechselnden Entzweiung und Berfohnung berfelben; wie ich fogleich zeigen werde, aber zuvor, da von dem harmonischen Elemente schon im Bisherigen die Rede gewesen, das rhythmische etwas 20 näher betrachten will.

Der Rhythmus ist in der Zeit was im Raume die Symmetrie ist, nämlich Theilung in gleiche und einander ents sprechende Theile, und zwar zunächst in größere, welche wieder in kleinere, jenen untergeordnete, zerfallen. In der von mir aufs 25 gestellten Reihe der Künste bilden Architektur und Musik die beiden äußersten Enden. Auch sind sie, ihrem innern Wesen, ihrer Kraft, dem Umfang ihrer Sphäre und ihrer Bedeutung nach, die heterogensten, ja, wahre Antipoden: sogar auf die Form ihrer Erscheinung erstreckt sich dieser Gegensat, indem die Archis 30 tektur allein im Raum ist, ohne irgend eine Beziehung auf die Zeit, die Musik allein in der Zeit, ohne irgend eine Beziehung auf den Raum\*). Sieraus nun entspringt ihre einzige Analogie,

<sup>\*)</sup> Es wäre ein falscher Einwurf, daß auch Stulptur und Malerei bloß im Raume seien: denn ihre Werke hängen zwar nicht unmittelbar, aber doch 35 mittelbar mit der Zeit zusammen, indem sie Leben, Bewegung, Handlung darstellen. Eben so falsch wäre es zu sagen, daß auch die Poesie, als Rede,

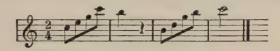
daß nämlich, wie in der Architektur die Symmetrie das Ordnende und Zusammenhaltende ist, so in der Musik der Rhythmus, wodurch auch hier sich bewährt, daß les extrêmes se touchent. Wie die letten Bestandtheile eines Gebäudes die gang gleichen 5 Steine, so sind die eines Tonstudes die gang gleichen Tatte: diese werden jedoch noch burch Auf- und Riederschlag, oder überhaupt durch den Zahlenbruch, welcher die Taktart bezeichnet, in gleiche Theile getheilt, die man allenfalls den Dimensionen des Steines vergleichen mag. Aus mehreren Tatten besteht die 10 musikalische Beriode, welche ebenfalls zwei gleiche Sälften hat, eine steigende, anstrebende, meistens zur Dominante gehende, und eine sintende, beruhigende, den Grundton wiederfindende. Zwei, auch wohl mehrere Berioden machen einen Theil aus, der meistens durch das Wiederholungszeichen gleichfalls symmetrisch ver-15 doppelt wird: aus zwei Theilen wird ein kleineres Musikstud, ober aber nur ein Sak eines größern; wie benn ein Roncert ober Sonate aus dreien, eine Symphonie aus vier, eine Messe aus fünf Sähen zu bestehen pflegt. Wir sehen also bas Tonstud, durch die symmetrische Eintheilung und abermalige Theilung, bis zu ben 20 Takten und deren Brüchen herab, bei durchgängiger Unter=, Ueber= und Neben-Ordnung seiner Glieder, gerade so zu einem Gangen verbunden und abgeschlossen werden, wie das Bauwerk durch seine Symmetrie; nur daß bei diesem ausschlieflich im Raume ist, was bei jenem ausschließlich in der Zeit. Das bloße Gefühl 25 dieser Analogie hat das in den letten 30 Jahren oft wiederholte tede Wikwort hervorgerufen, daß Architektur gefrorene Musik sei. Der Ursprung desselben ift auf Goethe gurudguführen, ba er, nach Edermanns Gesprächen, Bb. II. S. 88. gefagt hat: "3ch habe unter meinen Papieren ein Blatt gefunden, wo ich die Bau-30 kunst eine erstarrte Musik nenne: und wirklich hat es etwas: die Stimmung die von der Baufunst ausgeht, tommt dem Effett der Musik nahe." Wahrscheinlich hat er viel früher jenes Wikwort in der Konversation fallen lassen, wo es denn bekanntlich nie an Leuten gefehlt hat, die was er so fallen ließ auflasen, um nach-35 her damit geschmudt einher zu gehen. Was übrigens Goethe

allein der Zeit angehöre: dies gilt, eben so, nur unmittelbar von den Worten: ihr Stoff ist alles Daseiende, also das Räumliche.

auch gesagt haben mag, so erstredt die hier von mir auf ihren alleinigen Grund, nämlich auf die Analogie des Rhythmus mit der Symmetrie, gurudgeführte Anglogie der Musik mit der Baufunst sich demgemäß allein auf die äußere Korm, keineswegs aber auf das innere Wesen beider Rünste, als welches himmelweit 5 verschieden ist: es ware sogar lächerlich, die beschränkteste und' schwächste aller Rünste mit der ausgedehntesten und wirksamsten im Wesentlichen gleich stellen zu wollen. Als Amplifikation ber nachgewiesenen Analogie konnte man noch hinzuseten, daß, wann die Musik, gleichsam in einem Anfall von Unabhängigkeitsdrang, 10 die Gelegenheit einer Fermate ergreift, um sich, vom Zwang des Rhythmus losgerissen, in der freien Phantasie einer figurirten Radeng zu ergeben, ein solches vom Rhnthmus entblöktes Tonftud der von der Symmetrie entblößten Ruine analog sei, welche man demnach, in der fühnen Sprache jenes Wikwortes, eine ge- 15 frorene Radenz nennen mag.

Nach dieser Erörterung des Rhnthmus habe ich jekt darauthun, wie in der stets erneuerten Entameiung und Bersöhnung des rhnthmischen Elements der Melodie mit dem harmonischen das Wesen derselben besteht. Ihr harmonisches Element 20 nämlich hat den Grundton zur Voraussehung, wie das rhythmische die Taktart, und besteht in einem Abirren von demselben, durch alle Tone der Stala, bis es, auf fürzerem oder längerem Umwege, eine harmonische Stufe, meistens die Dominante oder Unterdominante, erreicht, die ihm eine unvollkommene Beruhigung ge 25 währt: dann aber folgt, auf gleich langem Wege, seine Rudfehr zum Grundton, mit welchem die vollkommene Beruhigung eintritt. Beides muß nun aber so geschehen, bag das Erreichen der besagten Stufe, wie auch das Wiederfinden des Grundtons, mit gewissen bevorzugten Zeitpunkten des Rhythmus zusammentreffe, da es 30 sonst nicht wirkt. Also, wie die harmonische Tonfolge gewisse Tone verlangt, vorzüglich die Tonika, nächst ihr die Dominante u. s. w.; so fordert seinerseits der Rhythmus gewisse Reitpuntte, gewisse abgezählte Takte und gewisse Theile dieser Takte, welche man die schweren, oder guten Reiten, oder die accentuirten Takttheile 35 nennt, im Gegensak ber leichten, ober ichlechten Zeiten, ober unaccentuirten Tatttheile. Nun besteht die Entzweiung jener beiben Grundelemente darin, daß indem die Forderung des einen

befriedigt wird, die des andern es nicht ist, die Versöhnung aber darin, daß beide zugleich und auf ein Mal befriedigt werden. Nämlich jenes Herumirren der Tonfolge, dis zum Erreichen einer mehr oder minder harmonischen Stuse, muß diese erst nach einer bestimmten Anzahl Takte, sodann aber auf einem guten Zeittheil des Taktes antressen, wodurch dieselbe zu einem gewissen Ruchepunkte für sie wird; und ebenso muß die Rückehr zur Tonika diese nach einer gleichen Anzahl Takte und ebenfalls auf einem guten Zeittheil wiedersinden, wodurch dann die völlige Bestiedigung eintritt. So lange dieses gesorderte Zusammentressen der Bestiedigungen beider Elemente nicht erreicht wird, mag einerseits der Rhythmus seinen regelrechten Gang gehen, und andererseits die gesorderten Noten ost genug vorkommen; sie werden dennoch ganz ohne jene Wirkung bleiben, durch welche die Melodie entsteht: bies zu erläutern diene das solgende, höchst einfache Beispiel:



Hier trifft die harmonische Tonfolge gleich am Schluß des ersten Tatts auf die Tonita: allein sie erhält dadurch feine Befriedigung; weil der Rhythmus im schlechtesten Takttheile begriffen 20 ist. Gleich darauf, im zweiten Takt, hat der Rhythmus das gute Tatttheil; aber die Tonfolge ist auf die Septime gekommen. Sier sind also die beiden Elemente der Melodie gang entzweit; und wir fühlen uns beunruhigt. In der zweiten Sälfte der Beriode trifft Alles umgefehrt, und sie werden, im letten Ton. 25 versöhnt. Diefer Borgang ift in jeder Melodie, wiewohl meistens in viel größerer Ausbehnung, nachzuweisen. Die babei nun Statt findende beständige Entameiung und Berfohnung ihrer beiden Elemente ist, metaphysisch betrachtet, das Abbild der Entstehung neuer Buniche und sodann ihrer Befriedigung. Eben 20 dadurch schmeichelt die Musik sich so in unser Berg, daß sie ihm stets die vollkommene Befriedigung seiner Bunsche vorspiegelt. Räher betrachtet, sehen wir in diesem Bergang der Melodie eine gewissermaaßen innere Bedingung (die harmonische) mit einer außern (der rhythmifden) wie durch einen Bufall gusammen-35 treffen, - welchen freilich der Romponist herbeiführt und der in-

sofern dem Reim in der Poesie zu vergleichen ist: dies aber eben ist das Abbild des Rusammentreffens unserer Wünsche mit den von ihnen unabhängigen, gunftigen, außeren Umftanden, alfo das Bild des Glücks. — Noch verdient hiebei die Wirkung des Borhalts beachtet zu werden. Er ist eine Dissonang, welche 5 die mit Gewikheit erwartete, finale Ronsonang verzögert : wodurch das Berlangen nach ihr verstärkt wird und ihr Eintritt besto mehr befriedigt: offenbar ein Anglogon der durch Bergögerung erhöhten Befriedigung des Willens. Die vollkommene Radenz erfordert den vorhergehenden Septimenadord auf der Dominante; 10 weil nur auf das dringendeste Verlangen die am tiefsten gefühlte Befriedigung und gangliche Beruhigung folgen tann. Durchgangig also besteht die Musik in einem steten Wechsel von mehr ober minder beunruhigenden, d. i. Berlangen erregenden Adorden, mit mehr oder minder beruhigenden und befriedigenden; eben wie 15 das Leben des Herzens (der Wille) ein steter Wechsel von gröherer oder geringerer Beunruhigung, durch Bunich oder Furcht, mit eben so verschieden gemessener Beruhigung ift. Demgemäß besteht die harmonische Fortschreitung in der funstgerechten Abwechselung der Dissonanz und Ronsonanz. Gine Folge bloß kon= 20 sonanter Adorde wurde übersättigend, ermüdend und leer senn, wie der languor, den die Befriedigung aller Buniche herbeiführt. Daher muffen Difsonangen, obwohl sie beunruhigend und fast peinlich wirfen, eingeführt werden, aber nur um, mit gehöriger Vorbereitung, wieder in Ronsonangen aufgelöst zu werden. Ja, 25 es giebt eigentlich in der ganzen Musik nur zwei Grundadorde: den dissonanten Septimenadord und den harmonischen Dreiklang. als auf welche alle portommenden Adorde gurudzuführen find. Dies ist eben Dem entsprechend, daß es für den Willen im Grunde nur Ungufriedenheit und Befriedigung giebt, unter wie 30 vielerlei Gestalten sie auch sich darstellen mögen. Und wie es zwei allgemeine Grundstimmungen des Gemuths giebt, Seiterkeit ober wenigstens Ruftigfeit, und Betrübnif ober boch Betlemmung; so hat die Musik zwei allgemeine Tonarten Dur und Moll, welche jenen entsprechen, und sie muß stets sich in einer von beiden be- 35 finden. Es ist aber in der That höchst wunderbar, daß es ein weder physisch schmerzliches, noch auch konventionelles, bennoch sogleich ansprechendes und unverkennbares Zeichen des Schmerzes

giebt: das Moll. Daran läßt sich ermessen, wie tief die Musik im Wesen der Dinge und des Menschen gegründet ist. — Bei nordischen Bölkern, deren Leben schweren Bedingungen unterliegt, namentlich bei den Russen, herrscht das Moll vor, sogar in der 5 Kirchenmusik. — Allegro in Moll ist in der Französischen Musik sehr häusig und charakterisirt sie: es ist, wie wenn Einer tanzt, während ihn der Schuh drückt.

Ich füge noch ein Paar Nebenbetrachtungen hinzu. — Unter dem Wechsel der Tonika, und mit ihr des Werthes aller Stusen, 10 in Folge dessen der selbe Ton als Sekunde, Terz, Quart u. s. w. figurirt, sind die Töne der Skala den Schauspielern analog, welche bald diese, bald jene Rolle übernehmen müssen, während ihre Person die selbe bleibt. Daß diese jener oft nicht genau angemessen ist, kann man der (am Schluß des §. 52 des ersten Bandes erwähnten) unvermeidlichen Unreinheit jedes harmonischen Systems vergleichen, welche die gleichschwebende Temperatur herbeigesührt hat. —

Bielleicht könnte Einer und der Andere daran Anstoß nehmen, daß die Musik, welche ja oft so geisterhebend auf uns wirkt, was daß uns dünkt, sie rede von anderen und besseren Welten, als die unsere ist, nach gegenwärtiger Metaphysik derselben, doch eigentlich nur dem Willen zum Leben schmeichelt, indem sie sein Wesen darstellt, sein Gesingen ihm vormalt und am Schluß seine Besriedigung und Genügen ausdrückt. Solche Bedenken zu bezuchigen mag folgende Beda-Stelle dienen: Et anand sroup, quod forma gaudii est, vor pram Atma ex hoc dieunt, quod quocunque loco gaudium est, particula e gaudio ejus est. (Oupnekhat, Vol. I, p. 405, et iterum Vol. II, p. 215.)



## Ergänzungen

zum

vierten Buch.

Tous les hommes désirent uniquement de se délivrer de la mort: ils ne savent pas se délivrer de la vie.

\*Lao-tseu-Tao-te-king, ed. Stan. Julien, p. 184.



## Zum vierten Buch.

## Rapitel 40.

Vorwort.

Die Erganzungen zu biesem vierten Buche wurden sehr beträchtlich ausfallen, wenn nicht zwei ihrer vorzüglich bedürftige Haupts gegenstände, nämlich die Freiheit des Willens und das Fundament ber Moral, auf Anlag ber Preisfragen zweier Standinavischer Afademien, ausführliche, monographische Bearbeitungen von mir erhalten hätten, welche unter dem Titel "Die beiden Grundprobleme ber Ethit" im Jahre 1841 dem Publito vorgelegt find. Dem-10 zufolge aber setze ich die Bekanntschaft mit der eben genannten Schrift bei meinen Lesern eben so unbedingt voraus, wie ich bei den Erganzungen zum zweiten Buche die mit der Schrift .. Ueber den Willen in der Natur" vorausgesett habe. Ueberhaupt mache ich die Anforderung, daß wer sich mit meiner Philosophie bekannt 15 machen will, jede Zeile von mir lefe. Denn ich bin fein Bielschreiber, tein Rompendienfabritant, fein Sonorarverdiener, Reiner, ber mit seinen Schriften nach bem Beifall eines Ministers gielt, mit Ginem Worte, Reiner, deffen Reder unter bem Ginfluß persönlicher Zwede steht: ich strebe nichts an, als die Wahrheit, 20 und schreibe, wie die Alten schrieben, in der alleinigen Absicht. meine Gedanken der Aufbewahrung zu übergeben, damit sie einst Denen gu Gute tommen, die ihnen nachgudenten und fie gu ichaken verstehen. Eben baber habe ich nur Beniges, dieses aber mit Bedacht und in weiten Zwischenräumen geschrieben, auch bemgemäß die, in philosophischen Schriften, wegen des Zusammenhangs, disweilen unvermeidlichen Wiederholungen, von denen kein einziger Philosoph frei ist, auf das möglich geringste Maaß beschränkt, so daß das Allermeiste nur an Einer Stelle zu sin- 5 den ist. Deshalb also darf, wer von mir lernen und mich verstehen will, nichts, das ich geschrieben habe, ungelesen lassen. Beurtheilen jedoch und kritisiren kann man mich ohne Dieses, wie die Erfahrung gezeigt hat; wozu ich denn auch ferner viel Vergnügen wünsche.

Inzwischen wird ber, burch die besagte Elimination zweier Sauptgegenstände, in diesem vierten Erganzungsbuche erübrigte Raum uns willkommen senn. Denn da diejenigen Aufschlusse, welche dem Menschen vor Allem am Bergen liegen und daher in jedem Snftem, als lette Ergebnisse, ben Gipfel seiner Byramide, 15 bilden, sich auch in meinem letten Buche gusammenbrangen; so wird man jeder festeren Begründung, oder genaueren Ausführung derselben gern einen weitern Raum gonnen. Ueberdies hat hier nun noch, als gur Lehre von der "Bejahung des Willens jum Leben" gehörend, eine Erörterung zur Sprache gebracht 20 werden fonnen, welche in unserm vierten Buche selbst unberührt geblieben ist, wie sie denn auch von allen mir vorhergegangenen Philosophen ganglich vernachlässigt worden: es ist die innere Bedeutung und das Wesen an sich der mitunter bis zur heftigsten Leidenschaft anwachsenden Geschlechtsliebe; ein Ge= 25 genstand, deffen Aufnahme in den ethischen Theil der Bhilosophie nicht paradox senn murde, wenn man bessen Wichtigkeit erkannt hätte. -

## Rapitel 41\*).

Ueber den Tod und sein Berhältniß zur Ungerstörbarkeit unsers Wesens an sich.

Der Tod ist der eigentliche inspirirende Genius oder der Musaget der Philosophie, weshalb Sokrates diese auch dararov pedern definirt hat. Schwerlich sogar würde, auch ohne den Tod, philosophirt werden. Daher wird es ganz in der Ordnung senn, daß eine specielle Betrachtung desselben hier an der Spike des lehten, ernstesten und wichtigsten unserer Bücher ihre Stelle erhalte.

Das Thier lebt ohne eigentliche Renntnik des Todes: daher genieht das thierische Individuum unmittelbar die ganze Unvergänglichkeit der Gattung, indem es sich seiner nur als endlos bewukt ist. Beim Menschen fand sich, mit ber Bernunft, nothwendig die erschredende Gewisheit des Todes ein. Wie aber 15 durchaängig in der Natur jedem Uebel ein Heilmittel, oder wenigstens ein Ersak beigegeben ist; so verhilft die selbe Reflexion, welche die Erkenntniß des Todes herbeiführte, auch zu metaphysischen Unsichten, die darüber troften, und deren das Thier weder bedürftig noch fähig ist. Sauptsächlich auf diesen Zwed sind 20 alle Religionen und philosophischen Snsteme gerichtet, sind also zunächst das von der reflektirenden Bernunft aus eigenen Mitteln hervorgebrachte Gegengift der Gewißheit des Todes. Der Grad jedoch, in welchem fie biefen Zwed erreichen, ift fehr verichieden, und allerdings wird eine Religion ober Philosophie viel mehr, 25 als die andere, den Menschen befähigen, ruhigen Blides dem Tod ins Angelicht zu sehen. Brahmanismus und Buddhaismus. die den Menschen lehren, sich als das Urwesen selbst, das Brahm, zu betrachten, welchem alles Entstehen und Vergeben wesentlich fremd ist, werden darin viel mehr leisten, als solche, welche ihn 20 aus nichts gemacht senn und seine, von einem Andern empfangene Existenz wirklich mit ber Geburt anfangen lassen. Dem entsprechend finden wir in Indien eine Zuversicht und eine Berachtung des Todes, von der man in Europa keinen Begriff hat.

<sup>\*)</sup> Dieses Rapitel bezieht sich auf §. 54 des ersten Bandes.

Es ist in der That eine bedenkliche Sache, dem Menschen in diefer wichtigen Sinsicht schwache und unhaltbare Begriffe burch fruhes Einprägen aufzuzwingen, und ihn dadurch zur Aufnahme der richtigeren und standhaltenden auf immer unfähig zu machen. 3. B. ihn lehren, daß er erst fürzlich aus Nichts geworden, folg= 5 lich eine Ewigkeit hindurch Nichts gewesen sei und bennoch für die Zukunft unvergänglich senn solle, ist gerade so, wie ihn lehren, daß er, obwohl durch und durch das Werk eines Undern, dennoch für sein Thun und Lassen in alle Ewigkeit verantwortlich senn solle. Wenn nämlich dann, bei gereiftem Geiste und ein= 10 getretenem Nachdenken, das Unhaltbare solcher Lehren sich ihm aufdringt: so hat er nichts Besseres an ihre Stelle zu sehen, ja, ist nicht mehr fähig es zu verstehen, und geht dadurch des Trostes verluftig, den auch ihm die Natur, jum Ersat für die Gewißheit des Todes, bestimmt hatte. In Folge solcher Entwidelung 15 sehen wir eben jest (1844) in England, unter verdorbenen Fabritarbeitern, die Socialisten, und in Deutschland, unter verdorbenen Studenten, die Junghegelianergur absolut physischen Unsicht herabsinken, welche zu dem Resultate führt: edite, bibite, post mortem nulla voluptas, und insofern als Bestialismus bezeichnet 20 werden fann.

Nach Allem inzwischen, was über den Tod gelehrt worden, ist nicht zu leugnen, daß, wenigstens in Europa, die Meinung der Menschen, ja oft sogar des selben Individuums, gar häusig von Neuem hin und her schwankt zwischen der Auffassung des 25 Todes als absoluter Bernichtung und der Annahme, daß wir gleichsam mit Haut und Haar unsterblich seinen. Beides ist gleich falsch: allein wir haben nicht sowohl eine richtige Mitte zu tresen, als vielmehr den höhern Gesichtspunkt zu gewinnen, von welchem aus solche Ansichten von selbst wegfallen.

Ich will, bei diesen Betrachtungen, zuvörderst vom ganz emspirischen Standpunkt ausgehen. — Da liegt uns zunächst die unleugbare Thatsache vor, daß, dem natürlichen Bewußtsenn gesmäß, der Mensch nicht bloß für seine Person den Tod mehr als alles Andere fürchtet, sondern auch über den der Seinigen heftig 35 weint, und zwar offenbar nicht egoistisch über seinen eigenen Bersluft, sondern aus Mitseid, über das große Unglück, das Jene betroffen; daher er auch Den, welcher in solchem Falle nicht

weint und keine Betrübniß zeigt, als hartherzig und lieblos tadelt. Diesem geht parallel, daß die Rachsucht, in ihren höchsten Grasben, den Tod des Gegners sucht, als das größte Uebel, das sich verhängen läßt. — Meinungen wechseln nach Zeit und Ort: aber die Stimme der Natur bleibt sich stets und überall gleich, ist daher vor Allem zu beachten. Sie scheint nun hier deutlich auszusagen, daß der Tod ein großes Uebel sei. In der Sprache der Natur bedeutet Tod Bernichtung. Und daß es mit dem Tode Ernst sei, ließe sich schon daraus abnehmen, daß es mit dem Leben, wie Jeder weiß, kein Spaaß ist. Wir müssen wohl nichts Bessers, als diese Beiden, werth seyn.

In der That ist die Todesfurcht von aller Erkenntnig unabhängig: denn das Thier hat sie, obwohl es den Tod nicht kennt. Alles, was geboren wird, bringt sie schon mit auf die Welt. 15 Diese Todessurcht a priori ist aber eben nur die Rehrseite des Willens zum Leben, welcher wir Alle ja sind. Daber ist jedem Thiere, wie die Sorge für seine Erhaltung, so die Furcht vor seiner Zerstörung angeboren: diese also, und nicht das bloke Bermeiden des Schmerzes ist es, was sich in der ängstlichen Behut-20 samkeit zeigt, mit der das Thier sich und noch mehr seine Brut por Jedem, ber gefährlich werden könnte, sicher ju ftellen sucht. Warum flieht das Thier, gittert und sucht sich zu verbergen? Weil es lauter Wille zum Leben, als solcher aber dem Tode verfallen ist und Zeit gewinnen möchte. Eben so ist, von Natur, 25 der Mensch. Das größte der Uebel, das Schlimmste was überall gedroht werden fann, ist der Tod, die größte Angst Todesangst. Nichts reift uns so unwiderstehlich zur lebhaftesten Theilnahme hin, wie fremde Lebensgefahr: nichts ist entsetzlicher, als eine Sinrichtung. Die hierin hervortretende grangenlose Anhanglichkeit 30 an das Leben kann nun aber nicht aus der Erkenntniß und Ueberlegung entsprungen senn: vor biefer erscheint sie vielmehr thöricht; ba es um den objektiven Werth des Lebens fehr miklich fteht, und wenigstens zweifelhaft bleibt, ob dasselbe dem Richtsenn vorzuziehen sei, ja, wenn Erfahrung und Ueberlegung zum Worte 35 kommen, das Nichtsenn wohl gewinnen muß. Klopfte man an die Graber und fragte die Todten, ob sie wieder aufstehen wollten; sie wurden mit den Röpfen schütteln. Dahin geht auch des Gofrates Meinung, in Plato's Apologie, und selbst der heitere Shopenhauer, II. 34

und liebenswürdige Voltaire fann nicht umhin zu sagen: on aime la vie: mais le néant ne laisse pas d'avoir du bon: unb wieder: je ne sais pas ce que c'est que la vie éternelle, mais celle-ci est une mauvaise plaisanterie. Ueberdies muß ja das Leben jedenfalls bald enden; so daß die wenigen Jahre, die man & vielleicht noch dazusenn hat, ganglich verschwinden vor der endlosen Reit, ba man nicht mehr senn wird. Demnach erscheint es, por der Reflexion, sogar lächerlich, um diese Spanne Zeit so febr besorgt zu senn, so fehr zu gittern, wenn eigenes ober fremdes Leben in Gefahr gerath, und Trauerspiele gu dichten, beren 10 Schredliches seinen Nerven bloß in der Todesfurcht hat. Jene mächtige Anhänglichkeit an das Leben ist mithin eine unvernünftige und blinde: sie ist nur daraus erklärlich, daß unser ganges Wesen an sich selbst ichon Wille gum Leben ift, dem dieses baber als das höchste Gut gelten muß, so verbittert, kurz und ungewiß 15 es auch immer senn mag; und daß jener Wille, an sich und ursprünglich, erkenntniflos und blind ift. Die Erkenntnif hingegen, weit entfernt der Ursprung jener Anhänglichkeit an das Leben zu senn, wirkt ihr sogar entgegen, indem sie bie Werthlosigkeit des= selben aufdedt und hiedurch die Todesfurcht bekampft. - Wann 20 sie nun siegt, und demnach der Mensch dem Tode muthig und gelassen entgegengeht; so wird dies als groß und edel geehrt: wir feiern also dann den Triumph der Erkenntnig über den blinden Willen zum Leben, der doch der Rern unsers eigenen Wesens ift. Imgleichen verachten wir Den, in welchem die Erkenntnig in 25 jenem Rampfe unterliegt, ber baber bem Leben unbedingt anhängt, gegen den herannahenden Tod sich auf's Aeußerste sträubt und ihn verzweifelnd empfängt:\*) und doch spricht sich in ihm nur das ursprüngliche Wesen unsers Selbst und ber Natur aus. Wie fonnte, läßt sich hier beiläufig fragen, die grangenlose Liebe gum so Leben und das Bestreben, es auf alle Weise, so lange als moglich, zu erhalten, niedrig, verächtlich, desgleichen von den Anhangern jeder Religion als dieser unwürdig betrachtet werden, wenn daffelbe das mit Dant zu erkennende Geschent gutiger Götter

<sup>\*)</sup> In gladiatoriis pugnis timidos et supplices, et, ut vivere liceat, 35 obsecrantes etiam odisse solemus; fortes et animosos, et se acriter ipsos morti offerentes servare cupimus. Cic. pro Milone, c. 34.

wäre? Und wie könnte sodann die Geringschätzung desselben groß und ebel erscheinen? — Uns bestätigt sich inzwischen durch diese Betrachtungen: 1) daß der Wille zum Leben das innerste Wesen des Menschen ist; 2) daß er an sich erkenntnißlos, blind ist; 3) daß die Erkenntniß ein ihm ursprünglich fremdes, hinzugekommenes Princip ist; 4) daß sie mit ihm streitet und unser Urtheil dem Siege der Erkenntniß über den Willen Beifall giebt.

Wenn was uns den Tod so schredlich erscheinen läkt der Gedante bes Richtsenns ware; so mußten wir mit gleichem 10 Schauber ber Zeit gedenken, da wir noch nicht waren. Denn es ist unumstöklich gewiß, daß das Nichtsenn nach dem Tode nicht verschieden senn kann von dem vor der Geburt, folglich auch nicht beklagenswerther. Eine ganze Unendlichkeit ist abgelaufen, als wir noch nicht waren: aber das betrübt uns feineswegs. Sin-15 gegen, daß nach dem momentanen Intermezzo eines ephemeren Dasenns eine zweite Unendlichkeit folgen sollte, in der wir nicht mehr senn werden, finden wir hart, ja unerträglich. Sollte nun Dieser Durst nach Dasenn etwan dadurch entstanden senn, daß wir es jett gekostet und so gar allerliebst gefunden hätten? Wie 20 schon oben furz erörtert: gewiß nicht; viel eher hätte die gemachte Erfahrung eine unendliche Sehnsucht nach dem verlorenen Barabiese bes Nichtsenns erweden können. Auch wird ber Soffnung ber Seelen-Unsterblichkeit allemal die einer "bessern Welt" angehängt, - ein Zeichen, daß die gegenwärtige nicht viel taugt. -25 Dieses allen ungeachtet ist die Frage nach unserm Zustande nach dem Tode gewiß zehntausend Mal öfter, in Buchern und mundlich, erörtert worden, als die nach unserm Zustande vor der Geburt. Theoretisch ist bennoch die eine ein eben so nahe liegendes und berechtigtes Problem, wie die andere: auch wurde wer die 30 eine beantwortet hatte mit der andern wohl gleichfalls im Rlaren fenn. Schone Deklamationen haben wir barüber, wie anftößig es mare, ju benten, daß ber Geift des Menschen, ber die Welt umfakt und so viele höchlt portreffliche Gedanten hat, mit ins Grab gesenkt wurde: aber darüber, daß dieser Geist eine gange 35 Unendlichkeit habe verstreichen lassen, ehe er mit diesen seinen Gigenschaften entstanden sei, und die Welt eben so lange sich ohne ihn habe behelfen muffen, hört man nichts. Dennoch bietet ber pom Willen unbestochenen Erkenntnik keine Frage sich natürlicher

bar, als diese: eine unendliche Zeit ist vor meiner Geburt abgelausen; was war ich alle jene Zeit hindurch? — Metaphysisch ließe sich vielleicht antworten: "Ich war immer Ich: nämlich Alle, die jene Zeit hindurch Ich sagten, die waren eben Ich." Allein hievon sehen wir auf unserm, por der Sand noch gang empirischen 5 Standpunkt ab und nehmen an, ich ware gar nicht gewesen. Dann aber tann ich mich über die unendliche Zeit nach meinem Tode, da ich nicht senn werde, trösten mit der unendlichen Zeit, da ich schon nicht gewesen bin, als einem wohl gewohnten und wahrlich sehr bequemen Zustande. Denn die Unendlichkeit a parte 10 post ohne mich kann so wenig schredlich senn, als die Unendlichfeit a parte ante ohne mich; indem beide durch nichts sich unterscheiben, als durch die Dazwischenkunft eines ephemeren Lebens= traums. Auch lassen alle Beweise für die Fortbauer nach dem Tode sich eben so gut in partem ante wenden, wo sie dann das 15 Dasenn vor dem Leben bemonstriren, in bessen Unnahme Sindu und Buddhaiften sich baher fehr tonsequent beweisen. Rants Idealität der Zeit allein löst alle diese Rathsel: doch davon ift jett noch nicht die Rede. Soviel aber geht aus bem Gesagten hervor, daß über die Zeit, da man nicht mehr fenn wird, qu 20 trauern, eben so absurd ist, als es senn wurde über die, da man noch nicht gewesen: benn es ist gleichgültig, ob die Beit, welche unser Dasenn nicht füllt, zu der, welche es füllt, sich als Bufunft oder Bergangenheit verhalte.

Aber auch ganz abgesehen von diesen Zeitbetrachtungen, ist 25 es an und für sich absurd, das Nichtsenn für ein Uebel zu halten; da jedes Uebel, wie jedes Gut, das Dasenn zur Voraussehung hat, ja sogar das Bewußtsenn; dieses aber mit dem Leben aussehürt, wie eben auch im Schlaf und in der Ohnmacht; daher uns die Abwesenheit desselben, als gar keine Uebel enthaltend, 30 wohl bekannt und vertraut, ihr Eintritt aber jedenfalls Sache eines Augenblicks ist. Von diesem Gesichtspunkt aus betrachtete Epikur den Tod und sagte daher ganz richtig & Javaros under Apos huas (der Tod geht uns nichts an); mit der Erläuterung, daß wann wir sind, der Tod nicht ist, und wann der Tod ist, 35 wir nicht sind (Diog. Laert., X, 27). Verloren zu haben was nicht vermißt werden kann, ist offenbar kein Uebel: also darf das Nichtsenwerden uns so wenig ansechten, wie das Nichtgewesens

senn. Bom Standpunkt der Erkenntnik aus erscheint demnach durchaus fein Grund den Tod ju fürchten: im Erfennen aber besteht das Bewußtsenn; daher für dieses der Tod kein Uebel ift. Much ift es wirklich nicht dieser erkennende Theil unsers Ichs. 5 welcher den Tod fürchtet: sondern gang allein vom blinden Wil= Ien geht die fuga mortis, von der alles Lebende erfüllt ist, aus. Diesem aber ist sie, wie ichon oben erwähnt, wesentlich, eben weil er Wille zum Leben ift, deffen ganges Wesen im Drange nach Leben und Dasenn besteht, und dem die Erkenntnik nicht 10 ursprünglich, sondern erst in Folge seiner Objektivation in animalischen Individuen beiwohnt. Wenn er nun, mittelft ihrer, den Tod, als das Ende der Erscheinung, mit der er sich identificirt hat und also auf sie sich beschränkt sieht, ansichtig wird, sträubt sich sein ganges Wesen mit aller Gewalt dagegen. Db 15 nun er vom Tode wirklich etwas zu fürchten habe, werden wir weiter unten untersuchen und uns dabei der hier, mit gehöriger Unterscheidung des wollenden vom erkennenden Theil unsers Wesens, nachgewiesenen eigentlichen Quelle der Todesfurcht erinnern.

Derselben entsprechend ist auch, was uns den Tod so furcht= bar macht, nicht sowohl das Ende des Lebens, da dieses Reinem als des Regrettirens sonderlich werth erscheinen kann; als vielmehr die Zerstörung des Organismus: eigentlich, weil dieser der als Leib sich barftellende Wille selbst ist. Diese Zerstörung fühlen 25 wir aber wirklich nur in den Uebeln der Krankheit, oder des Alters: hingegen der Tod selbst besteht, für das Subjekt, blok in dem Augenblick, da das Bewuftsenn schwindet, indem die Thätigfeit des Gehirns stodt. Die hierauf folgende Berbreitung der Stodung auf alle übrigen Theile des Organismus ist eigent-30 lich schon eine Begebenheit nach dem Tode. Der Tod, in subjektiver hinsicht, betrifft also allein das Bewuhtsenn. Was nun bas Schwinden dieses sei, kann Jeder einigermaafen aus dem Einschlasen beurtheilen: noch besser aber fennt es, wer je eine wahre Ohnmacht gehabt hat, als bei welcher der Uebergang nicht 35 so allmälig, noch durch Träume vermittelt ist, sondern zuerst die Sehfraft, noch bei vollem Bewuftsenn, schwindet, und bann unmittelbar die tiefste Bewuftlosigseit eintritt: die Empfindung babei, so weit sie geht, ist nichts weniger als unangenehm, und

ohne Zweifel ist, wie der Schlaf der Bruder, so die Ohnmacht ber Zwillingsbruder des Todes. Auch der gewaltsame Tod fann nicht schmerglich senn; da selbst schwere Berwundungen in ber Regel gar nicht gefühlt, sondern erst eine Weile nachher, oft nur an ihren äußerlichen Zeichen bemerkt werden: sind sie schnell s tödtlich; so wird das Bewußtsenn vor dieser Entdedung schwinben: tödten sie später; so ist es wie bei andern Rrankheiten. Auch alle Die, welche im Wasser, oder durch Rohlendampf, oder durch Hängen das Bewuftsenn verloren haben, sagen bekanntlich aus, daß es ohne Bein geschehen sei. Und nun endlich gar ber 10 eigentlich naturgemäße Tod, der durch das Alter, die Euthanasie, ist ein allmäliges Berschwinden und Berschweben aus dem Dasenn, auf unmerkliche Weise. Nach und nach erlöschen im Alter Die Leidenschaften und Begierden, mit der Empfänglichkeit für ihre Gegenstände; die Affette finden feine Anregung mehr: benn die 15 porstellende Rraft wird immer schwächer, ihre Bilder matter, die Eindrüde haften nicht mehr, gehen spurlos vorüber, die Tage rollen immer schneller, die Borfälle verlieren ihre Bedeutsamkeit, Alles verblasst. Der Hochbetagte wankt umber, ober ruht in einem Winkel, nur noch ein Schatten, ein Gespenst seines ehe= 20 maligen Wesens. Was bleibt da dem Tode noch zu zerstören? Eines Tages ist dann ein Schlummer der lekte, und seine Träume find - - - Es sind die, nach welchen icon Samlet fragt. in dem berühmten Monolog. Ich glaube, wir traumen sie eben jekt. 25

Sieher gehört noch die Bemerkung, daß die Unterhaltung des Lebensprocesses, wenn sie gleich eine metaphysische Grundlage hat, nicht ohne Widerstand, folglich nicht ohne Anstrengung vor sich geht. Diese ist es, welcher der Organismus jeden Abend unterliegt, weshalb er dann die Gehirnfunktion einstellt und einige 30 Sekretionen, die Respiration, den Puls und die Wärmeentwickelung vermindert. Daraus ist zu schließen, daß das gänzliche Aushören des Lebensprocesses für die treibende Kraft desselhen eine wunderssame Erleichterung sehn muß: vielleicht hat diese Antheil an dem Ausdruck süßer Zufriedenheit auf dem Gesichte der meisten Todten. 35 Ueberhaupt mag der Augenblick des Sterbens dem des Erwachens aus einem schwere, alpgedrückten Traume ähnlich sehn.

Bis hieher hat sich uns ergeben, daß der Tod, so sehr er

auch gefürchtet wird, doch eigentlich fein Uebel senn könne. Oft aber erscheint er sogar als ein Gut, ein Erwünschtes, als Freund Sain. Alles, was auf unüberwindliche Sindernisse seines Dasenns, oder seiner Bestrebungen gestoßen ist, was an unheilbaren Rrant-5 heiten, ober an untröstlichem Grame leidet, - hat zur letten, meistens sich ihm von selbst öffnenden Buflucht die Rudtehr in ben Schook ber Natur, aus welchem es, wie alles Andere auch, auf eine turze Zeit heraufgetaucht war, verlodt durch die Soffnung auf gunstigere Bedingungen des Dasenns, als ihm gewor-10 ben, und von wo aus ihm der selbe Weg stets offen bleibt. Jene Rudfehr ift die cessio bonorum des Lebenden. Jedoch wird sie auch hier erst nach einem physischen, ober moralischen Rampfe angetreten: so sehr sträubt Jedes sich, dahin zurudzugehen, von wo es so leicht und bereitwillig hervorfam, zu 15 einem Dasenn, welches so viele Leiden und so wenige Freuden zu bieten hat. — Die Sindu geben dem Todesgotte Dama zwei Gesichter: ein sehr furchtbares und schredliches, und ein sehr freubiges und gutiges. Dies erklärt sich zum Theil schon durch bie eben angestellte Betrachtung.

Auf dem empirischen Standpunkt, auf welchem wir noch immer stehen, ist auch die folgende Betrachtung eine sich von selbst barbietende, die daher verdient, durch Berdeutlichung genau bestimmt und badurch in ihre Grangen gurudgewiesen zu werden. Der Anblid eines Leichnams zeigt mir, daß Gensibilität, Irri-25 tabilität, Blutumlauf, Reproduktion u.f. w. hier aufgehört haben. Ich schließe baraus mit Sicherheit, daß Dasjenige, welches biese bisher aktuirte, jedoch ein mir stets Unbekanntes war, sie jest nicht mehr aktuirt, also von ihnen gewichen ist. — Wollte ich nun aber hinzusehen, bies muffe eben Das gewesen fenn, was 30 ich nur als Bewußtsenn, mithin als Intelligenz, gefannt habe (Seele): so ware dies nicht blok unberechtigt, sondern offenbar falsch geschlossen. Denn stets hat bas Bewußtsenn sich mir nicht als Ursache, sondern als Produkt und Resultat des organischen Lebens gezeigt, indem es in Folge desselben stieg und fant, nam-25 lich in den verschiedenen Lebensaltern, in Gesundheit und Rrantheit, in Schlaf, Ohnmacht, Erwachen u. f. w., also stets als Wirkung, nie als Ursache des organischen Lebens auftrat, stets sich zeigte als etwas, das entsteht und vergeht, und wieder ent-

steht, so lange hiezu die Bedingungen noch da sind, aber außerbem nicht. Ja, ich kann auch gesehen haben, daß die völlige Berrüttung des Bewuftsenns, der Wahnsinn, weit entfernt, die übrigen Rräfte mit sich herabzuziehen und zu deprimiren, oder gar das Leben zu gefährden, jene, namentlich die Irritabilität ober s Muskelkraft, sehr erhöht, und dieses eher verlängert als verkurzt. wenn nicht andere Ursachen konkurriren. - Sodann: Individualität kannte ich als Eigenschaft jedes Organischen, und daher, wenn dieses ein selbstbewuftes ist, auch des Bewuftsenns. Jest zu schließen, daß dieselbe jenem entwichenen, Leben ertheilenden, 10 mir völlig unbekannten Princip inhärire, dazu ist kein Unlag vorhanden; um so weniger, als ich sehe, daß überall in der Natur jede einzelne Erscheinung das Werk einer allgemeinen, in tausend gleichen Erscheinungen thätigen Rraft ist. - Aber eben so wenig Unlak ist andererseits zu schließen, daß, weil hier das organische 15 Leben aufgehört hat, deshalb auch jene dasselbe bisher aktuirende Rraft zu Richts geworden sei; - so wenig, als vom stillstehenben Spinnrade auf den Tod der Spinnerin zu ichließen ist. Wenn ein Bendel, durch Wiederfinden seines Schwerpunkts, endlich zur Ruhe kommt, und also das individuelle Scheinleben def= 20 selben aufgehört hat; so wird Reiner mahnen, jest sei die Schwere vernichtet; sondern Jeder begreift, daß sie in gahllosen Erscheinungen nach wie vor thätig ist. Allerdings ließe sich gegen dieses Gleichniß einwenden, daß hier auch in diesem Bendel die Schwere nicht aufgehört hat thätig zu senn, sondern nur ihre Thätigkeit 25 augenfällig zu äußern: wer darauf besteht, mag sich statt bessen einen elektrischen Rörper benten, in welchem, nach seiner Entladung, die Elektricität wirklich aufgehört hat thätig zu fenn. Ich habe baran nur zeigen wollen, daß wir selbst den untersten Naturfräften eine Aeternität und Ubiquität unmittelbar zuerkennen, 30 an welcher uns die Berganglichkeit ihrer flüchtigen Erscheinungen keinen Augenblick irre macht. Um so weniger also darf es uns in den Sinn kommen, das Aufhören des Lebens für die Bernichtung des belebenden Princips, mithin den Tod für den ganglichen Untergang des Menschen zu halten. Weil der fräftige Arm, 35 ber, vor dreitausend Jahren, den Bogen des Odnsseus spannte, nicht mehr ist, wird tein nachdenkender und wohlgeregelter Berstand die Rraft, welche in demselben so energisch wirkte, für

ganglich vernichtet halten, aber daher, bei fernerem Nachdenken, auch nicht annehmen, daß die Rraft, welche heute den Bogen spannt, erft mit biesem Urm zu existiren angefangen habe. Biel näher liegt der Gedanke, daß die Rraft, welche früher ein nun-5 mehr entwichenes Leben aftuirte, die selbe sei, welche in dem jest blühenden thätig ist: ja, dieser ist fast unabweisbar. Gewiß aber wissen wir, daß, wie im zweiten Buche bargethan wurde, nur Das vergänglich ist, was in der Rausalkette begriffen ist: dies aber sind bloß die Zustände und Formen. Unberührt hingegen 10 von dem durch Urfachen herbeigeführten Wechsel dieser bleibt einer= seits die Materie und andererseits die Naturfrafte: benn Beide sind die Voraussekung aller jener Veränderungen. Das uns belebende Princip aber muffen wir zunächst wenigstens als eine Naturfraft benken, bis etwan eine tiefere Forschung uns hat er-15 kennen lassen, was es an sich selbst sei. Also schon als Naturfraft genommen, bleibt die Lebensfraft gang unberührt von dem Wechsel der Formen und Zustände, welche das Band ber Ursachen und Wirkungen herbei und hinwegführt, und welche allein dem Entstehen und Bergeben, wie es in der Erfahrung porliegt, unter-20 worfen sind. Soweit also lieke sich schon die Unvergänglichkeit unsers eigentlichen Wesens sicher beweisen. Aber freilich wird dies ben Unsprüchen, welche man an Beweise unsers Fortbestehens nach bem Tode zu machen gewohnt ist, nicht genügen, noch ben Trost gewähren, ben man von solchen erwartet. Indessen ift es immer 25 etwas, und wer den Tod als seine absolute Bernichtung fürchtet. darf die völlige Gewißheit, daß das innerste Princip seines Lebens von demselben unberührt bleibt, nicht verschmähen. - Ja, es ließe sich das Paradoxon aufstellen, daß auch jenes Zweite, welches, eben wie die Naturfrafte, von dem am Leitfaden der Rau-20 salität fortlaufenden Wechsel ber Zustände unberührt bleibt, also die Materie, durch seine absolute Beharrlichkeit uns eine Ungerstörbarteit zusichert, vermöge welcher, wer feine andere zu fassen fähig ware, sich boch schon einer gewissen Unverganglichkeit getröften fönnte. "Wie?" wird man sagen, "das Beharren des blogen 35 Staubes, der rohen Materie, sollte als eine Fortdauer unsers Wefens angesehen werden?" - Dho! fennt ihr benn biesen Staub? Wist ihr, was er ift und was er vermag? Lernt ihn kennen, ehe ihr ihn verachtet. Diese Materie, die jekt als Staub und

Asche daliegt, wird bald, im Wasser aufgelöst, als Krnstall an-Schieken, wird als Metall glangen, wird bann elektrische Funken sprühen, wird mittelst ihrer galvanischen Spannung eine Rraft äußern, welche, die festesten Berbindungen gersehend, Erden gu Metallen reducirt: ja, sie wird von selbst sich zu Pflanze und o Thier gestalten und aus ihrem geheimnikvollen Schook jenes Leben entwideln, por beffen Berluft ihr in eurer Beschränktheit fo ängstlich besorgt seid. Ist nun, als eine solche Materie fortzudauern, so gang und gar nichts? Ja, ich behaupte im Ernst, daß selbst diese Beharrlichkeit der Materie von der Unzerstörbar= 10 feit unsers wahren Wesens Zeugniß ablegt, wenn auch nur wie im Bilde und Gleichniß, oder vielmehr nur wie im Schattenriß. Dies einzusehen, dürfen wir uns nur an die Rapitel 24 gegebene Erörterung der Materie erinnern, aus der sich ergab, daß die lautere, formlose Materie. — diese für sich allein nie wahr= 15 genommene, aber als stets bleibend vorausgesetzte Basis der Er= fahrungswelt, — ber unmittelbare Wiederschein, die Sichtbarkeit überhaupt, des Dinges an sich, also des Willens, ist; daher von ihr, unter ben Bedingungen ber Erfahrung, das gilt, was bem Willen an sich schlechthin zukommt und sie seine wahre Ewigkeit 20 unter dem Bilde der zeitlichen Unvergänglichkeit wiedergiebt. Weil, wie schon gesagt, die Natur nicht lügt; so tann teine aus einer rein objektiven Auffassung berselben entsprungene und in folgerechtem Denken durchgeführte Ansicht gang und gar falich fenn. sondern sie ist, im schlimmsten Fall, nur sehr einseitig und un- 25 vollständig. Eine solche aber ist unstreitig auch ber tonsequente Materialismus, etwan der des Epifuros, eben so gut, wie der ihm entgegengesette absolute Idealismus, etwan der des Berfelen, und überhaupt jede aus einem richtigen appercu hervorgegangene und redlich ausgeführte philosophische Grundansicht. 30 Nur sind sie Alle höchst einseitige Auffassungen und daher, trot ihrer Gegenfage, jugleich wahr, nämlich jede von einem bestimmten Standpuntt aus: sobald man aber sich über diesen erhebt, erscheinen sie nur noch als relativ und bedingt wahr. Der höchste Standpunkt allein, von welchem aus man sie alle über- 35 sieht und in ihrer bloß relativen Wahrheit, über diese hinaus aber in ihrer Falschheit erkennt, kann der der absoluten Wahrheit, so weit eine solche überhaupt erreichbar ist, senn. Dem entsprechend

sehen wir, wie soeben nachgewiesen wurde, selbst in der eigentlich sehr rohen und daher sehr alten Grundansicht des Materialismus die Unzerstördarkeit unsers wahren Wesens an sich noch wie durch einen bloßen Schatten derselben repräsentirt, nämlich durch die Unvergänglichkeit der Materie; wie, in dem schon höher stehenden Naturalismus einer absoluten Physik, durch die Ubiquität und Aeternität der Naturkräfte, welchen die Lebenskraft doch wenigstens beizuzählen ist. Also selbende Wesen Grundansichten enthalten die Aussage, daß das lebende Wesen durch den Tod keine absolute Bernichtung erleidet, sondern in und mit dem Ganzen der Natur fortbesteht. —

Die Betrachtungen, welche uns bis hieher geführt haben und an welche die ferneren Erörterungen sich knüpften, waren ausgegangen von der auffallenden Todesfurcht, welche alle lebenden 15 Wesen erfüllt. Jeht aber wollen wir den Standpunkt wechseln und ein Mal betrachten, wie, im Gegensatz der Einzelwesen, das Ganze der Natur sich hinsichtlich des Todes verhält; wobei wir jedoch immer noch auf dem empirischen Grund und Boden stehen bleiben.

Wir freilich kennen kein höheres Würfelspiel, als das um Tod und Leben: jeder Entscheidung über diese sehen wir mit der äußersten Spannung, Theilnahme und Furcht entgegen: benn es gilt, in unsern Augen, Alles in Allem. - Singegen die Natur, welche doch nie lügt, sondern aufrichtig und offen ist, spricht über 25 dieses Thema ganz anders, nämlich so, wie Krischna im Bhaga= vad-Gita. Ihre Aussage ist: an Tod oder Leben des Indivibuums ist gar nichts gelegen. Dieses nämlich drudt sie badurch aus, daß sie das Leben jedes Thieres, und auch des Menschen, den unbedeutendesten Zufällen Breis giebt, ohne zu seiner Rettung 20 einzutreten. — Betrachtet das Insett auf eurem Wege: eine fleine, unbewußte Wendung eures Juftrittes ist über sein Leben oder Tod entscheidend. Seht die Waldschnede, ohne alle Mittel gur Flucht, gur Wehr, gur Täuschung, gum Berbergen, eine bereite Beute für Jeden. Seht ben Fisch sorglos im noch offenen 35 Nehe spielen; den Frosch durch seine Trägheit von der Flucht, die ihn retten könnte, abgehalten; den Bogel, der den über ihm schwebenden Kalten nicht gewahr wird; die Schaafe, welche ber Wolf aus dem Busch ins Auge fakt und mustert. Diese Alle

geben, mit wenig Vorsicht ausgerüstet, arglos unter ben Gefahren umber, die jeden Augenblick ihr Dasenn bedroben. Indem nun also die Natur ihre so unaussprechlich fünstlichen Organis= men nicht nur der Raublust des Stärkeren, sondern auch dem blindesten Zufall und der Laune jedes Narren, und dem Muth- 5 willen jedes Rindes, ohne Rudhalt Preis giebt, spricht sie aus, daß die Bernichtung biefer Individuen ihr gleichgültig sei, ihr nicht schade, gar nichts zu bedeuten habe, und daß, in jenen Fällen, die Wirkung so wenig auf sich habe, wie die Ursache. Sie sagt dies sehr deutlich aus, und sie lügt nie: nur kommen- 10 tirt sie ihre Aussprüche nicht; vielmehr redet sie im lakonischen Stil der Orafel. Wenn nun die Allmutter so sorglos ihre Rinder tausend drohenden Gefahren, ohne Obhut, entgegensendet: so fann es nur senn, weil sie weiß, daß wenn sie fallen, sie in ihren Schoof zurudfallen, wo sie geborgen sind, daher ihr 15 Fall nur ein Scherz ist. Sie halt es mit dem Menschen nicht anders, als mit den Thieren. Ihre Aussage also erstredt sich auch auf diesen: Leben oder Tod des Individuums sind ihr gleichgültig. Demzufolge sollten sie es, in gewissem Sinne auch uns fenn: benn wir felbst find ja die Natur. Gewiß wurden 20 wir, wenn wir nur tief genug faben, ber Natur beistimmen und Tod oder Leben als so gleichgültig ansehen, wie sie. Inzwischen muffen wir, mittelft der Reflexion, jene Sorglofigfeit und Gleichgültigkeit der Natur gegen das Leben der Individuen dahin auslegen, daß die Zerstörung einer solchen Erscheinung das wahre 25 und eigentliche Wesen berselben im Mindesten nicht anficht.

Erwägen wir nun ferner, daß nicht nur, wie soeben in Bestrachtung genommen, Leben und Tod von den geringfügigsten Zufällen abhängig sind, sondern daß das Dasenn der organischen Wesen überhaupt ein ephemeres ist, Thier und Pflanze heute ents sosteht und morgen vergeht, und Geburt und Tod in schnellem Wechsel solgen, während dem so sehr viel tiefer stehenden Unorgasnischen eine ungleich längere Dauer gesichert ist, eine unendlich lange aber nur der absolut formlosen Waterie, welcher wir dieselbe sogar a priori zuerkennen; — da muß, denke ich, schon der bloß empis strischen, aber objektiven und unbefangenen Auffassung einer solchen Ordnung der Dinge von selbst der Gedanke solgen, daß dieselbe nur ein oberflächliches Phänomen sei, daß ein solches beständiges

Entstehen und Vergehen keineswegs an die Wurzel der Dinge greifen, sondern nur ein relatives, ja nur scheinbares senn könne, von welchem das eigentliche, sich ja ohnehin überall unserm Blid entziehende und durchweg geheimnikvolle, innere Wesen jedes 5 Dinges nicht mitgetroffen werde, vielmehr dabei ungestört fortbestehe; wenn wir gleich die Weise, wie das zugeht, weder wahrnehmen, noch begreifen können, und sie daher nur im Allgemeinen, als eine Art von tour de passe-passe, der dabei vorgienge, uns benten muffen. Denn, daß, während das Unvoll-10 kommenste, das Niedrigste, das Unorganische, unangefochten fortdauert, gerade die vollkommensten Wesen, die lebenden, mit ihren unendlich tomplicirten und unbegreiflich funftvollen Organisationen, stets von Grund aus neu entstehen und nach einer Spanne Zeit absolut zu nichts werden sollten, um abermals neuen, aus dem 15 Nichts ins Dasenn tretenden, ihres Gleichen, Plat zu machen, — Dies ist etwas so augenscheinlich Absurdes, daß es nimmer= mehr die mahre Ordnung der Dinge fenn fann, vielmehr bloß eine Sulle, welche diese verbirat, richtiger, ein durch die Beschaffenheit unsers Intellekts bedingtes Phänomen. Ja, das 20 gange Senn und Nichtsenn selbst dieser Einzelwesen, in Begiehung auf welches Tod und Leben Gegensätze sind, kann nur ein relatives senn: die Sprache der Natur, in welcher es uns als ein absolutes gegeben wird, tann also nicht der wahre und lette Ausdrud ber Beschaffenheit ber Dinge und ber Ordnung ber 25 Welt senn, sondern wahrlich nur ein patois du pays, d. h. ein blok relativ Wahres, ein Sogenanntes, ein cum grano salis zu Berftehendes, oder eigentlich zu reden, ein durch unsern Intellett Bedingtes. - Ich sage, eine unmittelbare, intuitive Ueberzeugung der Art, wie ich sie hier mit Worten zu umschreiben ge-30 sucht habe, wird sich Jedem aufdringen: d. h. freilich nur Jedem, bessen Geist nicht von der gang gemeinen Gattung ist, als welche, schlechterdings nur das Einzelne, gang und gar als solches, qu ertennen fähig, streng auf Ertenntnig der Individuen beschränft ist, nach Art des thierischen Intelletts. Wer hingegen, durch eine 85 nur etwas höher potenzirte Kähigkeit, auch bloß anfängt, in den Einzelwesen ihr Allgemeines, ihre Ibeen, ju erbliden, ber wird auch jener Ueberzeugung in gewissem Grade theilhaft werden, und zwar als einer unmittelbaren und darum gewissen. In der That

sind es auch nur die fleinen, beschränkten Röpfe, welche gang ernstlich den Tod als ihre Bernichtung fürchten: aber pollends von den entschieden Bevorzugten bleiben solche Schreden ganglich fern. Plato gründete mit Recht die ganze Philosophie auf die Erkenntniß der Ideenlehre, d. h. auf das Erbliden des Allgemei= 1 nen im Einzelnen. Ueberaus lebhaft aber muß die hier beschriebene, unmittelbar aus der Auffassung der Natur hervorgehende Ueberzeugung in jenen erhabenen und kaum als bloke Menschen denkbaren Urhebern des Upanischads der Beden gewesen senn. da dieselbe aus unzähligen ihrer Aussprüche so sehr eindringlich 10 zu uns redet, daß wir diese unmittelbare Erleuchtung ihres Geiftes Dem guschreiben muffen, bak biefe Weifen, als dem Ursprunge unsers Geschlechtes, ber Reit nach, näher stehend, bas Wesen ber Dinge flarer und tiefer auffakten, als bas icon abgeschwächte Geschlecht, oloi vor 800001 eisir, es vermag. Allerdings aber ist 15 ihrer Auffassung auch die in gang anderm Grade, als in unserm Norden, belebte Natur Indiens entgegengekommen. - Inzwischen leitet auch die durchgeführte Reflexion, wie Rants großer Geift sie verfolgte, auf anderm Wege, eben bahin, indem sie uns belehrt, daß unser Intellekt, in welchem jene so rasch wechselnde 20 Erscheinungswelt sich darstellt, nicht das wahre, lette Wesen der Dinge, sondern bloß die Erscheinung besselben auffaßt, und zwar, wie ich hinzuseke, weil er ursprünglich nur bestimmt ist, unserm Willen die Motive vorzuschieben, d. h. ihm beim Berfolgen sei= ner fleinlichen Zwede bienstbar zu fenn. 25

Sehen wir inzwischen unsere objektive und unbefangene Betrachtung der Natur noch weiter fort. — Wenn ich ein Thier, sei es ein Hund, ein Bogel, ein Frosch, ja sei es auch nur ein Insekt, tödte; so ist es eigentlich doch undenkbar, daß dieses Wesen, oder vielmehr die Urkraft, vermöge welcher eine so der wunderungswürdige Erscheinung, noch den Augenblick vorher, sich in ihrer vollen Energie und Lebenslust darstellte, durch meinen doshaften, oder leichtsinnigen Akt zu Nichts geworden seyn sollte. — Und wieder andererseits, die Willionen Thiere jeglicher Art, welche jeden Augenblick, in unendlicher Mannigsaltigkeit, voll 25 Kraft und Strebsamkeit ins Dasen treten, können nimmermehr vor dem Akt ihrer Zeugung gar nichts gewesen und von nichts zu einem absoluten Anfang gelangt seyn. — Sehe ich nun auf

diese Weise Eines sich meinem Blide entziehen, ohne daß ich je erfahre, wohin es gehe: und ein Anderes hervortreten, ohne daß ich je erfahre, woher es tomme; haben dazu noch Beide die selbe Gestalt, bas selbe Wesen, den selben Charafter, nur allein nicht 5 die selbe Materie, welche jedoch sie auch während ihres Dasenns fortwährend abwerfen und erneuern; - so liegt doch wahrlich die Annahme, daß Das, was verschwindet, und Das, was an seine Stelle tritt. Eines und dasselbe Wesen sei, welches nur eine kleine Beränderung, eine Erneuerung der Form seines Da-10 senns, ersahren hat, und daß mithin was der Schlaf für das Individuum ift, der Tod für die Gattung fei; - diese Annahme, fage ich, liegt so nahe, daß es unmöglich ist, nicht auf sie zu ge= rathen, wenn nicht der Ropf, in früher Jugend, durch Ginpräaung falider Grundansichten verschroben, ihr, mit abergläubischer 15 Furcht, schon von Weitem aus dem Wege eilt. Die entgegen= gesette Annahme aber, daß die Geburt eines Thieres eine Ent= stehung aus nichts, und dem entsprechend sein Tod seine absolute Bernichtung sei, und Dies noch mit der Zugabe, daß der Mensch, eben so aus nichts geworden, bennoch eine individuelle, endlose 20 Fortbauer und zwar mit Bewuftsenn habe, mährend der Sund, der Affe, der Elephant durch den Tod vernichtet würden, - ist benn boch wohl etwas, wogegen ber gesunde Sinn sich emporen und es für absurd erklären muß. - Wenn, wie gur Genüge wiederholt wird, die Bergleichung der Resultate eines Snstems 25 mit ben Aussprüchen des gesunden Menschenverstandes ein Probirstein seiner Wahrheit senn soll: so wünsche ich, daß die Anhänger iener von Cartelius bis auf die vorkantischen Eklektiker herabgeerbten. ja wohl auch jekt noch bei einer großen Angahl der Gebildeten in Europa herrschenden Grundansicht, ein Mal hier diesen Probir= 30 stein anlegen mögen.

Durchgängig und überall ist das ächte Symbol der Natur der Areis, weil er das Schema der Wiederkehr ist: diese ist in der That die allgemeinste Form in der Natur, welche sie in Allem durchführt, vom Lause der Gestirne an, dis zum Tod und der Ents stehung organischer Wesen, und wodurch allein in dem rastlosen Strom der Zeit und ihres Inhalts doch ein bestehendes Dasenn, d. i. eine Natur, möglich wird.

Wenn man im Herbst die kleine Welt der Insekten be-

trachtet und nun sieht, wie das eine sich sein Bett bereitet, um zu schlafen, den langen, erstarrenden Winterschlaf; das andere sich einspinnt, um als Buppe zu überwintern und einst, im Frühling, verjungt und vervollkommnet zu erwachen; endlich die meisten. als welche ihre Ruhe in den Armen des Todes zu halten geden- 5 ten, bloß ihrem Ei sorgfältig die geeignete Lagerstätte anpassen, um einst aus diesem erneuet hervorzugehen: - so ist dies die große Unsterblichkeitslehre der Natur, welche uns beibringen möchte, daß zwischen Schlaf und Tod fein radikaler Unterschied ist. sonbern der Eine so wenig wie der Andere das Dasenn gefährdet. 10 Die Sorgfalt, mit der das Insett eine Zelle, oder Grube, oder Nest bereitet, sein Ei hineinlegt, nebst Kutter für die im kommenden Frühling daraus hervorgehende Larve, und dann ruhig ftirbt. - gleicht gang ber Sorgfalt, mit der ein Mensch am Abend sein Rleid und sein Frühstud für den kommenden Morgen bereit legt 15 und dann ruhig ichlafen geht, und fonnte im Grunde gar nicht Statt haben, wenn nicht, an sich und seinem wahren Wesen nach, das im Serbste sterbende Insett mit dem im Frühling aus= friechenden eben so wohl identisch ware, wie der sich schlafen legende Mensch mit dem aufstehenden. 20

Wenn wir nun, nach diesen Betrachtungen, ju uns selbst und unferm Geschlechte gurudkehren und bann ben Blid vorwarts, weit hinaus in die Zufunft werfen, die fünftigen Generationen, mit den Millionen ihrer Individuen, in der fremden Gestalt ihrer Sitten und Trachten uns zu vergegenwärtigen suchen, 25 bann aber mit der Frage bagwischenfahren: Woher werden biese Alle kommen? Wo sind sie jest? - Wo ist der reiche Schook des weltenschwangeren Richts, der sie noch birgt, die kommenben Geschlechter? - Ware darauf nicht die lächelnde und wahre Antwort: Wo anders sollen sie senn, als dort, wo allein das 30 Reale stets war und senn wird, in der Gegenwart und ihrem Inhalt, also bei Dir, dem bethörten Frager, der, in diesem Berfennen seines eigenen Wesens, bem Blatte am Baume gleicht. welches im Serbste weltend und im Begriff abzufallen, jammert über seinen Untergang und sich nicht trösten lassen will durch den 35 Sinblid auf das frische Grun, welches im Frühling den Baum bekleiden wird, sondern klagend spricht: "Das bin ja Ich nicht! Das sind gang andere Blätter!" - D thörichtes Blatt! Wohin

willst du? Und woher sollen andere kommen? Wo ist das Nichts, dessen Schlund du fürchtest? — Erkenne doch dein eigenes Wesen, gerade Das, was vom Durst nach Dasenn so erfüllt ist, erkenne es wieder in der innern, geheimen, treibenden Krast des Baumes, welche, stets eine und dieselbe in allen Generationen von Blätzern, unberührt bleibt vom Entstehen und Vergehen. Und nun

οίη περ φυλλων γενεη, τοιηδε και ανδρων. (Qualis foliorum generatio, talis et hominum.)

Ob die Fliege, die jetzt um mich summt, am Abend einschläft und morgen wieder summt; oder ob sie am Abend stirbt, und im Frühjahr, aus ihrem Ei erstanden, eine andere Fliege summt; das ist an sich die selbe Sache: daher aber ist die Ersenntniß, die solches als zwei grundverschiedene Dinge darstellt, keine undedingte, sondern eine relative, eine Erkenntniß der Erscheinung, nicht des Dinges an sich. Die Fliege ist am Morgen wieder da; sie ist auch im Frühjahr wieder da. Was unterscheidet für sie den Winter von der Nacht? — In Burdachs Physiologie, Vd. 1, §. 275, sesen wir: "Bis Morgens 10 Uhr ist noch keine Cercaria ephemera (ein Infusionsthier) zu sehen (in der Insusion): und um 12 wimmelt das ganze Wasser davon. Abends sterben sie, und am andern Morgen entstehen wieder neue. So beobachtete es Nitsch seines Tage hinter einander."

So weilt Alles nur einen Augenblid und eilt dem Tode zu. Die Pflanze und das Insekt sterben am Ende des Sommers, das Ihier, der Mensch, nach wenig Jahren: der Tod mäht unermüdslich. Desungeachtet aber, ja, als ob dem ganz und gar nicht so wäre, ist jederzeit Alles da und an Ort und Stelle, eben als wenn Alles unvergänglich wäre. Jederzeit grünt und blüht die Pflanze, schwirrt das Insekt, steht Thier und Mensch in unverswüsstlicher Jugend da, und die schon tausend Mal genossenen Rirschen haben wir jeden Sommer wieder vor uns. Auch die Bölker stehen da, als unsterbliche Individuen; wenn sie gleich bisweilen die Namen wechseln: sogar ist ihr Thun, Treiben und Leiden allezeit das selbe; wenn gleich die Geschichte stets etwas Anderes zu erzählen vorgiebt: denn diese ist wie das Kaleidossop, welches bei jeder Wendung eine neue Konsiguration zeigt, wähzend wir eigentlich immer das Selbe vor Augen haben. Was

also dringt sich unwiderstehlicher auf, als der Gedanke, daß jenes Entstehen und Vergeben nicht das eigentliche Wesen der Dinge treffe, sondern dieses davon unberührt bleibe, also unvergänglich sei, daher denn Alles und Jedes, was dasenn will, wirklich fortwährend und ohne Ende ba ift. Demgemäß find in jedem 5 gegebenen Reitpunkt alle Thiergeschlechter, von der Mude bis zum Elephanten, pollzählig beisammen. Sie haben sich bereits viel Tausend Mal erneuert und sind dabei die selben geblieben. Sie wissen nicht von Andern ihres Gleichen, die vor ihnen gelebt, oder nach ihnen leben werden: die Gattung ist es, die alle= 10 zeit lebt, und, im Bewuftsenn ber Unvergänglichkeit berfelben und ihrer Identität mit ihr, sind die Individuen da und wohlgemuth. Der Wille jum Leben erscheint sich in endloser Gegenwart; weil diese die Form des Lebens der Gattung ist, welche daher nicht altert, sondern immer jung bleibt. Der Tod ist für 15 sie, was der Schlaf für das Individuum, oder was für das Auge das Winken ist, an dessen Abwesenheit die Indischen Götter erkannt werden, wenn sie in Menschengestalt erscheinen. burch den Eintritt der Nacht die Welt verschwindet, dabei jedoch feinen Augenblid zu senn aufhört; eben so icheinbar vergeht 20 Mensch und Thier durch den Tod, und eben so ungestört besteht dabei ihr wahres Wesen fort. Nun denke man sich jenen Wechsel von Tod und Geburt in unendlich schnellen Bibrationen, und man hat die beharrliche Objektivation des Willens, die bleibenden Ideen der Wesen vor sich, fest stehend, wie der Regenbogen auf 25 bem Wasserfall. Dies ist die zeitliche Unsterblichkeit. In Folge derselben ist, trok Jahrtausenden des Todes und der Berwesung. noch nichts verloren gegangen, fein Atom ber Materie, noch weniger etwas von dem innern Wesen, welches als die Natur sich darstellt. Demnach können wir jeden Augenblid wohlgemuth 30 ausrufen: "Trot Zeit, Tod und Berwejung, sind wir noch Alle beisammen!"

Etwan Der wäre auszunehmen, der zu diesem Spiele ein Mal aus Herzensgrunde gesagt hätte: "Ich mag nicht mehr." Aber davon zu reden ist hier noch nicht der Ort.

Wohl aber ist darauf aufmerksam zu machen, daß die Wehen der Geburt und die Bitterkeit des Todes die beiden konstanten Besdingungen sind, unter denen der Wille zum Leben sich in seiner Obs

jektivation erhält, d. h. unser Wesen an sich, unberührt vom Laufe der Zeit und dem Hinsterben der Geschlechter, in immerwährender Gegenwart da ist und die Frucht der Bejahung des Willens zum Leben genießt. Dies ist dem analog, daß wir nur unter der Besdingung, allnächtlich zu schlafen, am Tage wach senn können; sogar ist Letteres der Rommentar, den die Naturzum Verständniß jenes schwierigen Passus liefert.

Denn das Substrat, oder die Ausfüllung, πληρωμα, oder der Stoff der Gegenwart ist durch alle Zeit eigentlich der selbe.

10 Die Unmöglichkeit, diese Jdentität unmittelbar zu erkennen, ist eben die Zeit, eine Form und Schranke unsers Intellekts. Daß, vermöge derselben, z. B. das Zukünftige noch nicht ist, beruht auf einer Täuschung, welcher wir inne werden, wann es gekommen ist. Daß die wesentliche Form unsers Intellekts eine solche Täusschung herbeisührt, erklärt und rechtsertigt sich daraus, daß der Intellekt keineswegs zum Auffassen des Wesens der Dinge, sons dern bloß zu dem der Motive, also zum Dienst einer individuellen und zeitlichen Willenserscheinung, aus den Händen der Natur hervorgegangen ist.

Wenn man die uns hier beschäftigenden Betrachtungen zussammensaßt, wird man auch den wahren Sinn der paradoxen Lehre der Eleaten verstehen, daß es gar kein Entstehen und Bersehen gebe, sondern das Ganze unbeweglich feststehe: Παρμενιδης και Μελισσος ανηφουν γενεσιν και φθοραν, δια το νομίζειν το παν 25 ακινητον. (Parmenides et Melissus ortum et interitum tollebant, quoniam nihil moveri putabant. Stob. Ecl., I, 21.) Imgleichen erhält hier auch die schone Stelle des Empedokses Licht, welche Plutarch uns ausbehalten hat, im Buche Adversus Coloten, c. 12:

 (Stulta, et prolixas non admittentia curas

Pectora: qui sperant, existere posse, quod ante

Non fuit, aut ullam rem pessum protinus ire; —

Non animo prudens homo quod praesentiat ullus,

Dum vivunt (namque hoc vitaï nomine signant),

Sunt, et fortuna tum conflictantur utraque:

Ante ortum nihil est homo, nec post funera quidquam.)

5

Nicht weniger verdient hier erwähnt zu werden die so höchst merkwürdige und an ihrem Ort überraschende Stelle in Dide = rot's Jacques le fataliste: un château immense, au fron-10 tispice duquel on lisait: "Je n'appartiens à personne, et j'appartiens à tout le monde: vous y étiez avant que d'y entrer, vous y serez encore, quand vous en sortirez."

In dem Sinne freilich, in welchem der Mensch bei der Zeugung aus nichts entsteht, wird er durch den Tod zu nichts. 15 Dieses Nichts aber so ganz eigentlich kennen zu lernen, wäre sehr interessant; da nur mittelmäßiger Scharssinn erfordert ist, einzusehen, daß dieses empirische Nichts keineswegs ein absolutes ist, d. h. ein solches, welches in jedem Sinne nichts wäre. Auf diese Einsicht leitet schon die empirische Bemerkung hin, daß alle 20 Eigenschaften der Eltern sich im Erzeugten wiedersinden, also den Tod überstanden haben. Hievon werde ich jedoch in einem eigenen Kapitel reden.

Es giebt keinen größern Kontrast, als den zwischen der unsauschaltsamen Flucht der Zeit, die ihren ganzen Inhalt mit sich 25 sortreißt, und der starren Undeweglickseit des wirklich Borhandesnen, welches zu allen Zeiten das eine und selbe ist. Und saßt man, von diesem Gesichtspunkt aus, die unmittelbaren Borgänge des Lebens recht objektiv ins Auge; so wird Einem das Nunc stans im Mittelpunkte des Rades der Zeit klar und sichtbar. — 30 Einem unvergleichlich länger lebenden Auge, welches mit einem Blid das Menschengeschlecht, in seiner ganzen Dauer, umfaßte, würde der stete Wechsel von Geburt und Tod sich nur darstellen wie eine anhaltende Bibration, und demnach ihm gar nicht einssallen, darin ein stets neues Werden aus Richts zu Nichts zu 25 sehen; sondern ihm würde, gleichwie unserm Blid der schnell gestrehte Funke als bleibender Kreis, die schnell vibrirende Feder

als beharrendes Dreied, die schwingende Saite als Spindel ersscheint, die Gattung als das Seiende und Bleibende erscheinen, Tod und Geburt als Vibrationen.

Bon der Ungerstörbarkeit unsers mahren Wesens durch den 5 Tod werden wir so lange falsche Begriffe haben, als wir uns nicht entschließen, sie zuvörderst an den Thieren zu studiren, sonbern eine aparte Urt berselben, unter bem prahlerischen Namen ber Unsterblichfeit, uns allein anmaagen. Diese Anmaagung aber und die Beschränktheit der Ansicht, aus der sie hervorgeht. 10 ist es gang allein, weswegen die meisten Menschen sich so hartnädig dagegen sträuben, die am Tage liegende Wahrheit anzuerkennen, daß wir, dem Wesentlichen nach und in der Sauptsache, das Selbe sind wie die Thiere: ja, dak sie vor jeder Andeutung unserer Bermandschaft mit diesen gurudbeben. Diese Ber-15 leugnung der Wahrheit aber ist es, welche mehr als alles Anbere ihnen den Weg versperrt gur wirklichen Erkenntnift der Ungerstörbarkeit unsers Wesens. Denn wenn man etwas auf einem falschen Wege sucht; so hat man eben deshalb den rechten verlassen und wird auf jenem am Ende nie etwas Anderes erreichen. 20 als späte Enttäuschung. Also frisch weg, nicht nach vorgefakten Grillen, sondern an der Sand der Natur, die Wahrheit ver= folgt! Zuvörderst lerne man beim Anblid jedes jungen Thieres das nie alternde Dasenn der Gattung erkennen, welche, als einen Abglang ihrer ewigen Jugend, jedem neuen Individuo eine zeit= 25 liche schenkt, und es auftreten läßt, so neu, so frisch, als wäre Die Welt von heute. Man frage sich ehrlich, ob die Schwalbe bes heurigen Frühlings eine gang und gar andere, als die des ersten sei, und ob wirklich zwischen beiden das Wunder der Schöpfung aus Nichts sich Millionen Mal erneuert habe, um 20 eben so oft absoluter Bernichtung in die Sande zu arbeiten. -Ich weiß wohl, daß, wenn ich Einen ernsthaft versicherte, die Rake. welche eben jest auf dem Sofe spielt, sei noch die selbe, welche bort por dreihundert Jahren die nämlichen Sprünge und Schliche gemacht hat, er mich für toll halten wurde: aber ich weiß auch, 35 daß es sehr viel toller ift, zu glauben, die heutige Rake sei durch und durch und von Grund aus eine gang andere, als jene por breihundert Jahren. — Man braucht sich nur treu und ernst in ben Unblid eines dieser obern Wirbelthiere zu vertiefen, um deutlich

inne zu werden, daß dieses unergründliche Wesen, wie es da ist, im Ganzen genommen, unmöglich zu Nichts werden kann: und doch kennt man andererseits seine Bergänglichkeit. Dies beruht darauf, daß in diesem Thiere die Ewigkeit seiner Jdee (Gattung) in der Endlichkeit des Individui ausgeprägt ist. Denn in ge= 5 wissem Sinne ist es allerdings wahr, daß wir im Individuo stets ein anderes Wesen vor uns haben, nämlich in dem Sinne, der auf dem Sah vom Grunde beruht, unter welchem auch Zeit und Raum begriffen sind, welche das principium individuationis ausmachen. In einem andern Sinne aber ist es nicht wahr, 10 nämlich in dem, in welchem die Realität allein den bleibenden Formen der Dinge, den Ideen zusommt, und welcher dem Plato so klar eingeleuchtet hatte, daß derselbe sein Grundgedanke, das Centrum seiner Philosophie, und die Auffassung dessehaupt wurde. 15

Wie die zerstäubenden Tropfen des tobenden Wasserfalls mit Bligesschnelle wechseln, während der Regenbogen, dessen Träger sie sind, in unbeweglicher Rube feststeht, gang unberührt von jenem raftlofen Wechsel; so bleibt jede 3bee, d. i. jede Gattung lebender Wefen, gang unberührt vom fortwährenden Wechsel 20 ihrer Individuen. Die Idee aber, oder die Gattung, ist es. darin der Wille zum Leben eigentlich wurzelt und sich manifestirt: baber auch ist an ihrem Bestand allein ihm wahrhaft gelegen. 3. B. die Löwen, welche geboren werden und sterben, sind wie die Tropfen des Wasserfalls; aber die leonitas, die Idee, 25 ober Gestalt, des Löwen, gleicht dem unerschütterten Regenbogen barauf. Darum alfo legte Blato den Ideen allein, d. i. ben species, den Gattungen, ein eigentliches Senn bei, den Individuen nur ein rastloses Entstehen und Bergeben. Aus dem tiefinnersten Bewußtsenn seiner Unvergänglichkeit entspringt eigent= 30 lich auch die Sicherheit und Gemütheruhe, mit der jedes thierische und auch das menschliche Individuum unbesorgt dahin wandelt zwischen einem Seer von Rufallen, die es jeden Augenblid vernichten können, und überdies bem Tobe gerade entgegen: aus seinen Augen blidt inzwischen die Ruhe der Gattung, als welche 35 jener Untergang nicht anficht und nicht angeht. Auch bem Menschen könnten diese Rube die unsichern und wechselnden Dogmen nicht verleihen. Aber, wie gefagt, ber Anblid jedes

Thieres lehrt, daß dem Kern des Lebens, dem Willen, in seiner Manifestation der Tod nicht hinderlich ist. Welch ein unergründ= liches Mnsterium liegt boch in jedem Thiere! Seht das nächste, feht euern Sund an: wie wohlgemuth und ruhig er dasteht! 5 Biele Tausende von Sunden haben sterben muffen, ehe es an Diesen kam, zu leben. Aber ber Untergang jener Tausende hat die Idee des hundes nicht angefochten: sie ist durch alles jenes Sterben nicht im Mindesten getrübt worden. Daber steht ber hund so frisch und urfräftig ba, als ware dieser Tag fein 10 erster und könne keiner sein letter senn, und aus seinen Augen leuchtet das ungerstörbare Princip in ihm, der Archaeus. Was ist denn nun jene Jahrtausende hindurch gestorben? — Nicht der Sund, er steht unversehrt vor uns; blok sein Schatten, sein Abbild in unserer an die Zeit gebundenen Erkenntnisweise. Wie 15 kann man doch nur glauben, daß Das vergehe, was immer und immer da ist und alle Zeit ausfüllt? - Freilich wohl ist die Sache empirisch erklärlich: nämlich in bem Maage, wie ber Tob Die Individuen vernichtete, brachte die Zeugung neue hervor. Aber diese empirische Erklärung ist bloß scheinbar eine solche: sie 20 fest ein Rathsel an die Stelle des andern. Der metaphysische Berstand der Sache ist, wenn auch nicht so wohlfeil zu haben, boch ber allein mahre und genügende.

Rant, in seinem subjektiven Berfahren, brachte die große, wiewohl negative Wahrheit zu Tage, daß dem Ding an sich die 25 Zeit nicht gutommen könne; weil sie in unserer Auffassung praformirt liege. Nun ist der Tod das zeitliche Ende der zeitlichen Erscheinung: aber sobald wir die Zeit wegnehmen, giebt es gar fein Ende mehr und hat dies Wort alle Bedeutung verloren. Ich aber, hier auf dem objektiven Wege, bin jest bemüht, das 20 Positive der Sache nachzuweisen, daß nämlich das Ding an sich von der Zeit und Dem, was nur durch sie möglich ist, dem Entstehen und Bergeben, unberührt bleibt, und daß die Erscheinungen in der Zeit sogar jenes rastlos flüchtige, dem Nichts qunächst stehende Dasenn nicht haben könnten, wenn nicht in ihnen 85 ein Rern aus ber Ewigkeit ware. Die Ewigkeit ist freilich ein Begriff, bem feine Anschauung jum Grunde liegt: er ift auch beshalb bloß negativen Inhalts, besagt nämlich ein zeitloses Dasenn. Die Zeit ist bemnach ein bloges Bild ber Emigkeit. δ χοονος εικων του αιωνος, wie es Plotinus hat: und ebenso ist unser zeitliches Dasenn das bloße Bild unsers Wesens an sich. Dieses muß in der Ewigkeit liegen, eben weil die Zeit nur die Form unsers Erkennens ist: vermöge dieser allein aber erkennen wir unser und aller Dinge Wesen als vergänglich, endlich und 5 der Bernichtung anheimgefallen.

Im zweiten Buche habe ich ausgeführt, daß die adaquate Objektität des Willens als Dinges an sich, auf jeder ihrer Stufen die (Platonische) Id ee ist; desgleichen im dritten Buche, daß die Ideen der Wesen das reine Subjekt des Erkennens zum Korrelat 10 haben, folglich die Erkenntniß derselben nur ausnahmsweise, unter besondern Begunstigungen und vorübergehend eintritt. Für die individuelle Erkenntnig hingegen, also in der Zeit, stellt die Joee sich dar unter der Form der Species, welches die durch Eingehen in die Zeit auseinandergezogene Idee ist. Daher ist 15 also die Species die unmittelbarfte Objektivation bes Dinges an sich, d. i. des Willens zum Leben. Das innerste Wesen jedes Thieres, und auch des Menschen, liegt demgemäß in der Species: in dieser also wurzelt der sich so mächtig regende Wille zum Leben, nicht eigentlich im Individuo. Singegen liegt in 20 diesem allein das unmittelbare Bewußtsenn: deshalb wähnt es sich von der Gattung verschieden, und darum fürchtet es den Tod. Der Wille jum Leben manifestirt sich in Beziehung auf das Individuum als Hunger und Todesfurcht; in Beziehung auf die Species als Geschlechtstrieb und leidenschaftliche Sorge 25 für die Brut. In Uebereinstimmung hiemit finden wir die Natur, als welche von jenem Wahn des Individuums frei ist, so sorgsam für die Erhaltung der Gattung, wie gleichgültig gegen ben Untergang der Individuen: diese sind ihr stets nur Mittel, jene ist ihr Zwed. Daher tritt ein greller Kontrast hervor zwi= 30 schen ihrem Geig bei Ausstattung der Individuen und ihrer Berschwendung, wo es die Gattung gilt. Sier nämlich werden oft von einem Individuo jährlich hundert Tausend Reime und darüber gewonnen, 3. B. von Bäumen, Fischen, Rrebsen, Termiten u. a. m. Dort hingegen ist Jedem an Rraften und Orga= 35 nen nur knapp so viel gegeben, daß es bei unausgesetzter Un= strengung sein Leben fristen kann; weshalb ein Thier, wenn es verstümmelt oder geschwächt wird, in der Regel verhungern muß.

Und wo eine gelegentliche Ersparniß möglich war, badurch daß ein Theil zur Noth entbehrt werden tonnte, ist er, selbst außer ber Ordnung, gurudbehalten worden: baher fehlen 3. B. vielen Raupen die Augen: die armen Thiere tappen im Finstern von 5 Blatt zu Blatt, welches beim Mangel der Fühlhörner dadurch geschieht, daß sie sich mit drei Viertel ihres Leibes in der Luft hin und her bewegen, bis sie einen Gegenstand treffen; wobei sie oft ihr dicht daneben anzutreffendes Futter verfehlen. Allein dies geschieht in Folge der lex parsimoniae naturae, zu deren 10 Ausbrud natura nihil facit supervacaneum man noch fügen fann et nihil largitur. - Die selbe Richtung ber Natur zeigt sich auch barin, daß je tauglicher bas Individuum, vermöge seines Alters, gur Fortpflangung ift, besto fraftiger in ihm die vis naturae medicatrix sich äußert, seine Wunden daher leicht 15 heilen und es von Krankheiten leicht genest. Dieses nimmt ab mit der Zeugungsfähigkeit, und sinkt tief, nachdem sie erloschen ist: benn jest ist, in den Augen der Natur, das Individuum werthlos geworben.

Werfen wir jekt noch einen Blid auf Die Stufenleiter ber 20 Wesen, mit sammt der sie begleitenden Gradation des Bewußt= senns, vom Bolnpen bis gum Menschen; so seben wir biese wundervolle Pyramide zwar durch den steten Tod ber Individuen in unausgesetter Oscillation erhalten, jedoch, mittelft des Bandes ber Zeugung, in den Gattungen, die Unendlichkeit der Zeit hin-25 durch beharren. Während nun also, wie oben ausgeführt wor= ben, das Objektive, die Gattung, sich als unzerstörbar darstellt, scheint das Subjektive, als welches blok im Gelbit= bewuftsenn dieser Wesen besteht, von der fürzesten Dauer gu fenn und unablässig gerstört zu werden, um eben so oft, auf unbe-30 greifliche Weise, wieder aus dem Nichts hervorzugehen. Wahr= lich aber muß man fehr furglichtig fenn, um fich durch diefen Schein täuschen zu laffen und nicht zu begreifen, bak, wenn gleich bie Form der zeitlichen Fortdauer nur dem Objektiven gutommt, bas Subjektive, d. i. der Wille, welcher in dem Allen lebt und 35 erscheint, und mit ihm das Subjekt des Erkennens, in weldem baffelbe fich barftellt, - nicht minder ungerftorbar fenn muß; indem die Fortdauer des Objektiven, oder Meukern, doch nur die Erscheinung der Ungerftorbarfeit des Subjektiven, ober

Innern, senn kann; da Jenes nichts besigen kann, was es nicht von Diesem zu Lehn empfangen hätte; nicht aber wesentlich und ursprünglich ein Objektives, eine Erscheinung, und sodann sekundar und accidentell ein Subjektives, ein Ding an sich, ein Selbst= bewußtes senn fann. Denn offenbar seht Jenes als Erscheinung 5 ein Erscheinendes, als Genn für Anderes ein Genn für sich, und als Objett ein Subjett voraus; nicht aber umgekehrt: weil überall Die Wurzel der Dinge in Dem, was sie für sich selbst sind, also im Subjektiven liegen muß, nicht im Objektiven, d.h. in Dem, was sie erst für Andere, in einem fremden Bewuftsenn sind. 10 Demgemäß fanden wir, im ersten Buch, daß der richtige Ausgangspunkt für die Philosophie wesentlich und nothwendig der subjektive, d. i. der idealistische ist; wie auch, daß der entgegen= gesette, vom Objektiven ausgehende, zum Materialismus führt. - Im Grunde aber sind wir mit der Welt viel mehr Eins, als 15 wir gewöhnlich benten: ihr inneres Wesen ist unser Wille: ihre Erscheinung ist unsere Vorstellung. Wer Dieses Ginssenn sich jum deutlichen Bewuftsenn bringen könnte, dem wurde der Unterschied awischen ber Fortbauer ber Außenwelt, nachdem er gestorben, und seiner eigenen Fortdauer nach dem Tode ver= 20 schwinden: Beides wurde sich ihm als Eines und Daffelbe barstellen, ja, er würde über ben Wahn lachen, der sie trennen fonnte. Denn das Berständniß der Ungerstörbarkeit unsers Wesens fällt mit dem der Identität des Mafrofosmos und Mis frotosmos zusammen. Einstweilen fann man das hier Gesagte 25 sich durch ein eigenthümliches, mittelst der Phantasie vorzuneh= mendes Experiment, welches ein metaphylisches genannt werden könnte, erläutern. Man versuche nämlich, sich die keinen Falls gar ferne Zeit, da man gestorben senn wird, lebhaft zu vergegenwärtigen. Da benkt man sich weg und läßt die Welt fort= 30 bestehen: aber bald wird man, zu eigener Berwunderung, ent= beden, daß man dabei doch noch dawar. Denn man hat vermeint, die Welt ohne sich vorzustellen: allein im Bewuktsenn ist das Ich das Unmittelbare, durch welches die Welt erst vermittelt, für welches allein sie vorhanden ist. Dieses Centrum 35 alles Dasenns, diesen Rern aller Realität soll man aufheben und babei bennoch die Welt fortbestehen lassen: es ist ein Gedanke, ber sich wohl in abstracto benken, aber nicht realisiren läßt.

Das Bemühen, dieses zu leisten, der Versuch, das Sekundare ohne das Primare, das Bedingte ohne die Bedingung, das Ge= tragene ohne den Trager zu benten, miglingt jedes Mal, ungefahr fo, wie ber, fich einen gleichseitigen rechtwinklichten Triangel, 5 ober ein Bergehen oder Entstehen von Materie und ähnliche Un= möglichkeiten mehr zu benten. Statt bes Beabsichtigten bringt sich uns babei bas Gefühl auf, daß die Welt nicht weniger in uns ist, als wir in ihr, und daß die Quelle aller Realität in unserm Innern liegt. Das Resultat ist eigentlich dieses: Die Zeit, 10 da ich nicht senn werde, wird objektiv kommen: aber subjektiv fann sie nie tommen. - Es liefte baber sich sogar fragen, wie weit denn Jeder, in seinem Bergen, wirklich an eine Sache glaube, die er sich eigentlich gar nicht benten fann; ober ob nicht vielleicht gar, ba sich zu jenem bloß intellektuellen, aber 15 mehr oder minder deutlich von Jedem schon gemachten Experiment, noch das tiefinnere Bewußtsenn der Ungerstörbarkeit unsers Wesens an sich gesellt, der eigene Tod uns im Grunde die fabelhafteste Sache von der Welt sei.

Die tiefe Ueberzeugung von unserer Unvertilgbarkeit burch 20 ben Tod, welche, wie auch die unausbleiblichen Gewissenssorgen bei Unnäherung besselben bezeugen, Jeder im Grunde seines Bergens trägt, hängt durchaus an dem Bewuftsenn unserer Ursprünglichkeit und Ewigfeit; baber Spinoga fie fo ausdrudt: sentimus, experimurque, nos aeternos esse. 25 unvergänglich fann ein vernünftiger Mensch sich nur benten, so= fern er sich als anfangslos, als ewig, eigentlich als zeitlos denkt. Wer hingegen sich für aus Nichts geworben halt, muß auch benten, daß er wieder zu Richts wird : denn daß eine Unendlich= feit verstrichen ware, ehe er war, bann aber eine zweite angefan-30 gen habe, welche hindurch er nie aufhören wird zu senn, ist ein monstroser Gedanke. Wirklich ift ber solideste Grund für unsere Unvergänglichkeit ber alte Satz: Ex nihilo nihil fit, et in nihilum nihil potest reverti. Gang treffend sagt daher Theophrastus Paracelfus (Werte, Strasburg 1603, Bb. 2, S. 6): "Die Geel 35 in mir ift aus Etwas geworden; darum sie nicht zu Richts fommt: benn aus Etwas fommt sie." Er giebt ben mahren Grund an. Wer aber die Geburt des Menschen für deffen absoluten Unfang halt, dem muß der Tod das absolute Ende dessel=

ben senn. Denn Beide sind was sie sind in gleichem Sinne: folglich fann Jeder fich nur insofern als unsterblich benten, als er sich auch als ungeboren bentt, und in gleichem Sinn. Was die Geburt ist, das ist, dem Wesen und der Bedeutung nach, auch der Tod; es ist die selbe Linie in zwei Richtungen 5 beschrieben. Ift jene eine wirkliche Entstehung aus Nichts; so ist auch dieser eine wirkliche Bernichtung. In Wahrheit aber läßt sich nur mittelst ber Ewigkeit unsers eigentlichen Wesens eine Unvergänglichkeit besselben benten, welche mithin feine zeitliche ift. Die Annahme, daß der Mensch aus Nichts geschaffen sei, 10 führt nothwendig zu der, daß der Tod sein absolutes Ende sei. hierin ist also das A. T. völlig konsequent: denn zu einer Schöpfung aus Richts passt feine Unsterblichkeitslehre. Das neutestamentliche Christenthum hat eine solche, weil es Indischen Geistes und daher, mehr als wahrscheinlich, auch Indischer Ber= 15 funft ift, wenn gleich nur unter Aegyptischer Bermittelung. Allein zu dem Judischen Stamm, auf welchen jene Indische Weisheit im gelobten Lande gepfropft werden mukte, pakt solche wie die Freiheit des Willens jum Geschaffensenn desselben, ober wie 20

Humano capiti cervicem pictor equinam Jungere si velit.

Es ist immer schlimm, wenn man nicht von Grund aus originell senn und aus ganzem Holze schneiden dars. — Hingegen haben Brahmanismus und Buddhaismus ganz konsequent zur Fortdauer 25 nach dem Tode ein Dasen vor der Geburt, dessen Berschuldung abzubüßen dieses Leben da ist. Wie deutlich sie auch der nothewendigen Ronsequenz hierin sich bewußt sind, zeigt solgende Stelle aus Colebrooke's Geschichte der Indischen Philosophie in den Transact. of the Asiatic London Society, Vol. 1, p. 577: 30 Against the system of the Bhagavatas, which is but partially heretical, the objection upon which the chief stress is laid by Vyasa is, that the soul would not be eternal, if it were a production, and consequently had a beginning\*). Ferner in Upham's Doctrine of Buddhism, S. 110, heißt 35

<sup>\*) &</sup>quot;Gegen das Snstem der Bhagavatas, welches nur zum Theil keterisch ist, ist die Einwendung, auf welche Byasa abas größte Gewicht legt,

es: The lot in hell of impious persons call'd Deitty is the most severe: these are they, who discrediting the evidence of Buddha, adhere to the heretical doctrine, that all living beings had their beginning in the mother's womb, and will 5 have their end in death\*).

Wer sein Dasenn blok als ein zufälliges auffaßt, muß allerbings fürchten, es durch den Tod zu verlieren. Singegen wer auch nur im Allgemeinen einsieht, daß dasselbe auf irgend einer ursprünglichen Nothwendigkeit beruhe, wird nicht glauben, daß 10 diese, die etwas so Wundervolles herbeigeführt hat, auf eine solche Spanne Zeit beschränkt sei, sondern daß sie in jeder wirke. Als ein nothwendiges aber wird sein Dasenn erkennen, wer erwägt, daß bis jest, da er existirt, bereits eine unendliche Zeit, also auch eine Unendlichkeit von Beränderungen abgelaufen ift, 15 er aber dieser ungeachtet doch da ist: die ganze Möglichkeit aller Bustande hat sich also bereits erschöpft, ohne sein Dasenn aufheben zu konnen. Ronnte er jemals nicht fenn; so ware er ichon jest nicht. Denn die Unendlichkeit der bereits abgelaufenen Zeit, mit der darin erschöpften Möglichkeit ihrer Bor-20 gange, verbürgt, daß was existirt nothwendig existirt. Mithin hat Jeder sich als ein nothwendiges Wesen zu begreifen, b. h. als ein solches, aus bessen mahrer und erschöpfender Definition, wenn man sie nur hatte, das Dasenn besselben folgen wurde. In diesem Gedankengange liegt wirklich der allein imma= 25 nente, d. h. sich im Bereich erfahrungsmäßiger Data haltende Beweis ber Unvergänglichkeit unsers eigentlichen Wesens. Diesem nämlich muß die Existeng inhariren, weil sie sich als von allen burch die Rausalkette möglicherweise herbeiführbaren Bustanden unabhängig erweist: benn diese haben bereits das Ihrige gethan, 20 und bennoch ist unser Dasenn bavon so unerschüttert geblieben, wie der Lichtstrahl vom Sturmwind, den er durchschneibet.

diese, daß die Seese nicht ewig senn würde, wenn sie hervorgebracht wäre und folglich einen Ansang hätte."

<sup>\*) &</sup>quot;In der Hölle ist das härteste Loos das jener Irreligiosen, die 25 De it tygenannt werden: dies sind soldhe, welche, das Zeugniß Buddha's verwersend, der keherischen Lehre anhängen, daß alle lebenden Wesen ihren Ansang im Mutterleibe nehmen und ihr Ende im Tode erreichen."

Rönnte die Zeit, aus eigenen Kräften, uns einem gludfäligen Buftande entgegenführen; so waren wir icon lange ba: benn eine unendliche Reit liegt hinter uns. Aber ebenfalls: fonnte fie uns dem Untergange entgegenführen; so waren wir ichon langit nicht mehr. Daraus, daß wir jest da sind, folgt, wohlerwogen, s daß wir jederzeit dasenn mussen. Denn wir sind selbst das Wesen, welches die Zeit, um ihre Leere auszufüllen, in sich aufgenommen hat: beshalb füllt es eben die gange Zeit, Gegenwart, Vergangenheit und Zukunft auf gleiche Weise, und es ist uns so unmöglich, aus dem Dasenn, wie aus dem Raum hin= 10 auszufallen. — Genau betrachtet ist es undenkbar, daß Das, was ein Mal in aller Rraft ber Wirklichkeit ba ist, jemals zu nichts werden und dann eine unendliche Reit hindurch nicht fenn sollte. Hieraus ist die Lehre der Christen von der Wiederbringung aller Dinge, die der Hindu von der sich stets erneuernden 15 Schöpfung der Welt durch Brahma, nebst ähnlichen Dogmen Griechischer Bhilosophen hervorgegangen. - Das große Geheimnif unsers Senns und Richtsenns, welches aufzuklaren diese und alle damit verwandten Dogmen erdacht wurden, beruht zulest darauf, daß das Gelbe, was objektiv eine unendliche Zeitreihe 20 ausmacht, subjektiv ein Punkt, eine untheilbare, allezeit gegen= wärtige Gegenwart ist: aber wer fakt es? Um beutlichsten hat es Rant bargelegt, in seiner unsterblichen Lehre von der Idealität der Zeit und der alleinigen Reglität des Dinges an sich. Denn aus dieser ergiebt sich, daß das eigentlich Wesentliche ber 25 Dinge, des Menschen, der Welt, bleibend und beharrend im Nunc stans liegt, fest und unbeweglich; und bag der Wechsel ber Erscheinungen und Begebenheiten eine bloke Folge unserer Auffassung besselben mittelft unserer Anschauungsform ber Zeit ist. - Demnach, statt zu ben Menschen zu sagen: "ihr seid burch 20 die Geburt entstanden, aber unsterblich"; sollte man ihnen sagen: "ihr seid nicht Nichts", und sie dieses verstehen lehren, im Sinne des dem Hermes Trismegistos beigelegten Ausspruchs: To yao ον αει εσται. (Quod enim est, erit semper. Stob. Ecl., I, 43, 6.) Wenn es jedoch hiemit nicht gelingt, sondern das be- 85 ängstigte Serz sein altes Rlagelied anstimmt: "Ich sehe alle Wesen durch die Geburt aus dem Richts entstehen und diesem nach furzer Frist wieder anheimfallen: auch mein Dasenn, jest

in der Gegenwart, wird bald in ferner Bergangenheit liegen, und ich werde Nichts senn!" — so ist die richtige Antwort: "Bist du nicht da? Hast du sie nicht inne, die kostdare Gegenwart, nach der ihr Kinder der Zeit alle so gierig trachtet, jest inne, wirklich inne? Und verstehst du, wie du zu ihr gelangt bist? Kennst du die Wege, die dich zu ihr geführt haben, daß du einsehen könntest, sie würden dir durch den Tod versperrt? Ein Dasenn deines Selbst, nach der Zerstörung deines Leibes, ist dir seiner Möglichseit nach unbegreislich: aber kann es dir unbegreislicher senn, als dir dein jehiges Dasenn ist, und wie du dazu gelangtest? Warum solltest du zweiseln, daß die geheimen Wege, die dir zu dieser Gegenwart offen standen, dir nicht auch zu jeder künstigen offen stehen werden?"

Wenn also Betrachtungen dieser Art allerdings geeignet sind, 15 die Ueberzeugung zu erweden, daß in uns etwas ist, das der Tod nicht zerstören fann; so geschieht es doch nur mittelst Erhebung auf einen Standpunkt, von welchem aus die Geburt nicht ber Anfang unsers Dasenns ist. Hieraus aber folgt, bag was als durch den Tod ungerstörbar dargethan wird, nicht eigentlich 20 das Individuum ist, welches überdies durch die Zeugung entstanben und die Eigenschaften des Baters und der Mutter an sich tragend, als eine bloge Differeng ber Species sich barftellt, als solche aber nur endlich senn fann. Wie, Dem entsprechend, bas Individuum keine Erinnerung seines Dasenns vor seiner Geburt 25 hat, so kann es von seinem jetigen keine nach dem Tode haben. In das Bewußtsenn aber fest Jeder sein Ich: bieses erscheint ihm daher als an die Individualität gebunden, mit welcher ohne= hin alles Das untergeht, was ihm, als Diesem, eigenthümlich ift und ihn von den Andern unterscheidet. Geine Fortdauer ohne 30 die Individualität wird ihm daher vom Fortbestehen der übrigen Wesen ununterscheidbar, und er sieht sein Ich versinken. Wer nun aber so sein Dasenn an die Identität des Bewußtsenns fnüpft und daher für dieses eine endlose Fortdauer nach dem Tode verlangt, sollte bedenten, daß er eine folche jedenfalls nur 35 um den Preis einer eben so endlosen Bergangenheit vor der Geburt erlangen kann. Denn da er von einem Dasenn vor der Geburt feine Erinnerung hat, sein Bewußtseyn also mit der Ge= burt anfängt, muk ihm diese für ein hervorgeben seines Dasenns aus dem Nichts gelten. Dann aber erkauft er die unendliche Zeit seines Dasenns nach dem Tode für eine eben so lange vor der Geburt: wobei die Rechnung, ohne Profit für ihn, aufgeht. It hingegen das Dasenn, welches der Tod unberührt läßt, ein anderes, als das des individuellen Bewußtsenns; so muß es, eben 5 so wie vom Tode, auch von der Geburt unabhängig senn, und demnach in Beziehung auf dasselbe es gleich wahr senn zu sagen: ..ich werde stets senn" und ..ich bin stets gewesen"; welches dann boch zwei Unendlichkeiten für eine giebt. - Eigentlich aber liegt im Worte Ich das größte Aequivofum, wie ohne Weiteres Der 10 einsehen wird, dem der Inhalt unsers zweiten Buches und die dort durchgeführte Sonderung des wollenden vom erkennenden Theil unsers Wesens gegenwärtig ist. Je nachdem ich bieses Wort verstehe, kann ich sagen: "Der Tod ist mein ganzliches Ende"; oder aber auch: "Ein so unendlich fleiner Theil der Welt 15 ich bin; ein eben so kleiner Theil meines mahren Wesens ist diese meine persönliche Erscheinung." Aber bas Ich ist der finstere Bunkt im Bewußtsenn, wie auf der Nethaut gerade der Eintritts= punkt des Sehenerven blind ist, wie das Gehirn selbst völlig unempfindlich, der Sonnenkörper finster ist und das Auge Alles 20 sieht, nur sich selbst nicht. Unser Erfenntnigvermögen ist gang nach Außen gerichtet, Dem entsprechend, daß es das Produkt einer zum Zwede der bloken Gelbsterhaltung, also des Nahrungsuchens und Beutefangens entstandenen Gehirnfunktion ist. Da= her weiß Jeder von sich nur als von diesem Individuo, wie es 25 in der äußeren Anschauung sich darstellt. Rönnte er bingegen jum Bewuftsenn bringen was er noch überdies und außerdem ist; so wurde er seine Individualität willig fahren lassen, die Tenacität seiner Unhänglichkeit an dieselbe belächeln und sagen: "Was fümmert der Berlust dieser Individualität mich, der ich die 30 Möglichkeit zahlloser Individualitäten in mir trage?" Er würde einsehen, daß, wenn ihm gleich eine Fortdauer seiner Individualität nicht bevorsteht, es doch gang so gut ist, als hatte er eine solche; weil er einen vollkommenen Ersak für sie in sich trägt. — Ueberdies ließe sich nun aber noch in Erwägung bringen, daß 35 die Individualität der meisten Menschen eine so elende und nichts= würdige ist, daß sie wahrlich nichts baran verlieren, und daß was an ihnen noch einigen Werth haben mag, bas allgemein

Menschliche ist: diesem aber kann man die Unvergänglichkeit versprechen. Ja, schon die starre Unveränderlichkeit und wesentliche Beschräntung jeder Individualität, als solcher, mußte, bei einer endlosen Fortdauer berselben, endlich, durch ihre Monotonie, einen 5 so großen Ueberdruß erzeugen, daß man, um ihrer nur entledigt gu fenn, lieber gu Richts wurde. Unfterblichkeit der Individualitat verlangen, heißt eigentlich einen Jrrthum ins Unendliche perpetuiren wollen. Denn im Grunde ist doch jede Individualität nur ein specieller Jrrthum, Fehltritt, etwas das besser nicht wäre, 10 ja, wovon uns gurudzubringen der eigentliche Zwed des Lebens ift. Dies findet seine Bestätigung auch barin, daß die allermeisten, ja, eigentlich alle Menschen so beschaffen sind, daß sie nicht gludlich senn könnten, in welche Welt auch immer sie versett werben möchten. In bem Maage nämlich, als eine solche Noth und 15 Beschwerde ausschlösse, wurden sie ber Langenweile anheimfallen, und in bem Maage, als biefer vorgebeugt ware, wurden sie in Noth, Plage und Leiden gerathen. Bu einem gludfäligen Bustande des Menschen ware also feineswegs hinreichend, daß man ihn in eine "beffere Belt" verfette, fondern auch noch erfordert, 20 daß mit ihm selbst eine Grundveranderung vorgienge, also daß er nicht mehr ware was er ist, und dagegen wurde was er nicht ist. Dazu aber muß er zuvörderst aufhören zu senn was er ift: dieses Erforderniß erfüllt vorläufig der Tod, deffen moralische Nothwendigkeit sich von diesem Gesichtspunkt aus schon absehen läßt. 25 In eine andere Welt versett werden, und sein ganges Wesen verändern, - ift im Grunde Eins und daffelbe. Sierauf beruht auch zulett jene Abhangigkeit des Objektiven vom Subjektiven, welche der Idealismus unsers ersten Buches darlegt: demnach liegt hier der Unknüpfungspunkt der Transscendentalphilosophie so an die Ethik. Wenn man dies berüdsichtigt, wird man das Er= wachen aus dem Traume des Lebens nur dadurch möglich finden, daß mit demselben auch sein ganzes Grundgewebe zerrinnt: dies aber ift sein Organ selbst, ber Intellett, sammt seinen Formen, als mit welchem ber Traum sich ins Unendliche fortspinnen 25 wurde; so fest ist er mit jenem verwachsen. Das, was ihn eigentlich träumte, ist doch noch davon verschieden und bleibt allein übrig. Singegen ist die Besorgniß, es möchte mit dem Tode Alles aus senn, Dem zu vergleichen, daß Giner im Traume Schopenhauer. II. 36

bächte, es gabe bloge Traume, ohne einen Traumenden. Nachdem nun aber durch den Tod ein individuelles Bewuftsenn ein Mal geendigt hat; ware es da auch nur wünschenswerth. daß es wieder angefacht wurde, um ins Endlose fortzubestehen? Sein Inhalt ist, dem größten Theile nach, ja meiltens durchweg, b nichts als ein Strom fleinlicher, irdischer, armfäliger Gedanken und endloser Sorgen: lagt biese doch endlich beruhigt werden! -Mit richtigem Sinne setten daber die Alten auf ihre Grabsteine: securitati perpetuae; - oder bonae quieti. Wollte man aber gar hier, wie so oft geschehen, Fortbauer des individuellen 10 Bewuftsenns verlangen, um eine jenseitige Belohnung ober Bestrafung baran zu knupfen: so wurde es hiemit im Grunde nur auf die Bereinbarkeit der Tugend mit dem Egoismus abgesehen senn. Diese Beiden aber werden sich nie umarmen: sie sind von Grund aus Entgegengesekte. Wohlbegründet hingegen ist die 15 unmittelbare Ueberzeugung, welche ber Anblid edler Sandlungen hervorruft, daß der Geist der Liebe, der Diesen seiner Feinde Schonen, Jenen des guvor nie Gesehenen sich mit Lebensgefahr annehmen heißt, nimmermehr verfliegen und zu Nichts werben fann.

Die gründlichste Antwort auf die Frage nach der Fortdauer des Individuums nach dem Tode liegt in Rant's großer Lehre von der Idealität der Zeit, als welche gerade hier sich besonders folgenreich und fruchtbar erweist, indem sie, durch eine völlig theoretische aber wohlerwiesene Einsicht, Dogmen, die auf 25 bem einen wie auf dem andern Wege gum Absurden führen, erfest und fo die excitirendeste aller metaphnsischen Fragen mit einem Male beseitigt. Anfangen, Enden und Fortdauern sind Begriffe, welche ihre Bedeutung einzig und allein von der Zeit entlehnen und folglich nur unter Voraussekung Dieser gelten. Allein Die 30 Zeit hat kein absolutes Dasenn, ist nicht die Art und Weise des Senns an sich ber Dinge, sondern blog die Form unserer Erfenntnig von unserm und aller Dinge Dasenn und Wesen, welche eben dadurch fehr unvollkommen und auf bloke Erscheinungen beschränkt ift. In Sinsicht auf diese allein also finden 35 Die Begriffe von Aufhören und Fortbauern Anwendung, nicht in Sinsicht auf das in ihnen sich Darstellende, das Wesen an sich ber Dinge, auf welches angewandt jene Begriffe baher feinen

wahren Sinn mehr haben. Dies zeigt sich benn auch baran, daß eine Beantwortung der von jenen Zeit-Begriffen ausgehenden Frage unmöglich wird und jede Behauptung einer solchen, sei sie auf ber einen ober der andern Seite, schlagenden Einwürfen unter-5 liegt. Man könnte zwar behaupten, daß unser Wesen an sich nach dem Tode fortdauere, weil es falsch sei, daß es untergienge; aber eben so gut, daß es untergienge, weil es falsch sei. daß es fortdauere: im Grunde ist das Eine so mahr, wie das Andere. Hier ließe sich bemnach allerdings so etwas, wie eine 10 Antinomie aufstellen. Allein sie würde auf lauter Negationen beruhen. Man spräche barin dem Subjekt des Urtheils zwei kontradiktorisch entgegengesette Pradikate ab; aber nur weil die gange Rategorie berselben auf jenes nicht anwendbar wäre. Wenn man nun aber jene beiden Brädikate nicht gusammen, sondern einzeln 15 ihm abspricht, gewinnt es den Schein, als ware das kontrabiktorische Gegentheil des jedesmal abgesprochenen Prädikats daburch von ihm bewiesen. Dies beruht aber darauf, daß hier intommensurable Größen verglichen werden, insofern bas Problem uns auf einen Schauplag versett, welcher die Zeit aufhebt, den-20 noch aber nach Zeitbestimmungen fragt, welche folglich bem Gubjett beizulegen und ihm abzulprechen gleich falich ist: dies eben heift: das Problem ist transscendent. In diesem Sinne bleibt der Tod ein Mnsterium.

Hingegen kann man, eben jenen Unterschied zwischen Erscheinung und Ding an sich sesthaltend, die Behauptung ausstellen, daß der Mensch zwar als Erscheinung vergänglich sei, das Wesen an sich desselben jedoch hievon nicht mitgetrossen werde, dasselbe also, obwohl man, wegen der diesem anhängenden Elimination der Zeitbegriffe, ihm keine Fortdauer beilegen könne, doch unzersosselserseit, die jedoch keine Fortdauer wäre, geleitet. Dieser Unzerstörbarkeit, die jedoch keine Fortdauer wäre, geleitet. Dieser Begriff nun ist ein solcher, der, auf dem Wege der Abstraction gewonnen, sich auch allenfalls in abstracto denken läßt, jedoch durch keine Anschauung belegt, mithin nicht eigentlich deutlich werden kann. Andererseits jedoch ist hier sestzuhalten, daß wir nicht, mit Kant, die Erkennbarkeit des Dinges an sich schlechts hin aufgegeben haben, sondern wissen, daß dasselbe im Willen zu suchen sei. Iwar haben wir eine absolute und erschöpfende

Erkenntnik des Dinges an sich nie behauptet, vielmehr sehr wohl eingesehen, daß, Etwas nach dem, was es schlechthin an und für sich sei, zu erkennen, unmöglich ift. Denn sobald ich er= fenne, habe ich eine Borftellung: diese aber fann, eben weil sie meine Borftellung ist, nicht mit dem Ertannten identisch fenn, 5 sondern giebt es, indem sie es aus einem Senn für sich zu einem Senn für Andere macht, in einer gang andern Form wieder, ist alfo ftets noch als Ericheinung beffelben zu betrachten. Für ein ertennendes Bewuhtsenn, wie immer solches auch beschaffen senn möge, tann es daher stets nur Erscheinungen geben. Dies 10 wird selbst badurch nicht gang beseitigt, daß mein eigenes Wesen das Erkannte ist: benn sofern es in mein erkennendes Bewuktsenn fällt, ist es icon ein Reflex meines Wesens, ein von diesem selbst Berschiedenes, also ichon in gewissem Grad Erscheinung. Sofern ich also ein Erkennendes bin, habe ich selbst an meinem 15 eigenen Wesen eigentlich nur eine Erscheinung : sofern ich hingegen dieses Wesen selbst unmittelbar bin, bin ich nicht erkennend. Denn daß die Erfenntniß nur eine sefundare Eigenschaft unsers Wesens und durch die animalische Natur desselben herbeigeführt sei, ist im zweiten Buch genugsam bewiesen. Streng genommen 20 erkennen wir also auch unsern Willen immer nur noch als Erscheinung und nicht nach Dem, was er schlechthin an und für sich senn mag. Allein eben in jenem zweiten Buch, wie auch in ber Schrift vom Willen in der Natur, ist ausführlich dargethan und nachgewiesen, daß, wenn wir, um in das Innere der Dinge 25 zu bringen, das nur mittelbar und von Außen Gegebene verlaffend, die einzige Erscheinung, in beren Wefen uns eine unmittelbare Einsicht von Innen zugänglich ist, festhalten, wir in dieser als das Lette und den Rern der Realität gang entschieden den Willen finden, in welchem wir daher das Ding an sich in- 30 sofern erkennen, als es bier nicht mehr ben Raum, aber boch noch die Zeit zur Korm hat, mithin eigentlich nur in seiner unmittelbarften Manifestation und daher mit dem Borbehalt, daß diese Erkenntnik desselben noch keine erschöpfende und gang adäquate sei. In diesem Sinne also halten wir auch hier den Be- 35 griff des Willens als des Dinges an sich fest.

Auf den Menschen, als Erscheinung in der Zeit, ist der Begriff des Aufhörens allerdings anwendbar und die empirische Er-

kenntniß legt unverholen den Tod als das Ende dieses zeitlichen Dasenns dar. Das Ende der Person ist eben so real, wie es ihr Anfang war, und in eben dem Sinne, wie wir por der Geburt nicht waren, werden wir nach dem Tode nicht mehr fenn. 5 Jedoch kann durch den Tod nicht mehr aufgehoben werden, als durch die Geburt gesetzt war; also nicht Das, wodurch die Geburt allererst möglich geworden. In diesem Sinne ist natus et denatus ein iconer Ausbrud. Run aber liefert die gesammte empirische Erfenntniß bloge Erscheinungen: nur diese daher wer-10 ben von den zeitlichen Bergangen des Entstehens und Bergebens getroffen, nicht aber bas Erscheinende, bas Wesen an sich. Für dieses existirt ber durch das Gehirn bedingte Gegensat von Ent= stehen und Vergeben gar nicht, sondern hat hier Sinn und Bebeutung verloren. Dasselbe bleibt also unangefochten vom zeit-15 lichen Ende einer zeitlichen Erscheinung und behält stets basjenige Dasenn, auf welches die Begriffe von Anfang, Ende und Fortdauer nicht anwendbar sind. Dasselbe aber ift, so weit wir es verfolgen tonnen, in jedem erscheinenden Wesen der Wille deffelben: so auch im Menschen. Das Bewußtsenn hingegen besteht 20 im Erfennen: Dieses aber gehört, wie genugsam nachgewiesen, als Thätigkeit des Gehirns, mithin als Funktion des Organismus, ber blogen Erscheinung an, endigt baber mit diefer: ber Wille allein, beffen Werk ober vielmehr Abbild ber Leib war, ift das Unzerstörbare. Die strenge Unterscheidung des Willens von 25 der Erfenntniß, nebst dem Primat des erstern, welche den Grundcharafter meiner Philosophie ausmacht, ist daher der alleinige Schlüssel zu bem sich auf mannigfaltige Weise fund gebenden und in jedem, fogar bem gang roben Bewuftfenn ftets von Neuem auffteigenden Widerspruch, daß der Tod unser Ende ift, 30 und wir bennoch ewig und ungerftorbar fenn muffen, also bem sentimus, experimurque nos aeternos esse des Spinoza. Alle Philosophen haben darin geirrt, daß sie das Metaphysische. das Unzerstörbare, das Ewige im Menschen in den Intellett sekten: es liegt ausschließlich im Willen, ber von jenem gang-35 lich verschieden und allein ursprünglich ift. Der Intellett ift, wie im zweiten Buche auf das Grundlichste bargethan worden, ein sefundares Phanomen und durch das Gehirn bedingt, daher mit Diesem anfangend und endend. Der Wille allein ist bas Bedin-

gende, der Rern der gangen Erscheinung, von den Formen Dieser, zu welchen die Zeit gehört, somit frei, also auch ungerstörbar. Mit dem Tode geht demnach zwar das Bewußtsenn verloren, nicht aber Das, was das Bewußtsenn hervorbrachte und erhielt: das Leben erlischt, nicht aber mit ihm das Princip 1 des Lebens, welches in ihm sich manifestirte. Daber also sagt Jedem ein sicheres Gefühl, daß in ihm etwas schlechthin Unvergangliches und Unzerstörbares sei. Sogar bas Frische und Lebhafte der Erinnerungen aus der fernsten Zeit, aus der ersten Rindheit, zeugt davon, daß irgend etwas in uns nicht mit der 10 Beit sich fortbewegt, nicht altert, sondern unverändert beharrt. Aber was dieses Unvergängliche sei, konnte man sich nicht deutlich machen. Es ist nicht das Bewuktsenn, so wenig wie der Leib, auf welchem offenbar das Bewuktsenn beruht. Es ist vielmehr Das, worauf der Leib, mit sammt dem Bewuftsenn be- 15 ruht. Dieses aber ist eben Das, was, indem es ins Bewuktsenn fällt, sich als Wille barftellt. Ueber diese unmittelbarfte Erscheinung besselben hinaus tonnen wir freilich nicht; weil wir nicht über das Bewußtsenn hinaus können: daher bleibt die Frage, was denn Jenes senn moge, sofern es nicht ins Be= 20 wuktsenn fällt, d. h. was es schlechthin an sich selbst sei, unbeantwortbar.

In der Erscheinung und mittelst deren Formen, Zeit und Raum, als principium individuationis, stellt es sich so dar, daß das menschliche Individuum untergeht, hingegen das Menschens 25 geschlecht immersort bleibt und lebt. Allein im Wesen an sich der Dinge, als welches von diesen Formen frei ist, fällt auch der ganze Unterschied zwischen dem Individuo und dem Geschlechte weg, und sind Beide unmittelbar Eins. Der ganze Wille zum Leben ist im Individuo, wie er im Geschlechte ist, und daher ist 30 die Fortdauer der Gattung bloß das Bild der Unzerstörbarkeit des Individui.

Da nun also das so unendlich wichtige Berständniß der Unszerstörbarkeit unsers wahren Wesens durch den Tod gänzlich auf dem Unterschiede zwischen Erscheinung und Ding an sich beruht, 35 will ich eben diesen jetzt dadurch in das hellste Licht stellen, daß ich ihn am Gegentheil des Todes, also an der Entstehung der animalischen Wesen, d. i. der Zeugung, erläutere. Denn dieser

mit dem Tode gleich geheimnisvolle Borgang stellt uns ben fundamentalen Gegensak zwischen Erscheinung und Wesen an sich ber Dinge, d. i. zwischen der Welt als Borstellung und der Welt als Wille, wie auch die gangliche Seterogeneität der Gesethe s Beider, am unmittelbarften vor Augen. Der Zeugungsatt nämlich stellt sich uns auf zweifache Weise bar: erstlich fur bas Selbstbewuhtsenn, bessen alleiniger Gegenstand, wie ich oft nachgewiesen habe, ber Wille mit allen seinen Affektionen ist; und sodann für das Bewuftsenn anderer Dinge, d. i, der Welt der 10 Borstellung, ober ber empirischen Realität ber Dinge. Bon ber Willensseite nun, also innerlich, subjettiv, für das Gelbstbewuktsenn, stellt jener Att sich dar als die unmittelbarfte und vollkom= menste Befriedigung des Willens, d. i. als Wollust. Bon der Borstellungsseite hingegen, also äußerlich, objektiv, für das Be-15 wuftsenn von andern Dingen, ist eben dieser Aft der Ginschlag aum allerfünstlichsten Gewebe, die Grundlage des unaussprechlich tomplicirten animalischen Organismus, der dann nur noch der Entwidelung bedarf, um unsern erstaunten Augen sichtbar zu werden. Dieser Organismus, dessen ins Unendliche gehende Rom-20 plitation und Vollendung nur Der kennt, welcher Anatomie stu= dirt hat, ist, von der Borstellungsseite aus, nicht anders zu begreifen und zu benten, als ein mit ber planvollsten Rombination ausgedachtes und mit überschwänglicher Runft und Genauigkeit ausgeführtes Snitem, als das mühiäligite Werk der tiefiten Ueber-25 legung: - nun aber von der Willensseite tennen wir, durch das Selbstbewuftsenn, seine Hervorbringung als das Wert eines Attes, der das gerade Gegentheil aller Ueberlegung ist, eines ungestühmen blinden Dranges, einer überschwänglich wolluftigen Empfindung. Dieser Gegensak ist genau verwandt mit dem 20 oben nachgewiesenen unendlichen Kontrast zwischen der absoluten Leichtigkeit, mit der die Natur ihre Werke hervorbringt, nebst der bieser entsprechenden grangenlosen Sorglosigfeit, mit welcher sie solche der Bernichtung Preis giebt, — und der unberechenbar fünstlichen und durchdachten Ronstruktion eben dieser Werke, nach 35 welcher zu urtheilen sie unendlich schwer zu machen und daher über ihre Erhaltung mit aller ersinnlichen Sorgfalt zu machen fenn mufte; mahrend wir das Gegentheil vor Augen haben. -Saben wir nun, burch diese, freilich sehr ungewöhnliche Betrach-

tung, die beiden heterogenen Seiten der Welt aufs schroffeste an einander gebracht und sie gleichsam mit einer Faust umspannt; so mussen wir sie jest festhalten, um uns von der ganglichen Ungultigkeit der Gesehe der Erscheinung, oder Welt als Borftellung, für die des Willens, oder der Dinge an sich, zu überzeugen: 6 bann wird es uns faklicher werden, bak, mahrend auf ber Seite ber Borftellung, d. i. in ber Erscheinungswelt, sich uns bald ein Entstehen aus Richts, bald eine gangliche Bernichtung des Entstandenen darstellt, von jener andern Seite aus, oder an sich, ein Wesen vorliegt, auf welches angewandt die Begriffe von Ent= 10 stehen und Bergeben gar teinen Sinn haben. Denn wir haben soeben, indem wir auf den Wurzelpunkt gurudgiengen, wo, mittelft des Selbstbewußtsenns, die Erscheinung und das Wesen an sich ausammenstoken, es gleichsam mit Sanden gegriffen, bak Beide schlechthin inkommensurabel sind, und die gange Beise bes 16 Senns des Einen, nebst allen Grundgesetzen dieses Senns, im Andern nichts und weniger als Nichts bedeutet. — Ich glaube, daß diese lette Betrachtung nur von Wenigen recht verstanden werden, und daß sie Allen, die sie nicht verstehen, miffällig und selbst anstößig senn wird: jedoch werde ich deshalb nie etwas 20 weglassen, was bienen tann, meinen Grundgedanken zu erläutern. -

Am Anfange dieses Rapitels habe ich auseinandergesett, daß die große Anhänglichkeit an das Leben, oder vielmehr die Furcht por dem Tode, teineswegs aus der Erfenntnik entspringt, in 25 welchem Kall sie das Resultat des erkannten Werthes des Lebens senn würde; sondern daß jene Todesfurcht ihre Wurzel unmittelbar im Willen hat, aus dessen ursprünglichem Wesen, in welchem er ohne alle Erkenntnik, und daher blinder Wille zum Leben ist, sie hervorgeht. Wie wir in das Leben hineingelodt werden 80 burch den gang illusorischen Trieb zur Wollust; so werden wir darin festgehalten durch die gewiß eben so illusorische Furcht vor bem Tobe. Beibes entspringt unmittelbar aus dem Willen, der an sich erkenntniftlos ist. Wäre, umgekehrt, ber Mensch ein blok erkennendes Wesen; so mußte ber Tod ihm nicht nur gleich= 85 gultig, sondern sogar willkommen senn. Jest lehrt die Betrachtung, zu ber wir hier gelangt sind, bag was vom Tobe getroffen wird, blog das erkennende Bewuftsenn ift, hingegen ber

Wille, sofern er das Ding an sich ist, welches jeder individuellen Erscheinung zum Grunde liegt, von allem auf Zeitbestimmungen Beruhenden frei, also auch unvergänglich ift. Gein Streben nach Dasenn und Manifestation, woraus die Welt hervorgeht, wird 5 stets erfüllt: benn diese begleitet ihn wie den Rörper sein Schatten, indem sie bloß die Sichtbarkeit seines Wesens ist. Daß er in uns bennoch den Tod fürchtet, tommt daber, daß hier die Erfenntniß ihm sein Wesen bloß in der individuellen Erscheinung vorhalt, woraus ihm die Täuschung entsteht, daß er mit dieser 10 untergebe, etwan wie mein Bild im Spiegel, wenn man biesen zerschlägt, mit vernichtet zu werden scheint: Dieses also, als seinem ursprünglichen Wesen, welches blinder Drang nach Dasenn ist, zuwider, erfüllt ihn mit Abscheu. Sieraus nun folgt, daß Dasjenige in uns, was allein den Tod zu fürchten fähig 15 ift und ihn auch allein fürchtet, der Wille, von ihm nicht getroffen wird; und daß hingegen was von ihm getroffen wird und wirklich untergeht, Das ist, was seiner Natur nach keiner Furcht, wie überhaupt feines Wollens ober Affektes, fähig, daher gegen Senn und Richtsenn gleichgultig ist, nämlich bas bloke Subjekt 20 der Erkenntnig, der Intellett, dessen Dasenn in seiner Beziehung gur Welt ber Borftellung, b. h. ber objektiven Welt besteht, beren Rorrelat er ist und mit beren Dasenn bas seinige im Grunde Eins ift. Wenngleich also nicht bas individuelle Bewußtsenn ben Tod überlebt; so überlebt ihn doch Das, was allein sich gegen 25 ihn sträubt: ber Wille. Hieraus erklärt sich auch ber Wider= fpruch, daß die Philosophen, vom Standpunkt der Erkenntnig aus, allezeit mit treffenden Gründen bewiesen haben, der Tod sei kein Uebel; die Todesfurcht jedoch dem Allen unzugänglich bleibt: weil sie eben nicht in der Erkenntnif, sondern allein im 30 Willen wurzelt. Eben daher, daß nur der Wille, nicht aber der Intellekt das Ungerstörbare ist, kommt es auch, daß alle Religionen und Philosophien allein den Tugenden des Willens, oder Sergens, einen Lohn in der Ewigkeit guerkennen, nicht denen des Intelletts, ober Ropfes.

3ur Erläuterung dieser Betrachtung diene noch Folgendes. Der Wille, welcher unser Wesen an sich ausmacht, ist einsacher Natur: er will bloß und erkennt nicht. Das Subjekt des Erskennens hingegen ist eine sekundäre, aus der Objektivation des Willens hervorgehende Erscheinung: es ist der Einheitspunkt der Sensibilität des Nervensnstems, gleichsam der Fotus, in welchem die Strahlen der Thätigkeit aller Theile des Gehirns gusammenlaufen. Mit diesem muß es daher untergehen. Im Gelbitbewußtsenn steht es, als das allein Erkennende, dem Willen als 5 sein Ruschauer gegenüber und erkennt, obgleich aus ihm entfprossen, ihn boch als ein von sich Berschiedenes, ein Fremdes, beshalb auch nur empirisch, in ber Zeit, studweise, in seinen successiven Erregungen und Aften, erfahrt auch seine Ent= schließungen erst a posteriori und oft sehr mittelbar. Hieraus 10 erklärt sich, daß unser eigenes Wesen uns, b. h. eben unserm Intellekt, ein Rathsel ist, und daß das Individuum sich als neu entstanden und vergänglich erblidt; obicon sein Wesen an sich ein zeitloses, also ewiges ist. Wie nun der Wille nicht er= fennt, so ist umgefehrt der Intellett, oder das Gubjett der Er= 15 fenntnik, einzig und allein erkennend, ohne irgend zu wollen. Dies ist selbst physisch baran nachweisbar, bak, wie ichon im zweiten Buch erwähnt, nach Bichat, die verschiedenen Uffette alle Theile des Organismus unmittelbar erschüttern und ihre Funktionen stören, mit Ausnahme des Gehirns, als welches 20 höchstens mittelbar, d. h. in Folge eben jener Störungen, davon affizirt werden fann (De la vie et de la mort, art. 6, §. 2). Daraus aber folgt, daß das Subjekt des Erkennens, für sich und als solches, an nichts Antheil oder Interesse nehmen kann, sondern ihm das Senn oder Nichtsenn jedes Dinges, ja sogar 25 seiner selbst, gleichgültig ift. Warum nun sollte dieses antheils= lose Wesen unsterblich senn? Es endet mit der zeitlichen Erscheinung des Willens, d. i. dem Individuo, wie es mit diesem entstanden war. Es ist die Laterne, welche ausgelöscht wird, nachdem sie ihren Dienst geleistet hat. Der Intellekt, wie die in 30 ihm allein vorhandene anschauliche Welt, ist bloße Erscheinung: aber die Endlichkeit Beider ficht nicht Das an, davon sie die Erscheinung find. Der Intellett ist Funttion des cerebralen Nerven-Instems: aber dieses, wie der übrige Leib, ist die Objektität des Willens. Daher beruht der Intellekt auf dem somatischen Leben 35 bes Organismus: dieser selbst aber beruht auf dem Willen. Der organische Leib tann also, in gewissem Sinne, angesehen werden als Mittelglied zwischen bem Willen und dem Intellekt; wiewohl

er eigentlich nur der in der Anschauung des Intellekts sich räumlich darstellende Wille selbst ift. Tod und Geburt sind die stete Auffrischung bes Bewußtsenns des an sich end- und anfangslosen Willens, der allein gleichsam die Substanz des Dasenns ist (jede 5 solche Auffrischung aber bringt eine neue Möglichkeit der Berneinung des Willens zum Leben). Das Bewuftsenn ift das Leben des Subjekts des Erkennens, oder des Gehirns, und der Tod bessen Ende. Daher ist das Bewuftsenn endlich, stets neu, jedes= mal von vorne anfangend. Der Wille allein beharrt; aber auch 10 ihm allein ist am Beharren gelegen: benn er ist ber Wille gum Leben. Dem erkennenden Subjett für sich ift an nichts gelegen. Im Ich sind jedoch Beide verbunden. - In jedem animalischen Wesen hat der Wille einen Intellekt errungen, welcher das Licht ift, bei bem er hier seine Zwede verfolgt. Beiläufig gesagt, mag 15 die Todesfurcht zum Theil auch darauf beruhen, daß der individuelle Wille so ungern sich von seinem, durch den Naturlauf ihm zugefallenen Intellekt trennt, von seinem Führer und Wächter, ohne den er sich hülflos und blind weiß.

Ju dieser Auseinandersetzung stimmt endlich auch noch jene 20 tägliche moralische Erfahrung, die uns belehrt, daß der Wille allein real ist, hingegen die Objekte desselben als durch die Erstenntniß bedingt, nur Erscheinungen, nur Schaum und Dunst sind, gleich dem Weine, welchen Mephistopheles in Auerbachs Keller kredenzt: nämlich nach jedem sinnlichen Genuß sagen auch 25 wir: "Mir däuchte doch als tränk" ich Wein."

Die Schreden des Todes beruhen großentheils auf dem falsschen Schein, daß jeht das Ich verschwinde, und die Welt bleibe. Bielmehr aber ist das Gegentheil wahr: die Welt verschwindet; hingegen der innerste Kern des Ich, der Träger und Hervorsdbringer jenes Subjekts, in dessen Borstellung allein die Welt ihr Dasen hatte, beharrt. Mit dem Gehirn geht der Intellekt und mit diesem die objektive Welt, seine bloße Borstellung, unter. Daß in andern Gehirnen, nach wie vor, eine ähnliche Welt lebt und schwebt, ist in Beziehung auf den untergehenden Instellekt gleichgültig. — Wenn daher nicht im Willen die eigentsliche Realität läge und nicht das moralische Dasen das sich über den Tod hinaus erstreckende wäre; so würde, da der Instellekt und mit ihm seine Welt erlischt, das Wesen der Dinge

überhaupt nichts weiter senn, als eine endlose Folge kurzer und trüber Träume, ohne Zusammenhang unter einander: denn das Beharren der erkenntnißlosen Natur besteht bloß in der Zeitvorstellung der erkennenden. Also ein, ohne Ziel und Zweck, meisstens sehr trübe und schwere Träume träumender Weltgeist wäre s dann Alles in Allem.

Wann nun ein Individuum Todesangst empfindet; so hat man eigentlich bas feltsame, ja, zu belächelnbe Schauspiel, bag ber herr ber Welten, welcher Alles mit seinem Wesen erfüllt, und durch welchen allein Alles was ist sein Dasenn hat, verzagt 10 und unterzugehen befürchtet, zu versinken in den Abgrund des ewigen Nichts; — während, in Wahrheit, Alles von ihm voll ist und es feinen Ort giebt, wo er nicht ware, fein Besen, in welchem er nicht lebte; ba das Dasenn nicht ihn trägt, sondern er das Dasenn. Dennoch ist er es, der im Todesangst leiden= 15 den Individuo verzagt, indem er der, durch das principium individuationis hervorgebrachten Täuschung unterliegt, daß seine Existeng auf die des jett sterbenden Wesens beschränkt sei: diese Täuschung gehört zu dem schweren Traum, in welchen er als Wille jum Leben verfallen ift. Aber man fonnte zu dem Ster- 20 benden sagen: "Du hörst auf, etwas zu senn, welches du besser gethan hättest, nie gu werben."

Solange keine Verneinung jenes Willens eingetreten, ist was der Tod von uns übrig läßt der Reim und Rern eines ganz andern Dasenns, in welchem ein neues Individuum sich wieder- 25 sindet, so frisch und ursprünglich, daß es über sich selbst verwundert brütet. Daher der schwärmerische und träumerische Sang edler Jünglinge, zur Zeit wo dieses frische Bewußtsenn sich eben ganz entsattet hat. Was für das Individuum der Schlaf, das ist für den Willen als Ding an sich der Tod. Er würde es 30 nicht aushalten, eine Unendlichseit hindurch das selbe Treiben und Leiden, ohne wahren Gewinn, fortzusehen, wenn ihm Ersinnerung und Individualität bliebe. Er wirft sie ab, dies ist der Lethe, und tritt, durch diesen Todesschlaf ersrischt und mit einem andern Intellekt ausgestattet, als ein neues Wesen wieder 36 auf: "zu neuen Ufern lockt ein neuer Tag!" —

Als sich bejahender Wille zum Leben hat der Mensch die Wurzel seines Dasenns in der Gattung. Demnach ist sodann

der Tod das Berlieren einer Individualität und Empfangen einer andern, folglich ein Berändern der Individualität unter der ausschließlichen Leitung seines eigenen Willens. Denn in diesem allein liegt die ewige Kraft, welche sein Dasenn mit seinem Ich 5 hervorbringen konnte, jedoch, seiner Beschaffenheit wegen, es nicht darin zu erhalten vermag. Denn der Tod ist das démenti, welches das Wesen (essentia) eines Jeden in seinem Anspruch auf Dasenn (existentia) erhält, das Hervortreten eines Widerspruchs, der in jedem individuellen Dasenn liegt:

> denn Alles was entsteht, It werth, daß es zu Grunde geht.

10

Jedoch steht der selben Kraft, also dem Willen, eine unendliche Zahl eben solcher Existenzen, mit ihrem Ich, zu Gebote, welche aber wieder eben so nichtig und vergänglich senn werden. Da 15 nun jedes Ich sein gesondertes Bewußtsenn hat; so ist, in Sinssicht auf ein solches, jene unendliche Zahl derselben von einem einzigen nicht verschieden. — Bon diesem Gesichtspunkt aus erscheint es mir nicht zufällig, daß aevum, auw, zugleich die einzelne Lebensdauer und die endlose Zeit bedeutet: es läßt sich 150 nämlich von hier aus, wiewohl undeutlich, absehen, daß, an sich und im lehten Grunde, Beide das Selbe sind; wonach eigentlich fein Unterschied wäre, ob ich nur meine Lebensdauer hindurch, oder eine unendliche Zeit existirte.

Allerdings aber können wir die Borstellung von allem Obisgen nicht ganz ohne Zeitbegriffe durchführen: diese sollten jedoch, wo es sich vom Dinge an sich handelt, ausgeschlossen bleiben. Allein es gehört zu den unabänderlichen Gränzen unsers Intelsekts, daß er diese erste und unmittelbarste Form aller seiner Borstellungen nie ganz abstreisen kann, um nun ohne sie zu voperiren. Daher gerathen wir hier freilich auf eine Art Metemspschose; wiewohl mit dem bedeutenden Unterschiede, daß solche nicht die ganze  $\psi v \chi \eta$ , nämlich nicht das erkennende Wesen betrifft, sondern den Willen allein; wodurch so viele Ungereimtsheiten wegsallen, welche die Metempsphosenlehre begleiten; sodann 25 mit dem Bewußtsenn, daß die Form der Zeit hier nur als unvermeidliche Adommodation zu der Beschränkung unsers Intelsletts eintritt. Nehmen wir nun gar die, Kapitel 43 zu erörternde Thatsache zur Hüse, daß der Charakter, d. i. der Wille, vom

Vater erblich ist, der Intellekt hingegen von der Mutter; so tritt es gar wohl in den Zusammenhang unserer Ansicht, daß der Wille des Menschen, an sich individuell, im Tode sich von dem, bei der Zeugung von der Mutter erhaltenen Intellett trennte und nun seiner jekt modifizirten Beschaffenheit gemäß, am Leitfaden 5 des mit dieser harmonirenden durchweg nothwendigen Weltlaufs, burch eine neue Zeugung, einen neuen Intellett empfinge, mit welchem er ein neues Weien wurde, welches feine Erinnerung eines frühern Dasenns hätte, da der Intellett, welcher allein die Fähigkeit der Erinnerung hat, der sterbliche Theil, oder die Form 10 ift, der Wille aber der ewige, Die Substang: bemgemäß ist gur Bezeichnung dieser Lehre das Wort Balingenesie richtiger, als Metempsnchose. Diese steten Wiedergeburten machten bann die Succession ber Lebensträume eines an sich ungerstörbaren Willens aus, bis er, durch so viele und verschiedenartige, successive Er-15 fenntniß, in stets neuer Form, belehrt und gebessert, sich selbst aufhöbe.

Mit dieser Ansicht stimmt auch die eigentliche, so zu sagen esoterische Lehre des Buddhaismus, wie wir sie durch die neuesten Forschungen fennen gelernt haben, überein, indem sie nicht 20 Metempsnhose, sondern eine eigenthümliche, auf moralischer Basis ruhende Palingenesie lehrt, welche sie mit großem Tieffinn ausführt und darlegt; wie Dies zu ersehen ist aus der, in Spence Hardy's Manual of Buddhism, p. 394-96, gegebenen, höchst lesens= und beachtungswerthen Darstellung der Sache (womit 25 zu vergleichen p. 429, 440 und 445 besselben Buches), deren Bestätigungen man findet in Taylor's Prabodh Chandro Dava, London 1812, p. 35; desgleichen in Sangermano's Burmese empire, p. 6; wie auch in den Asiat. researches, Vol. 6, p. 179, und Vol. 9, p. 256. Auch das sehr brauch=30 bare Deutsche Kompendium des Buddhaismus von Köppen giebt das Richtige über diesen Bunkt. Für den großen Saufen der Buddhaisten jedoch ist diese Lehre zu subtil; daher demselben. als fakliches Surrogat, eben Metempsnchose gepredigt wird.

Uebrigens darf nicht außer Acht gelassen werden, daß sogar 25 empirische Gründe für eine Palingenesie dieser Art sprechen. Thatsächlich ist eine Verbindung vorhanden zwischen der Geburt der neu auftretenden Wesen und dem Tode der abgelebten: sie zeigt

sich nämlich an ber großen Fruchtbarkeit bes Menschengeschlechts, welche als Folge verheerender Seuchen entsteht. Als im 14. Jahrhundert der schwarze Tod die alte Welt größtentheils entvölkert hatte, trat eine ganz ungewöhnliche Fruchtbarkeit unter dem 5 Menschengeschlechte ein, und Zwillingsgeburten waren sehr häufig: höchst seltsam war dabei der Umstand, daß feines der in dieser Beit geborenen Rinder seine vollständigen Bahne betam; also die sich anstrengende Natur im Einzelnen geizte. Dies erzählt F. Schnurrer, Chronit ber Seuchen, 1825. Auch Casper, 10 "Ueber die wahrscheinliche Lebensdauer des Menschen", 1835, bestätigt ben Grundsak, daß den entschiedensten Ginfluß auf Lebensdauer und Sterblichfeit, in einer gegebenen Bevölferung, bie Bahl ber Zeugungen in berfelben habe, als welche mit ber Sterblichfeit stets gleichen Schritt halte; so daß die Sterbefälle 15 und die Geburten allemal und allerorten sich in gleichem Ber= hältnik vermehren und vermindern, welches er durch aufgehäufte Belege aus vielen Ländern und ihren verschiedenen Provingen außer Zweifel fest. Und boch tann unmöglich ein phyfischer Rausalnexus senn zwischen meinem frühern Tode und ber Frucht-20 barteit eines fremden Chebettes, ober umgekehrt. Sier also tritt unleugbar und auf eine stupende Weise das Metaphysische als unmittelbarer Erklärungsgrund des Physischen auf. - Jedes neugeborene Wesen zwar tritt frisch und freudig in das neue Dasenn und genießt es als ein geschenftes: aber es giebt und kann 25 nichts Geschenktes geben. Sein frisches Dasenn ift bezahlt burch das Alter und den Tod eines abgelebten, welches untergegangen ift, aber den ungerstörbaren Reim enthielt, aus dem dieses neue entstanden ist: fie find ein Wesen. Die Brude zwischen Beiden nachzuweisen, ware freilich die Lösung eines großen Rathsels.

Die hier ausgesprochene große Wahrheit ist auch nie ganz verkannt worden, wenn sie gleich nicht auf ihren genauen und richtigen Sinn zurückgeführt werden konnte, als welches allein durch die Lehre vom Primat und metaphysischen Wesen des Willens, und der sekundären, bloß organischen Natur des Ins 25 tellekts möglich wird. Wir sinden nämlich die Lehre von der Wetempsychose, aus den urältesten und edelsten Zeiten des Wenschengeschlechts stammend, stets auf der Erde verbreitet, als den Glauben der großen Wajorität des Menschengeschlechts, ja, eigentlich als Lehre aller Religionen, mit Ausnahme ber judischen und der zwei von dieser ausgegangenen; am subtilften jedoch und der Wahrheit am nächsten kommend, wie schon erwähnt, im Buddhaismus. Während bemgemäß die Chriften sich trösten mit dem Wiedersehen in einer andern Welt, in welcher 5 man sich in vollständiger Berson wiederfindet und sogleich erkennt, ist in jenen übrigen Religionen das Wiedersehen ichon jest im Gange, jedoch incognito: nämlich im Rreislauf der Geburten und fraft der Metempinchofe, oder Balingenesie, werden die Bersonen, welche jekt in naher Berbindung oder Berührung mit uns 10 stehen, auch bei ber nächsten Geburt zugleich mit uns geboren, und haben die selben, oder doch analoge Berhältnisse und Gesinnungen zu uns, wie jekt, diese mogen nun freundlicher, ober feindlicher Art senn. (Man sehe 3. B. Spence Hardy's Manual of Buddhism, p. 162.) Das Wiedererfennen beschränkt is sich babei freilich auf eine bunkle Ahndung, eine nicht gum deutlichen Bewußtsenn zu bringende und auf eine unendliche Ferne hindeutende Erinnerung; — mit Ausnahme jedoch des Buddha selbst, der das Borrecht hat, seine und der Andern frühere Geburten deutlich zu erkennen; - wie Dies in den Jatakas be 20 schrieben ift. Aber, in der That, wenn man, in begunstigten Augenbliden, das Thun und Treiben der Menschen, in der Realität, rein objektiv ins Auge fakt; so brangt sich Einem die intuitive Ueberzeugung auf, daß es nicht nur, den (Platonischen) Ideen nach, stets das selbe ist und bleibt, sondern auch, daß die 25 gegenwärtige Generation, ihrem eigentlichen Rern nach, geradezu, und substantiell identisch ist mit jeder vor ihr dagewesenen. Es fragt sich nur, worin dieser Rern besteht: Die Antwort, welche meine Lehre barauf giebt, ist befannt. Die erwähnte intuitive Ueberzeugung fann man sich benken als dadurch entstehend, daß so Die Bervielfältigungsgläser, Zeit und Raum, momentan eine Intermitteng ihrer Wirksamkeit erlitten. - Sinsichtlich der Allgemeinheit des Glaubens an Metempinchofe fagt Dbrn in seinem vortrefflichen Buche: Du Nirvana Indien, p. 13, mit Recht: Cette vieille crovance a fait le tour du monde, et 35 était tellement répandue dans la haute antiquité, qu' un docte Anglican l'avait jugée sans père, sans mère, et sans généalogie (Ths. Burnet, dans Beausobre, Hist, du Mani-

chéisme. II. p. 391). Schon in den Beden, wie in allen heiligen Büchern Indiens, gelehrt, ift bekanntlich die Metem= psychose der Kern des Brahmanismus und Buddhaismus, herrscht bemnach noch jekt im gangen nicht islamisirten Alien, also bei 5 mehr als der Sälfte des gangen Menschengeschlechts, als die festeste Ueberzeugung und mit unglaublich starkem praktischen Einfluß. Ebenfalls war sie der Glaube der Aegnpter (Serod., II, 123), von welchen Orpheus, Pythagoras und Plato sie mit Begeisterung entgegennahmen: besonders aber hielten die Pytha= 10 goreer sie fest. Daß sie auch in den Mnsterien der Griechen ge= lehrt wurde, geht unleugbar hervor aus Plato's neuntem Buch von ben Gesehen (p. 38 et 42, ed. Bip.). Remesius (De nat. hom., c. 2) fagt fogar: Koun mer our names Ellynes, οί την ψυχην αθανατον αποφηναμενοι, την μετενσωματωσιν 15 δογματίζουσι. (Communiter igitur omnes Graeci, qui animam immortalem statuerunt, eam de uno corpore in aliud transferri censuerunt.) Auch die Edda, namentlich in der Boluspa, lehrt Metempsnchose. Nicht weniger war sie die Grundlage der Religion ber Druiden (Caes, de bello Gall., VI. - A. Pictet, 20 Le mystère des Bardes de l'île de Bretagne, 1856). Sogar eine Mohammedanische Sette in Sindostan, die Bohrahs, von denen Colebroofe in den Asiat. res., Vol. 7, p. 336 sqq. ausführlich berichtet, glaubt an die Metempsychose und enthält bemzufolge sich aller Fleischspeise. Gelbst bei Amerikanischen und 25 Regervölkern, ja sogar bei den Australiern finden sich Spuren bavon, wie hervorgeht aus einer in der Englischen Zeitung, the Times, vom 29. Januar 1841, gegebenen genauen Beschreibung der wegen Brandstiftung und Mord erfolgten Sinrichtung zweier Australischer Wilden. Daselbst nämlich heißt es: "Der 30 jungere von ihnen gieng seinem Schidsal mit verstodtem und entschlossenem Sinn, welcher, wie sich zeigte, auf Rache gerichtet war, entgegen: benn aus bem einzigen verständlichen Ausbrud, bessen er sich bediente, gieng hervor, daß er wieder auferstehen wurde als « ein weißer Rerl», und dies verlieh ihm die Ent= 35 ichlossenheit." Auch in einem Buche von Ungewitter. "Der Welttheil Australien", 1853, wird ergählt, daß die Papuas in Neuholland die Weißen für ihre eigenen, auf die Welt gurud-

gefehrten Anverwandten hielten. - Diesem Allen gufolge stellt der Glaube an Metempsychose sich bar als die natürliche Ueberzeugung des Menschen, sobald er, unbefangen, irgend nachdenkt. Er ware bemnach wirklich Das, was Rant fälschlich von seinen drei vorgeblichen Ideen der Vernunft behauptet, nämlich ein der 5 menschlichen Bernunft natürliches, aus ihren eigenen Formen hervorgehendes Philosophem; und wo er sich nicht findet, wäre er durch positive, anderweitige Religionslehren erst verdrängt. Auch habe ich bemerkt, daß er Jedem, der zum ersten Mal da= von hört, sogleich einleuchtet. Man sehe nur, wie ernstlich sogar 10 Lessing ihm das Wort redet in den letten sieben Paragraphen seiner "Erziehung des Menschengeschlechts". Auch Lichtenberg sagt, in seiner Selbstcharakteristif: "Ich tann den Gedanken nicht los werben, daß ich gestorben war, ebe ich geboren wurde." Sogar ber so übermäßig empirische Sume sagt in seiner fleptischen Ab= 15 handlung über die Unsterblichkeit, p. 23: The metempsychosis is therefore the only system of this kind that philosophy can hearken to\*). Was diesem, über das gange Menschengeschlecht verbreiteten und ben Weisen, wie dem Bolfe einleuchtenden Glauben entgegensteht, ist das Judenthum, nebst den aus 20 biesem entsprossenen zwei Religionen, sofern sie eine Schöpfung bes Menschen aus Richts lehren, an welche er bann ben Glauben an eine endlose Fortdauer a parte post zu knupfen die harte Aufgabe hat. Ihnen freilich ist es, mit Feuer und Schwert, gelungen, aus Europa und einem Theile Asiens jenen tröstlichen 25 Urglauben der Menschheit zu verdrängen: es fteht noch dahin auf wie lange. Wie schwer es jedoch gehalten hat, bezeugt die

<sup>\*) &</sup>quot;Die Metempsphose ist daher das einzige System dieser Art, auf welches die Philosophie hören tann." — Diese posthume Abhandlung sindet sich in den Essays on suicide and the immortality of the soul, by the so lato Dav. Hume, Basil 1799, sold by James Decker. Durch diesen Basiler Nachdrud nämlich sind jene beiden Werke eines der größten Denker und Schristiseller Englands vom Untergange gerettet worden, nachdem sie in threm Baterlande, in Folge der daselbst herrschenden stupiden und überaus verächtlichen Bigotterle, durch den Einfluß einer mächtigen und frechen Pfassen- sosichaft unterdrückt worden waren, zur bleibenden Schande Englands. Es sind ganz leidenschaftslose, kalt vernünftige Untersuchungen der beiden genannten Gegenstände.

älteste Rirchengeschichte: die meisten Reker, 3. B. Simonisten, Basilidianer, Balentinianer, Marcioniten, Gnostifer und Manichäer waren eben jenem Urglauben zugethan. Die Juden selbst find zum Theil hineingerathen, wie Tertullian und Justinus (in 5 seinen Dialogen) berichten. Im Talmud wird erzählt, daß Abel's Seele in den Leib des Seth und dann in den des Moses gewandert sei. Sogar die Bibelstelle, Matth. 16, 13-15, erhält einen vernünftigen Sinn nur dann, wann man fie als unter ber Boraussehung des Dogmas der Metempsnchose gesprochen 10 versteht. Lukas freilich, der sie (9, 18-20) auch hat, fügt hinzu bu poogning us two appaiws aream, schiebt also den Juden die Boraussetzung unter, daß so ein alter Brophet noch mit Saut und Saar wieder auferstehen konne, welches, da sie boch wissen, daß er schon 6 bis 700 Jahr im Grabe liegt, folg= 15 lich längst gerstoben ist, eine handgreifliche Absurdität ware. Im Chriftenthum ift übrigens an die Stelle der Seelenwanderung und ber Abbühung aller in einem frühern Leben begangenen Sünden durch dieselbe die Lehre von der Erbfunde getreten, b. h. von ber Bufe fur die Gunde eines andern Individuums. 20 Beibe nämlich identifiziren, und zwar mit moralischer Tendenz, ben porhandenen Menschen mit einem früher bagewesenen: bie Seelenwanderung unmittelbar, Die Erbfunde mittelbar. -

Der Tod ist die große Zurechtweisung, welche der Wille zum Leben, und näher der diesem wesentliche Egoismus, durch 25 den Lauf der Natur erhält; und er kann ausgesaßt werden als eine Strase für unser Dasenn. Er ist die schmerzliche Lösung des Knotens, den die Zeugung mit Wollust geschürzt hatte, und die von außen eindringende, gewaltsame Zerstörung des Grundzirrthums unsers Wesens: die große Enttäuschung. Wir sind im Grunde etwas, das nicht senn sollte: darum hören wir auf zu senn. — Der Egoismus besteht eigentlich darin, daß der Mensch alle Realität auf seine eigene Person beschränkt, indem er in dieser allein zu existiren wähnt, nicht in den andern. Der Tod besehrt ihn eines Bessern, indem er diese Person auscheht, so daß das Wesen des Menschen, welches sein Wille ist, fortan nur in andern Individuen leben wird, sein Intellekt aber, als welcher selbst nur der Erscheinung, d. i. der Welt als Vorstellung, ans

gehörte und bloß die Form der Außenwelt war, eben auch im Borftellungsenn, b. h. im objektiven Genn ber Dinge als solchem, also ebenfalls nur im Dasenn der bisherigen Außenwelt, fortbesteht. Sein ganges Ich lebt also von jest an nur in Dem, was er bisher als Nicht=Ich angesehen hatte: denn der Unter= 5 schied zwischen Meußerem und Innerem hört auf. Wir erinnern uns hier, daß der bessere Mensch ber ist, welcher zwischen sich und den Andern den wenigsten Unterschied macht, sie nicht als absolut Richt=Ich betrachtet, während dem Schlechten dieser Unterschied groß, ja absolut ist; — wie ich dies in der Preis= 10 schrift über das Kundament der Moral ausgeführt habe. Diesem Unterschiede gemäß fällt, dem Obigen gufolge, der Grad aus, in welchem der Tod als die Bernichtung des Menschen angesehen werden kann. — Gehen wir aber davon aus, daß der Unterschied von Auker mir und in mir, als ein räumlicher, nur 15 in der Erscheinung, nicht im Dinge an sich gegründet, also kein absolut realer ist; so werden wir in dem Berlieren der eigenen Individualität nur den Verlust einer Erscheinung sehen, also nur scheinbaren Berluft. Go viel Realität jener Unterschied auch im empirischen Bewuftsenn hat; so sind doch vom metaphysischen 20 Standpunkt aus, die Sate: "ich gehe unter, aber die Welt dauert fort", und "die Welt geht unter, aber ich dauere fort". im Grund nicht eigentlich verschieden.

Ueber dies Alles nun aber ist der Tod die große Gelegensheit, nicht mehr Ich zu senn: wohl Dem, der sie benutt. Wähserend des Lebens ist der Wille des Menschen ohne Freiheit: auf der Basis seines unveränderlichen Charafters geht sein Handeln, an der Kette der Motive, mit Nothwendigkeit vor sich. Nun trägt aber Jeder in seiner Erinnerung gar Vieles, das er gesthan, und worüber er nicht mit sich selbst zufrieden ist. Lebte 30 er nun immersort; so würde er, vermöge der Unveränderlichkeit des Charafters, auch immersort auf die selbe Weise handeln. Demnach muß er aushören zu senn was er ist, um aus dem Reim seines Wesens als ein neues und anderes hervorgehen zu können. Daher löst der Tod jene Bande: der Wille wird wies 35 der frei: denn im Esse, nicht im Operari liegt die Freiheit: Finditur nodus cordis, dissolvuntur omnes dubitationes, ejusque opera evanescunt, ist ein sehr berühmter Ausspruch

des Beda, den alle Bedantiker häufig wiederholen\*). Das Sterben ist der Augenblick jener Befreiung von der Ginseitigkeit einer Individualität, welche nicht den innersten Rern unsers Wesens ausmacht, vielmehr als eine Art Berirrung desselben zu denken ist: 5 die wahre, ursprüngliche Freiheit tritt wieder ein, in diesem Augenblid, welcher, im angegebenen Sinn, als eine restitutio in integrum betrachtet werden tann. Der Friede und die Beruhigung auf dem Gesichte der meisten Todten scheint daher zu stammen. Ruhig und sanft ist, in der Regel, der Tod jedes guten Menschen: 10 aber willig sterben, gern sterben, freudig sterben, ist das Borrecht bes Resignirten, Dessen, ber ben Willen gum Leben aufgiebt und verneint. Denn nur er will wirklich und nicht bloß icheinbar sterben, folglich braucht und verlangt er feine Fortbauer seiner Person. Das Dasenn, welches wir kennen, giebt er willig auf: 15 was ihm statt dessen wird, ist in unsern Augen nichts; weil unser Dasenn, auf jenes bezogen, nichts ist. Der Buddhaistische Glaube nennt jenes Nirwana. b. h. Erloschen \*\*).

<sup>\*)</sup> Sancara, s. de theologumenis Vedanticorum, ed. F. H. H. Windischmann, p. 37. — Oupnekhat, Vol. I, p. 387, et p. 78. — Colebrooke's 20 Miscellaneous essays, Vol. I, p. 363.

<sup>\*\*)</sup> Die Etymologie des Wortes Nirwana wird verschieden angegeben. Nach Colebroofe (Transact. of the Roy. Asiat. soc., Vol. I, p. 566) fommt es von Wa, weben, wie ber Wind, mit vorgesekter Negation Nir, bedeutet also Windstille, aber als Adjektiv "erloschen". — Auch Obry, du Nirvana Indien, 25 fact p. 3: Nirvanam en sanscrit signifie à la lettre extinction, telle que celle d'un feu. — Nach dem Asiatic Journal, Vol. 24, p. 735, heißt es eigentlich Nerawana, von nera, ohne, und wana, Leben, und die Bedeutung wäre annihilatio. - 3m Eastern Monachism, by Spence Hardy, wird, S. 295, Nirwana abgeleitet von Wana, sündliche Bunsche, mit der Negation nir. -30 J.J. Schmidt, in seiner Uebersetzung der Geschichte der Ostmongolen, S. 307, fagt, das Sanskritwort Nirwana werde im Mongolischen übersett durch eine Phrase, welche bedeutet: "vom Jammer abgeschieden", — "dem Jammer ent= wichen" .- Nach des felben Gelehrten Borlefungenin der Betersburger Atademie ist Nirwana das Gegentheil von Sansara, welches die Welt der steten 85 Wiedergeburten, des Gelüftes und Berlangens, der Sinnentäuschung und wandelbaren Formen, des Geborenwerdens, Alterns, Erfrankens und Sterbens ift. - In der Burmesischen Sprache wird das Wort Nirwana, nach Analogie der übrigen Sanstritworte, umgestaltet in Nieba n und wird übersett durch "vollständige Berschwindung". Siehe Sangermano's Description 40 of the Burmese empire, transl. by Tandy, Rome 1833, §. 27. ersten Auflage von 1819 schrieb auch ich Nieban, weil wir damals ben Buddhaismus nur aus dürftigen Nachrichten von den Birmanen kannten.

## Rapitel 42.

## Leben der Gattung.

Im porhergehenden Rapitel wurde in Erinnerung gebracht, baf die (Blatonischen) Ideen der verschiedenen Stufen der Wesen, welche die adäquate Objektivation des Willens zum Leben sind, 5 in der an die Form der Zeit gebundenen Erkenntnig des Individuums sich als die Gattungen, d. h. als die durch das Band der Zeugung verbundenen, successiven und gleichartigen Individuen darstellen, und daß daher die Gattung die in der Zeit auseinandergezogene Idee (eidos, species) ist. Demzufolge 10 liegt das Wesen an sich jedes Lebenden gunächst in seiner Gattung: diese hat jedoch ihr Dasenn wieder nur in den Individuen. Obgleich nun der Wille nur im Individuo zum Selbstbewußtsenn gelangt, sich also unmittelbar nur als das Individuum erkennt; so tritt das in der Tiefe liegende Bewuktsenn, daß eigentlich die 15 Gattung es ist, in der sein Wesen sich objektivirt, doch darin hervor, daß dem Individuo die Angelegenheiten der Gattung als solcher, also die Geschlechtsverhältnisse, die Zeugung und Ernährung der Brut, ungleich wichtiger und angelegener sind, als alles Andere. Daher also bei den Thieren die Brunft (von deren 20 Behemenz man eine vortreffliche Schilderung findet in Burdach's Physiologie, Bb. 1, §§. 247, 257), und beim Menschen die sorgfältige und kapriziöse Auswahl des andern Individuums zur Befriedigung des Geschlechtstriebes, welche sich bis zur leidenschaftlichen Liebe steigern kann, deren näherer Untersuchung ich 25 ein eigenes Ravitel widmen werde: eben daher endlich die überschwängliche Liebe ber Eltern zu ihrer Brut.

In den Ergänzungen zum zweiten Buch wurde der Wille der Wurzel, der Intellekt der Krone des Baumes verglichen: so ist es innerlich, oder psychologisch. Aeußerlich aber, oder physio=30 logisch, sind die Genitalien die Wurzel, der Kopf die Krone. Das Ernährende sind zwar nicht die Genitalien, sondern die Zotten der Gedärme: dennoch sind nicht diese, sondern jene die Wurzel: weil durch sie das Individuum mit der Gattung zussammenhängt, in welcher es wurzelt. Denn es ist physisch ein 35 Erzeugniß der Gattung, metaphysisch ein mehr oder minder uns

vollkommenes Bild ber Ibee, welche, in der Form ber Zeit, sich als Gattung darstellt. In Uebereinstimmung mit dem hier ausgesprochenen Berhältniß ist die größte Bitalität, wie auch die Defrepitat, des Gehirns und der Genitalien gleichzeitig und 5 steht in Verbindung. Der Geschlechtstrieb ist anzusehen als der innere Rug des Baumes (ber Gattung), auf welchem das Leben des Individuums sproft, wie ein Blatt, das vom Baume genährt wird und ihn zu nahren beiträgt: daher ist jener Trieb fo start und aus der Tiefe unserer Ratur. Gin Individuum taftriren, 10 heikt es vom Baum der Gattung, auf welchem es sprokt, abschneiden und so gesondert verdorren lassen: daher die Degrada= tion seiner Geistes= und Leibesfrafte. - Dak auf den Dienst ber Gattung, d. i. die Befruchtung, bei jedem thierischen Indi= viduo, augenblidliche Erschöpfung und Abspannung aller Kräfte, 15 bei den meisten Insekten sogar baldiger Tod erfolgt, weshalb Celsus sagte seminis emissio est partis animae jactura; daß beim Menschen bas Erlöschen ber Zeugungstraft anzeigt, bas Individuum gehe nunmehr dem Tode entgegen; daß übertriebener Gebrauch iener Rraft in iedem Alter bas Leben verfürzt. 20 Enthaltsamteit hingegen alle Rräfte, besonders aber die Mustel= fraft, erhöht, weshalb sie gur Borbereitung ber Griechischen Athleten gehörte; daß dieselbe Enthaltsamkeit das Leben des Insekts sogar bis zum folgenden Frühling verlängert; - alles Dieses deutet darauf bin, daß das Leben des Individuums im 25 Grunde nur ein von der Gattung erborgtes und daß alle Lebenstraft gleichsam durch Abdammung gehemmte Gattungs= fraft ist. Dieses aber ist daraus zu erklären, daß das metaphyfische Substrat des Lebens sich unmittelbar in der Gattung und erst mittelst dieser im Individuo offenbart. Demgemäß wird in 30 Indien der Lingam mit der Joni als das Symbol der Gattung und ihrer Uniterblichkeit verehrt und, als das Gegengewicht des Todes, gerade ber biesem porstehenden Gottheit, bem Schima, als Attribut beigegeben.

Aber ohne Mythos und Symbol bezeugt die Heftigkeit des 36 Geschlechtstriebes, der rege Eiser und der tiese Ernst, mit welchem jedes Thier, und eben so der Mensch, die Angelegenheiten desselben betreibt, daß durch die ihm dienende Funktion das Thier Dem angehört, worin eigentlich und hauptsächlich sein wahres Wesen liegt, nämlich der Gattung; während alle andern Funkstionen und Organe unmittelbar nur dem Individuo dienen, dessen Dasenn im Grunde nur ein sekundäres ist. In der Heftigkeit jenes Triebes, welcher die Roncentration des ganzen thierischen Wesens ist, drückt ferner sich das Bewußtsenn aus, daß das Individuum nicht fortdauere und daher Alles an die Erhaltung der Gattung zu sehen habe, als in welcher sein wahres Dassenn liegt.

Bergegenwärtigen wir, zur Erläuterung bes Gesagten, uns jett ein Thier in seiner Brunft und im Atte der Zeugung. Wir 10 sehen einen an ihm sonst nie gekannten Ernst und Gifer. Was geht dabei in ihm vor? - Weiß es, daß es sterben muß und baß durch sein gegenwärtiges Geschäft ein neues, jedoch ihm vollig ähnliches Individuum entstehen wird, um an seine Stelle gu treten? — Von dem Allen weiß es nichts, da es nicht denkt, 15 Aber es sorgt für die Fortdauer seiner Gattung in der Zeit, so eifrig, als ob es jenes Alles wüßte. Denn es ist sich bewußt, daß es leben und dasenn will, und den höchsten Grad dieses Wollens drüdt es aus durch den Aft der Zeugung: dies ist Alles, was dabei in seinem Bewuftsenn vorgeht. Auch ist dies 20 völlig hinreichend zum Bestande ber Wesen; eben weil der Wille das Radikale ist, die Erkenntniß das Adventitium. Dieserhalb eben braucht der Wille nicht durchweg von der Erkenntniß geleitet zu werden: sondern sobald er in seiner Ursprünglichkeit sich entschieden hat, wird schon von selbst dieses Wollen sich in der 25 Welt der Borstellung objektiviren. Wenn nun solchermaaken jene bestimmte Thiergestalt, die wir uns gedacht haben, es ist, die das Leben und Dasenn will; so will sie nicht Leben und Dasenn überhaupt, sondern sie will es in eben dieser Gestalt. Darum ist es der Anblid seiner Gestalt im Weibchen seiner Art, der den 30 Willen des Thieres zur Zeugung anreigt. Dieses sein Wollen, angeschaut von Außen und unter der Form der Zeit, stellt sich bar als solche Thiergestalt eine endlose Zeit hindurch erhalten burch die immer wiederholte Ersetung eines Individuums durch ein anberes, also durch das Wechselspiel des Todes und der Zeugung, 35 welche, so betrachtet, nur noch als der Pulsschlag jener durch alle Zeit beharrenden Gestalt (idea, eidos, species) erscheinen. Man tann sie der Attraktions= und Repulsionskraft, durch deren Un=

tagonismus die Materie besteht, vergleichen. — Das hier am Thiere Nachgewiesene gilt auch vom Menschen: denn wenn gleich bei diesem der Zeugungsakt von der vollskändigen Erkenntniß seisner Endursache begleitet ist; so ist er doch nicht von ihr geleitet, sondern geht unmittelbar aus dem Willen zum Leben hervor, als dessen Koncentration. Er ist sonach den instinktiven Handlungen beizuzählen. Denn so wenig bei der Zeugung das Thier durch die Erkenntniß des Zwedes geleitet ist, so wenig ist es dieses bei den Kunstrieben: auch in diesen äußert sich der Wille, in der Hauptsache, ohne die Vermittelung der Erkenntniß, als welcher, hier wie dort, nur das Detail anheimgestellt ist. Die Zeugung ist gewissernaaßen der bewunderungswürdigste der Kunstriebe und sein Werk das erstaunlichste.

Aus diesen Betrachtungen erflärt es sich, warum die Be-15 gierde des Geschlechts einen von jeder andern sehr verschiedenen Charafter trägt: sie ist nicht nur die stärkeste, sondern sogar specifisch von mächtigerer Art als alle andern. Sie wird überall stillschweigend vorausgesett, als nothwendig und unausbleiblich, und ist nicht, wie andere Buniche. Sache bes Geschmads und 20 der Laune. Denn sie ist der Bunsch, welcher selbst das Wesen des Menschen ausmacht. Im Konflift mit ihr ist fein Motiv so start, daß es des Sieges gewiß ware. Sie ist so sehr die Saupt= fache, daß für die Entbehrung ihrer Befriedigung feine andern Genüsse entschädigen: auch übernimmt Thier und Mensch ihret-25 wegen jede Gefahr, jeden Rampf. Ein gar naiver Ausdruck bieser natürlichen Sinnesart ist die bekannte Ueberschrift der mit dem Phallus verzierten Thure der fornix zu Vompeii: Heichabitat felicitas: Diese war für ben Hineingehenden naiv, für ben Serauskommenden ironisch, und an sich selbst humoristisch. so Mit Ernst und Burbe hingegen ist die überschwängliche Macht des Zeugungstriebes ausgedrüdt in der Inschrift, welche (nach Theo von Smyrna, de musica, c. 47) Ofiris auf einer Säule, die er den ewigen Göttern sette, angebracht hatte: "Dem Geiste, bem Simmel, ber Sonne, bem Monde, ber Erbe, ber Nacht, 35 dem Tage, und dem Bater alles Dessen, was ist und was senn wird, dem Eros"; - ebenfalls in der iconen Apostrophe, mit melder Lufretius fein Wert eröffnet:

Aeneadum genetrix, hominum divômque voluptas, Alma Venus cet.

Dem Allen entspricht die wichtige Rolle, welche das Geschlechtsverhältnik in der Menschenwelt svielt, als wo es eigent= lich der unsichtbare Mittelpunkt alles Thuns und Treibens ist 5 und trok allen ihm übergeworfenen Schleiern überall hervorgudt. Es ist die Ursache des Rrieges und der Zwed des Friedens, die Grundlage des Ernstes und das Ziel des Scherzes, die unerschöpfliche Quelle des Wikes, der Schlüssel zu allen Anspielungen und der Sinn aller geheimen Winte, aller unausgesprochenen 10 Anträge und aller verstohlenen Blide, das tägliche Dichten und Trachten der Jungen und oft auch der Alten, der stündliche Ge= banke des Unkeuschen und die gegen seinen Willen stets wieder= fehrende Träumerei des Reufden, der allezeit bereite Stoff gum Scherg, eben nur weil ihm der tiefste Ernst gum Grunde liegt. 15 Das aber ift das Bikante und der Spaaf der Welt, daß die Hauptangelegenheit aller Menschen heimlich betrieben und oftensibel möglichst ignorirt wird. In der That aber sieht man dieselbe jeden Augenblich sich als den eigentlichen und erblichen Herrn der Welt, aus eigener Machtvollfommenheit, auf den angestamm= 20 ten Thron segen und von dort herab mit höhnenden Bliden der Anstalten lachen, die man getroffen hat, sie zu bandigen, einzuferkern, wenigstens einzuschränken und wo möglich gang verdedt zu halten, oder doch so zu bemeistern, daß sie nur als eine gang untergeordnete Nebenangelegenheit des Lebens zum Borschein 25 fomme. - Dies Alles aber stimmt damit überein, daß der Ge= schlechtstrieb der Rern des Willens zum Leben, mithin die Roncentration alles Wollens ist; daher eben ich im Texte die Genitalien den Brennpunkt des Willens genannt habe. Ja, man kann sagen, der Mensch sei konkreter Geschlechtstrieb; da seine Ent= 30 stehung ein Ropulationsakt und der Wunsch seiner Wünsche ein Ropulationsatt ist, und dieser Trieb allein seine gange Erscheinung perpetuirt und gusammenhält. Der Wille gum Leben äußert sich zwar zunächst als Streben zur Erhaltung des Individuums; jedoch ist dies nur die Stufe gum Streben nach Erhaltung 35 ber Gattung, welches lettere in dem Grade heftiger fenn muß, als das Leben der Gattung, an Dauer, Ausdehnung und Werth, das des Individuums übertrifft. Daher ist der Geschlechtstrieb

die vollkommenste Aeußerung des Willens zum Leben, sein am beutlichsten ausgedrückter Typus: und hiemit ist sowohl das Entstehen der Individuen aus ihm, als sein Primat über alle andern Wünsche des natürlichen Menschen in vollkommener Ueberseinstimmung.

Sieher gehört noch eine physiologische Bemerkung, welche auf meine im zweiten Buche bargelegte Grundlehre Licht zurudwirft. Wie nämlich ber Geschlechtstrieb die heftigste ber Begierben, der Wunsch der Wünsche, die Roncentration alles unsers 10 Wollens ist, und bemnach die dem individuellen, mithin auf ein bestimmtes Individuum gerichteten Wunsche eines Jeden genau entsprechende Befriedigung desselben ber Gipfel und die Rrone seines Gludes, nämlich bas lette Ziel seiner natürlichen Bestrebungen ist, mit beren Erreichung ihm Alles erreicht und mit 15 deren Berfehlung ihm Alles verfehlt scheint; - so finden wir, als physiologisches Korrelat hievon, im objektivirten Willen, also im menschlichen Organismus, bas Sperma als die Sekretion der Sefretionen, die Quintessenz aller Safte, das lette Resultat aller organischen Funktionen, und haben hieran einen abermaligen Be-20 leg dazu, daß der Leib nur die Objektität des Willens, d. h. der Wille selbst unter ber Form ber Borstellung ist.

An die Erzeugung knüpft sich die Erhaltung der Brut und an den Geschlechtstrieb die Elternliebe; in welchen also sich das Gattungsleben fortsett. Demgemäß hat die Liebe des Thieres zu 25 feiner Brut, gleich bem Geschlechtstriebe, eine Stärke, welche bie der bloß auf das eigene Individuum gerichteten Bestrebungen weit übertrifft. Dies zeigt sich darin, daß selbst die sanftesten Thiere bereit sind, für ihre Brut auch den ungleichsten Rampf. auf Tod und Leben, zu übernehmen und, bei fast allen Thier= 20 gattungen, die Mutter für die Beschützung der Jungen jeder Gefahr, ja in manchen Fällen sogar bem gewissen Tobe entgegengeht. Beim Menschen wird diese instinktive Elternliebe durch die Bernunft, d. h. die Ueberlegung, geleitet und vermittelt, bisweilen aber auch gehemmt, welches, bei schlechten Charatteren, 35 bis zur völligen Berleugnung berfelben gehen tann: baber tonnen wir ihre Wirkungen am reinsten bei den Thieren beobachten. Un sich selbst ist sie jedoch im Menschen nicht weniger start: auch hier seben wir fie, in einzelnen Fällen, die Gelbitliebe ganglich

überwinden und sogar bis zur Aufopferung des eigenen Lebens geben. So 3. B. berichten noch soeben die Zeitungen aus Frantreich, daß zu Chahars, im Departement du Lot, ein Bater sich das Leben genommen hat, damit sein Sohn, den das Loos zum Kriegsdienst getroffen hatte, der älteste einer Witwe und als 5 solcher davon befreit senn sollte. (Galignani's Messenger vom 22. Juni 1843.) Bei den Thieren jedoch, da sie feiner Ueber= legung fähig sind, zeigt die instinktive Mutterliebe (bas Mann= den ist sich seiner Baterschaft meistens nicht bewußt) sich unvermittelt und unverfälscht, daher mit voller Deutlichkeit und in 10 ihrer ganzen Stärke. Im Grunde ist sie der Ausdrud des Bewußtsenns im Thiere, daß sein wahres Wesen unmittelbarer in ber Gattung, als im Individuo liegt, daher es nöthigenfalls sein Leben opfert, damit, in den Jungen, die Gattung erhalten werde. Also wird hier, wie auch im Geschlechtstriebe, der Wille gum 15 Leben gewissermaagen transscendent, indem sein Bewußtsenn sich über das Individuum, welchem es inhärirt, hinaus, auf die Gattung erstredt. Um diese zweite Aeußerung des Gattungs= lebens nicht bloß abstratt auszusprechen, sondern sie dem Leser in ihrer Größe und Wirklichkeit zu vergegenwärtigen, will ich 20 von der überschwänglichen Stärke der instinktiven Mutterliebe einige Beifpiele anführen.

Die Seeotter, wenn verfolgt, ergreift ihr Junges und taucht damit unter: wann sie, um zu athmen, wieder auftaucht, dedt sie dasselbe mit ihrem Leibe und empfängt, während es sich ret= 25 tet, die Pfeile des Jägers. — Einen jungen Wallfisch erlegt man bloß, um die Mutter herbeizuloden, welche zu ihm eilt und ihn selten verläßt, so lange er noch lebt, wenn sie auch von mehre= ren Harpunen getroffen wird. (Scoresbn's Tagebuch einer Reise auf den Wallfischfang; aus dem Englischen von Rries, S. 196.) 30 - Un der Drei=Rönigs=Insel, bei Neuseeland, leben tolossale Photen, See-Elephanten genannt (Phoca proboscidea). geordneter Schaar um die Insel schwimmend nahren sie sich von Fischen, haben jedoch unter dem Wasser gewisse, uns unbekannte, grausame Feinde, von denen sie oft schwer verwundet werden: 35 daher verlangt ihr gemeinsames Schwimmen eine eigene Taktik. Die Weibchen werfen auf dem Ufer: während sie dann faugen, welches sieben bis acht Wochen dauert, schließen alle Männchen

einen Rreis um sie, um zu verhindern, daß sie nicht, vom Sunger getrieben, in die See geben, und wenn dies versucht wird, wehren sie es durch Beifen. Go hungern sie alle miteinander sieben bis acht Wochen hindurch und werden sämmtlich sehr mager, 5 bloß damit die Jungen nicht in See geben, bevor fie im Stande sind, wohl zu schwimmen und die gehörige Taktik, welche ihnen bann durch Stofen und Beifen beigebracht wird, ju beobachten. (Freycinet, Voy. aux terres australes, 1826.) Sier zeigt sich auch, wie die Elternliebe, gleich jeder starten Bestrebung des 10 Willens (siehe Rap. 19, 6), die Intelligenz steigert. — Wilde Enten, Grafmuden und viele andere Bogel fliegen, wann ber Jäger sich dem Reste nabert, mit lautem Geschrei ihm vor die Füße und flattern hin und her, als wären ihre Flügel gelähmt, um die Ausmerksamkeit von der Brut ab auf sich zu lenken. -15 Die Lerche sucht den Hund von ihrem Reste abzuloden, indem fie sich selbst preisgiebt. Eben so loden weibliche Siriche und Rehe an, sie selbst zu jagen, damit ihre Jungen nicht angegriffen werden. - Schwalben sind in brennende Saufer geflogen, um ihre Jungen zu retten, oder mit ihnen unterzugehen. In Delfft 20 ließ sich, bei einer heftigen Feuersbrunft, ein Storch im Neste verbrennen, um seine garten Jungen, die noch nicht fliegen tonnten, nicht zu verlassen. (Hadr. Junius, Descriptio Hollandiae.) Auerhahn und Waldschnepfe lassen sich brutend auf dem Neste fangen. Muscicapa tyrannus vertheidigt ihr Nest mit beson-25 derem Muthe und fest sich selbst gegen Adler gur Wehr. -Eine Ameise hat man quer durchgeschnitten, und sah die vordere Sälfte noch ihre Puppen in Sicherheit bringen. - Eine Sündin, der man die Jungen aus dem Leibe geschnitten hatte, froch sterbend zu ihnen hin, liebkoste sie und fieng erst 30 dann heftig zu winseln an, als man sie ihr nahm. (Burbach, Physiologie als Erfahrungswissenschaft, Bb. 2 und 3.)

## Rapitel 43.

Erblichkeit ber Eigenschaften.

Daß, bei der Zeugung, die von den Eltern zusammengebrachsten Reime nicht nur die Eigenthümlichkeiten der Gattung, sons dern auch die der Individuen fortpflanzen, lehrt, hinsichtlich der 5 leiblichen (objektiven, äußern) Eigenschaften, die alltäglichste Ersfahrung, auch ist es von jeher anerkannt worden:

Naturae sequitur semina quisque suae.

Catull.

Db dies nun ebenfalls von den geistigen (subjektiven, innern) 10 Eigenschaften gelte, so daß auch diese sich von den Eltern auf die Rinder vererbten, ist eine icon öfter aufgeworfene und fast allgemein bejahte Frage. Schwieriger aber ist das Problem, ob sich hiebei sondern lasse, was dem Bater und was der Mutter angehört, welches also das geistige Erbtheil sei, das wir von 15 jedem der Eltern überkommen. Beleuchten wir nun diefes Broblem mit unserer Grunderkenntniß, daß der Wille das Wesen an sich, der Rern, das Raditale im Menschen; der Intellett hingegen das Sekundäre, das Adventitium, das Accidenz jener Substang sei; so werden wir, vor Befragung der Erfahrung, es 20 wenigstens als wahrscheinlich annehmen, daß, bei ber Zeugung, der Bater, als sexus potior und zeugendes Princip, die Basis, das Radifale des neuen Lebens, also den Willen verleihe, die Mutter aber, als sexus sequior und bloß empfangendes Princip, das Sekundare, den Intellekt; daß also der Mensch sein Mo- 25 ralisches, seinen Charafter, seine Neigungen, sein Berg, vom Bater erbe, hingegen den Grad, die Beschaffenheit und Richtung seiner Intelligeng von der Mutter. Diese Annahme nun findet wirklich ihre Bestätigung in der Erfahrung; nur daß diese hier nicht durch ein physikalisches Experiment auf dem Tisch entschie= 30 den werden kann, sondern theils aus vielfähriger, sorgfältiger und feiner Beobachtung und theils aus der Geschichte hervorgeht.

Die eigene Erfahrung hat den Borzug völliger Gewißheit und größter Specialität, wodurch der Nachtheil, der ihr daraus erwächst, daß ihre Sphäre beschränft und ihre Beispiele nicht 36 allbekannt sind, überwogen wird. An sie zunächst weise ich daher

einen Jeden. Buvorderst betrachte er sich selbst, gestehe sich seine Reigungen und Leidenschaften, seine Charafterfehler und Schmäden, seine Laster, wie auch seine Borguge und Tugenden, wenn er beren hat, ein: bann aber bente er gurud an seinen Bater, 5 und es wird nicht fehlen, daß er jene sammtlichen Charafterzüge auch an ihm gewahr werde. Singegen wird er die Mutter oft von einem gang verschiedenen Charafter finden, und eine moralifche Uebereinstimmung mit biefer wird hochst selten, nämlich nur durch den besondern Zufall der Gleichheit des Charafters beider 10 Eltern, Statt finden. Er stelle diese Brufung an 3. B. in Sinficht auf Jahzornigfeit, ober Geduld, Geig, ober Berichwendung, Reigung zur Wolluft, oder zur Bollerei, oder zum Spiel, Sartherzigfeit, ober Gute, Redlichkeit, ober Falichheit, Stolz, ober Leutselligkeit, Muth, oder Feigheit, Friedfertigkeit, oder Zanksucht, 16 Berföhnlichkeit, oder Groll u. f. f. Danach stelle er die selbe Untersuchung an, an allen Denen, beren Charafter und beren Eltern ihm genau befannt geworben sind. Wenn er aufmertsam, mit richtigem Urtheil und aufrichtig verfährt, wird die Bestätigung unsers Sates nicht ausbleiben. So 3. B. wird er ben, manchen 20 Menichen eigenen, speciellen Sang jum Lugen in zwei Brubern gleichmäßig vorhanden finden; weil sie ihn vom Bater geerbt haben: bieferhalb ift auch die Romodie "Der Lugner und fein Sohn" psychologisch richtig. - Ingwischen sind hier zwei unpermeibliche Beschränfungen zu berüdsichtigen, welche nur offen-25 bare Ungerechtigkeit als Ausflüchte deuten könnte. Nämlich erstlich: pater semper incertus. Rur eine entschiedene forperliche Aehnlichkeit mit dem Bater beseitigt Diese Beschräntung; hingegen ift eine oberflächliche hiezu nicht hinreichend: benn es giebt eine Radwirtung früherer Befruchtung, vermöge welcher bisweilen bie 20 Rinder zweiter Che noch eine leichte Aehnlichkeit mit bem ersten Gatten haben, und bie im Chebruch erzeugten mit dem legitimen Bater. Noch beutlicher ift folche Nachwirtung bei Thieren beobachtet worden. Die zweite Beschränfung ift, bag im Sohn zwar der moralische Charafter des Baters auftritt, jedoch unter ber 25 Modifitation, die er burch einen andern, oft fehr verschiedenen Intellett (dem Erbtheil von der Mutter) erhalten hat, wodurch eine Rorrettion ber Beobachtung nöthig wird. Diese Modifitation fann, nach Magkgabe jenes Unterschiedes, bedeutend oder gering

senn, jedoch nie so groß, daß nicht auch unter ihr die Grundzüge des väterlichen Charakters noch immer kenntlich genug aufträten; etwan wie ein Mensch, der sich durch eine gang fremdartige Rleidung, Berrude und Bart entstellt hatte. Ift 3. B., vermöge des Erbtheils von der Mutter, ein Mensch mit überwiegender 5 Bernunft, also der Kähigkeit zum Nachdenken, zur Ueberlegung, ausgestattet; so werden durch diese seine vom Bater ererbten Leidenschaften theils gezügelt, theils verstedt werden und demnach nur zu methodischer und planmäßiger, ober heimlicher Aeußerung gelangen, woraus dann eine von der des Baters, welcher etwan 10 nur einen gang beschränkten Ropf hatte, fehr verschiedene Erscheinung hervorgehen wird: und eben so kann der umgekehrte Fall eintreten. — Die Neigungen und Leidenschaften der Mutter hingegen finden sich in den Kindern durchaus nicht wieder, oft sogar ihr Gegentheil. 15

Die historischen Beispiele haben vor denen des Privatlebens den Vorzug, allgemein bekannt zu senn; wogegen sie freilich durch die Unsicherheit und häusige Verfälschung aller Ueberlieserung, zudem auch dadurch beeinträchtigt werden, daß sie in der Regel nur das öffentliche, nicht das Privatleben und demnach nur die 20 Staatshandlungen, nicht die seineren Aeußerungen des Charakters enthalten. Inzwischen will ich die in Rede stehende Wahrheit durch einige historische Beispiele belegen, zu denen Die, welche aus der Geschichte ein Hauptstudium gemacht haben, ohne Zweisel noch eine viel größere Anzahl eben so treffender werden hinzus 25 fügen können.

Bekanntlich brachte P. Decius Mus, mit heroischem Ebelsmuth, sein Leben dem Baterlande zum Opfer, indem er, sich und die Feinde seierlich den unterirdischen Göttern weihend, mit vershülltem Haupte, in das Heer der Lateiner sprengte. Ungefähr 30 vierzig Jahre später that sein Sohn, gleiches Namens, genau das Selbe, im Kriege gegen die Gallier (Liv., VIII, 6; X, 28). Also ein rechter Beleg zu dem Horazischen: fortes creantur fortibus et bonis; — dessen Kehrseite Shakespeare liefert:

Cowards father cowards, and base things sire base\*).

\*\*Cymb., IV, 2.\*\*

<sup>\*)</sup> Memmen zeugen Memmen, und Niederträchtiges Niederträchtiges.

Die ältere Römische Geschichte führt uns gange Kamilien vor, beren Glieder, in gahlreicher Succession, sich durch hingebende Baterlandsliebe und Tapferkeit auszeichnen: so die gens Fabia und die gens Fabricia. - Wiederum Alexander der Große 5 war herrsch= und eroberungssüchtig, wie sein Bater Philipp. — Gehr beachtenswerth ist ber Stammbaum des Mero, welchen Suetonius (c. 4 et 5), in moralifder Absicht, ber Schilderung dieses Ungeheuers poransent. Es ist die gens Claudia, die er beschreibt, welche sechs Jahrhunderte hindurch in Rom geblüht 10 und lauter thätige, aber übermuthige und grausame Manner hervorgebracht hat. Ihr ist Tiberius, Caligula und endlich Nero entsprossen. Schon in seinem Grofpater und noch stärker im Bater zeigen sich alle die entsehlichen Eigenschaften, welche ihre völlige Entwidelung erst im Nero erhalten konnten, theils weil 15 sein hoher Standplat ihnen freiern Spielraum gestattete, theils weil er noch bagu die unvernünftige Manade Agrippina gur Mutter hatte, welche ihm feinen Intellett verleihen tonnte, seine Leidenschaften zu zügeln. Gang in unserm Sinn ergahlt baber Suetonius, daß bei seiner Geburt praesagio fuit etiam Do-20 mitii, patris, vox, inter gratulationes amicorum, negantis, quidquam ex se et Agrippina, nisi detestabile et malo publico nasci potuisse. - Singegen war Rimon ber Sohn bes Miltiades, und Sannibal des Samiltars, und die Scipionen bilden eine gange Familie von Selben und edlen Ber-25 theidigern des Baterlandes. — Aber des Papstes Alexan= bers VI. Sohn war fein icheufliches Ebenbild Cafar Borgia. Der Sohn des berüchtigten Herzogs von Alba ift ein eben so graufamer und bofer Mensch gewesen, wie sein Bater. - Der tudische, ungerechte, zumal durch die grausame Folterung und 30 Sinrichtung ber Tempelherren bekannte Philipp IV. von Frantreich hatte gur Tochter Ifabella, Gemahlin Eduards II. von England, welche gegen biefen feindlich auftrat, ihn gefangen nahm und, nachdem er die Abdankungsakte unterschrieben hatte, ihn im Gefängniß, ba ber Berfuch ihn durch Mishandlungen gu 25 tödten erfolglos blieb, auf eine Weise umbringen ließ, die gu schauderhaft ist, als daß ich sie wiederergahlen mochte. - Der blutdurstige Inrann und defensor fidei Beinrich VIII, von England hatte gur Tochter erfter Che die durch Bigotterie und Shopenhauer. II. 38

Grausamkeit gleich ausgezeichnete Königin Maria, welche durch ihre gahlreichen Rekerverbrennungen sich die Bezeichnung bloody Mary erworben hat. Seine Tochter zweiter Che, Elisabeth. hatte von ihrer Mutter, Unna Bullen, einen ausgezeichneten Berstand überkommen, welcher die Bigotterie nicht guließ und den 5 väterlichen Charafter in ihr zügelte, jedoch nicht aufhob; so daß er immer noch gelegentlich durchschimmerte und in dem grausamen Berfahren gegen die Maria von Schottland deutlich hervortrat. — Ban Geuns\*) erzählt, nach Markus Donatus, von einem Schottischen Mädchen, beren Bater, als fie erft ein Jahr 10 alt gewesen, als Strakenräuber und Menschenfresser verbrannt worden war: obwohl sie unter gang andern Leuten aufwuchs, entwidelte sich, bei gunehmendem Alter, in ihr die selbe Gier nach Menschenfleisch, und bei beren Befriedigung ertappt, wurde sie lebendig begraben. - Im "Freimuthigen", vom 13. Juli 15 1821, lesen wir die Nachricht, daß im Departement de l'Aube bie Polizei ein Mädchen verfolgt habe, weil sie zwei Rinder, die sie ins Findelhaus bringen sollte, gemordet hatte, um das wenige, ben Rindern beigelegte Geld zu behalten. Endlich fand die Bolizei das Mädchen, auf dem Wege nach Paris, bei Romilly er= 20 fäuft, und als ihr Mörder ergab sich ihr eigener Bater. — Endlich seien hier noch ein paar Fälle aus der neueren Zeit erwähnt, welche bemgemäß nur die Zeitungen gu Gewährsmannern haben. Im Oftober 1836 wurde in Ungarn ein Graf Belecanai jum Tode verurtheilt, weil er einen Beamten ge= 25 mordet und seine eigenen Berwandten schwer verwundet hatte: sein älterer Bruder war früher als Batermorder hingerichtet worden und sein Bater ebenfalls ein Mörder gewesen. (Frantfurter Postzeitung, den 26. Oft. 1836.) Ein Jahr später hat ber jüngste Bruder jenes Grafen auf eben der Strafe, wo dieser 30 ben Beamten ermordet hatte, auf den Fiskalagenten seiner Guter ein Pistol abgeschoffen, jedoch ihn verfehlt. (Frankfurter Journal, ben 16. Sept. 1837.) In der Frankfurter Postzeitung vom 19. Nov. 1857 meldet ein Schreiben aus Paris die Verurtheilung eines fehr gefährlichen Strakenräubers Lemaire und feiner 35

<sup>\*)</sup> Disputatio de corporum habitudine, animae, hujusque virium indice. Harderov. 1789, §. 9.

Gesellen zum Tobe, und fügt hinzu: "Der verbrecherische Hang erscheint als erblich in seiner und seiner Genossen Familie, indem mehrere ihres Geschlechts auf dem Schaffot gestorben sind." — Die Annalen der Kriminalistik werden gewiß manche ähnliche Stammbäume aufzuweisen haben. — Vorzüglich erblich ist der Hang zum Selbstmord.

Sehen wir nun aber andererseits den vortrefslichen Mark Aurel den schlechten Kommodus zum Sohne haben; so macht uns Dies nicht irre; da wir wissen, daß die Diva Faustina 10 eine uxor infamis war. Im Gegentheil, wir merken uns diesen Fall, um bei analogen einen analogen Grund zu vermuthen: z. B. daß Domitian der vollständige Bruder des Titus gewesen sei, glaube ich nimmermehr, sondern daß auch Bespasian ein betrogener Ehemann gewesen.

Was nun den zweiten Theil des aufgestellten Grundsakes. 15 also die Erblichkeit des Intelletts von der Mutter, betrifft; so genießt dieser einer viel allgemeineren Anerkennung als der erste, als welchem an sich selbst das liberum arbitrium indifferentiae. seiner gesonderten Auffassung aber die Ginfachheit und Untheil-20 barfeit ber Seele entgegensteht. Schon ber alte und populare Ausdrud "Mutterwig" bezeugt die frühe Anerkennung dieser zweiten Wahrheit, welche auf ber an kleinen, wie an großen intellektuellen Borzügen gemachten Erfahrung beruht, daß sie die Begabung Derjenigen sind, beren Mutter sich verhältnigmäßig burch 25 ihre Intelligenz auszeichneten. Daß hingegen die intellektuellen Eigenschaften bes Baters nicht auf den Sohn übergeben, beweisen sowohl die Bater als die Sohne der durch die eminentesten Kähigkeiten ausgezeichneten Manner, indem fie, in der Regel, gang gewöhnliche Röpfe und ohne eine Spur ber väterlichen 30 Geistesgaben sind. Wenn nun aber gegen diese vielfach bestätigte Erfahrung ein Mal eine vereinzelte Ausnahme auftritt, wie 3. B. Bitt und fein Bater Lord Chatham eine barbieten: so sind wir befugt, ja genothigt, sie bem Bufall quauschreiben, obgleich berselbe, wegen der ungemeinen Geltenheit 35 großer Talente, gewiß zu den außerordentlichsten gehört. Sier ailt jedoch die Regel: es ist unwahrscheinlich, daß das Unwahr= scheinliche nie geschehe. Zudem sind große Staatsmänner (wie icon Rap. 22 erwähnt) es eben so sehr durch die Eigenschaften ihres Charafters, also durch das väterliche Erbtheil, wie durch die Borzüge ihres Ropfes. Singegen von Rünstlern, Dichtern und Philosophen, deren Leistungen allein es sind, die man bem eigentlichen Genie guschreibt, ist mir fein jenem analoger Fall bekannt. Zwar war Raphaels Bater ein Maler, aber fein 5 großer; Mogarts Bater, wie auch fein Sohn, waren Musiter, jedoch nicht große. Wohl aber muffen wir es bewundern, daß das Schidsal, welches jenen beiden größten Männern ihrer Fächer nur eine sehr turge Lebensdauer bestimmt hatte, gleichsam gur Rompensation, dafür sorgte, daß sie, ohne den bei andern 10 Genies meistens eintretenden Zeitverlust in der Jugend zu erleiben, schon von Rindheit auf, durch väterliches Beispiel und Unterweisung, die nöthige Anleitung in der Runft, ju welcher sie ausschlieflich bestimmt waren, erhielten, indem es sie schon in ihrer Werkstätte geboren werden ließ. Diese geheime und 15 räthselhafte Macht, welche das individuelle Leben zu lenken scheint. ift mir der Gegenstand besonderer Betrachtungen gewesen, welche ich in dem Auffage "Ueber die icheinbare Absichtlichkeit im Schicsale des Einzelnen" (Parerga, Bd. 1) mitgetheilt habe. Noch ist hier zu bemerken, daß es gewisse wissenschaftliche Be= 20 ichäftigungen giebt, welche zwar gute, angeborene Fähigkeiten porausseken, jedoch nicht die eigentlich seltenen und überschwänglichen, während eifriges Bestreben, Fleiß, Geduld, frühzeitige und gute Unterweifung, anhaltendes Studium und vielfache Uebung die Hauptersordernisse sind. Hieraus, und nicht aus der Erblichkeit 25 des Intellekts vom Bater, ist es erklärlich, daß, da überall gern ber Sohn den vom Bater gebahnten Weg betritt und fast alle Gewerbe in gewissen Familien erblich sind, auch in einigen Wissen-Schaften, welche vor Allem Fleiß und Beharrlichkeit erfordern, einzelne Familien eine Succession von verdienten Mannern auf- 20 zuweisen haben: bahin gehören bie Scaliger, Die Bernouillns. die Cassinis, die Berichel.

Für die wirkliche Erblichkeit des Intellekts von der Mutter würde die Zahl der Belege viel größer senn, als sie vorliegt, wenn nicht der Charakter und die Bestimmung des weiblichen 35 Geschlechts es mit sich brächte, daß die Frauen von ihren Geistessfähigkeiten selten öffentliche Proben ablegen, daher solche nicht geschichtlich werden und zur Runde der Nachwelt gelangen. Uebers

bies können, wegen der durchweg schwächeren Beschaffenheit des weiblichen Geschlechts, diese Fähigkeiten selbst nie bei ihnen den Grad erreichen, bis zu welchem sie, unter gunftigen Umftanden, nachmals im Sohne geben: in Sinsicht auf sie selbst aber haben 5 wir ihre Leiftungen in eben diesem Berhältniß höher anzuschlagen. Demgemäß nun bieten sich mir vor der Sand nur folgende Beispiele als Belege unserer Wahrheit bar. Joseph II. war Sohn ber Maria Theresia. — Cardanus sagt, im britten Rapitel De vita propria: mater mea fuit memoria et ingenio pollens. 10 - 3. 3. Rousseau sagt, im ersten Buche ber Confessions: la beauté de ma mère, son esprit, ses talents, - elle en avait de trop brillans pour son état u. s. w., und bringt dann ein allerliebstes Couplet von ihr bei. - D'Alembert war ber uneheliche Sohn der Claudine v. Tencin, einer Frau von 15 überlegenem Geiste und Verfasserin mehrerer Romane und ahnlicher Schriften, welche zu ihrer Zeit großen Beifall fanden und auch noch genießbar senn sollen. (Siehe ihre Biographie in ben "Blättern für litterarische Unterhaltung", März 1845, Nr. 71— 73.) - Daß Büffons Mutter eine ausgezeichnete Frau ge-20 wesen ist, bezeugt folgende Stelle aus bem Voyage à Montbar, par Hérault de Séchelles, welche Flourens beibringt, in seiner Histoire des travaux de Buffon, S. 288: Buffon avait ce principe qu'en général les enfants tenaient de leur mère leurs qualités intellectuelles et morales: et lorsqu'il l'avait 25 développé dans la conversation, il en faisait sur-le-champ l'application à lui-même, en faisant un éloge pompeux de sa mère, qui avait en effet, beaucoup d'esprit, des connaissances étendues, et une tête très bien organisée. Daß er die moralischen Eigenschaften mitnennt, ist ein Brrthum, den 30 entweder der Berichterstatter begeht, oder der darauf beruht, daß seine Mutter gufällig den selben Charafter hatte, wie er und sein Bater. Das Gegentheil hievon bieten uns ungählige Fälle bar, wo Mutter und Sohn den entgegengesehten Charafter haben: baber konnten, im Dreft und Samlet, Die größten Dramatiker 35 Mutter und Sohn in feindlichem Widerstreit barftellen, wobei der Sohn als moralischer Stellvertreter und Rächer des Baters auftritt. Singegen wurde ber umgefehrte Fall, daß ber Sohn als moralischer Stellvertreter und Rächer ber Mutter gegen seinen

Bater aufträte, empörend und zugleich fast lächerlich senn. Dies beruht darauf, daß zwischen Bater und Sohn wirkliche Ibentität bes Wesens, welches der Wille ist, besteht, zwischen Mutter und Sohn aber bloße Identität des Intellekts, und selbst diese noch bedingter Weise. Zwischen Mutter und Sohn fann ber größte 5 moralische Gegensatz bestehen, zwischen Bater und Sohn nur ein intellektueller. Auch von diesem Gesichtspunkt aus soll man die Nothwendiakeit des Salischen Gesekes erkennen: das Weib kann ben Stamm nicht fortführen. - Sume, in seiner furgen Gelbstbiographie, fagt: Our mother was a woman of singular merit\*). 10 - Ueber Rants Mutter heißt es in der neuesten Biographie von K. W. Schubert: "Nach dem eigenen Urtheil ihres Sohnes war sie eine Frau von großem natürlichen Berstande. Für die damalige Beit, bei der so seltenen Gelegenheit zur Ausbildung der Mädchen, war sie vorzugsweise gut unterrichtet und sorgte 15 auch späterhin durch sich selbst für ihre weitere Ausbildung fort. - - Auf Spaziergangen machte sie ihren Sohn auf allerlei Erscheinungen der Natur aufmerksam und versuchte sie durch die Macht Gottes zu erklären." — Welche ungemein verständige, geistreiche und überlegene Frau Goethe's Mutter gewesen, ist 20 jest allbekannt. Wie viel ist nicht in der Litteratur von ihr ge= redet worden! von seinem Bater aber gar nicht: er selbst schildert ihn als einen Mann von untergeordneten Fähigkeiten. - Schil-Iers Mutter war für Poesie empfänglich und machte selbst Berse, von denen ein Bruchstud zu finden ist in seiner Biographie von 25 Schwab. - Bürger, dieses achte Dichtergenie, dem vielleicht die erste Stelle nach Goethen unter den Deutschen Dichtern ge= burt, da, gegen seine Balladen gehalten, die Schillerschen falt und gemacht erscheinen, hat über seine Eltern einen für uns bebeutsamen Bericht erstattet, welchen sein Freund und Arzt Alt= 30 hof, in seiner 1798 erschienenen Biographie, mit diesen Worten wiedergiebt: "Bürgers Bater war zwar mit mancherlei Renntnissen, nach der damaligen Studierart, verseben, und dabei ein guter, ehrlicher Mann: aber er liebte eine ruhige Bequemlichkeit und seine Pfeife Tabat so fehr, daß er, wie mein Freund zu 35 sagen pflegte, immer erst einen Anlauf nehmen mußte, wenn er

<sup>\*)</sup> Unsere Mutter war eine Frau von ausgezeichneten Borzügen.

ein Mal ein Viertelstündchen auf den Unterricht seines Sohnes verwenden sollte. Seine Gattin war eine Frau von den außerordentlichsten Geistesanlagen, die aber so wenig angebaut waren, daß sie faum leserlich schreiben gelernt hatte. Burger meinte, 5 seine Mutter würde, bei gehöriger Rultur, die Berühmteste ihres Geschlechts geworden senn: ob er gleich mehrmals eine starke Misbilligung verschiedener Züge ihres moralischen Charafters äußerte. Indessen glaubte er, von seiner Mutter einige Unlagen bes Geistes, von seinem Bater aber eine Uebereinstimmung mit 10 dessen moralischem Charakter geerbt zu haben." - Walter Scotts Mutter mar eine Dichterin und ftand mit ben iconen Geiftern ihrer Zeit in Berbindung, wie uns der Nefrolog 28. Scotts im Englischen Globe, vom 24. Sept. 1832, berichtet. Daß Gedichte von ihr 1789 im Drud erschienen sind, finde ich 15 in einem "Mutterwit" überschriebenen Auffat, in den von Brodhaus herausgegebenen "Blättern für litterarische Unterhaltung", vom 4. Oft. 1841, welcher eine lange Lifte geiftreicher Mütter berühmter Männer liefert, aus der ich nur zwei entnehmen will: "Bako's Mutter war eine ausgezeichnete Sprachkennerin, schrieb 20 und übersette mehrere Werke und bewies in jedem Gelehrsamkeit, Scharffinn und Geschmad. - Boerhave's Mutter zeichnete sich durch medicinische Renntnisse aus." — Andererseits hat uns für Die Erblichfeit der Geistesschwäche von den Müttern einen starten Beleg Haller aufbewahrt, indem er anführt: E duabus patri-25 ciis sororibus, ob divitias maritos nactis, quum tamen fatuis essent proximae, novimus in nobilissimas gentes nunc a seculo retro ejus morbi manasse seminia, ut etiam in quarta generatione, quintave, omnium posterorum aliqui fatui supersint. (Elementa physiol., lib. XXIX, §. 8.) -30 Auch nach Esquirol vererbt der Wahnsinn sich häufiger von ber Mutter, als vom Bater. Wenn er jedoch von diesem sich vererbt, schreibe ich es ben Gemuthsanlagen gu, beren Wirfung ihn veranlakt.

Aus unserm Grundsat scheint zu folgen, daß Söhne der 55 selben Mutter gleiche Geisteskräfte haben und, wenn Einer hochsbegabt wäre, auch der andere es senn müßte. Mitunter ist es so: Beispiele sind die Carracci, Joseph und Michael Handn, Bernhard und Andreas Romberg, Georg und Friedrich Cuvier:

ich wurde auch hinzuseten, die Gebruder Schlegel; wenn nicht ber jüngere, Friedrich, durch den in seinem letten Lebensviertel, im Berein mit Abam Müller getriebenen, ichimpflichen Obifurantismus, sich der Ehre, neben seinem portrefflichen, untadelhaften und so höchst ausgezeichneten Bruder, August Wilhelm, genannt 5 zu werden, unwürdig gemacht hatte. Denn Obsturantismus ift eine Gunde, vielleicht nicht gegen den heiligen, doch gegen ben menschlichen Geift, die man baber nie verzeihen, sondern Dem, ber sich ihrer schuldig gemacht, Dies, unversöhnlich, stets und überall nachtragen und bei jeder Gelegenheit ihm Berachtung be- 10 zeugen soll, so lange er lebt, ja, noch nach dem Tode. — Aber eben so oft trifft die obige Folgerung nicht zu; wie denn 3. B. Kants Bruder ein gang gewöhnlicher Mann war. Um dies zu erklären, erinnere ich an das im 31. Rapitel über die physiolo= gischen Bedingungen des Genies Gesagte. Richt nur ein außer- 15 ordentlich entwideltes, durchaus zwedmäkig gebildetes Gehirn (der Antheil der Mutter) ist erfordert, sondern auch ein sehr energischer Herzschlag, es zu animiren, d. h. subjektiv ein leidenschaftlicher Wille, ein lebhaftes Temperament: dies ist das Erbtheil vom Bater. Allein eben Dieses steht nur in dessen fraftig= 20 sten Jahren auf seiner Sobe, und noch schneller altert die Mutter. Demgemäß werden die hochbegabten Gohne, in der Regel, die ältesten, bei voller Rraft beider Eltern gezeugten senn: so war auch Rants Bruder elf Jahre junger als er. Sogar von zwei ausgezeichneten Brüdern wird, in der Regel, der ältere der 25 vorzüglichere senn. Aber nicht nur das Alter, sondern jede vorübergehende Ebbe der Lebensfraft, oder sonstige Gesundheits= störung, in den Eltern, gur Zeit der Zeugung, vermag den Untheil des Einen oder des Andern zu verkummern und die eben daher so überaus seltene Erscheinung eines eminenten Talents 3u 30 hintertreiben. — Beiläufig gesagt, ist bas Wegfallen aller soeben berührten Unterschiede bei Zwillingen die Ursache der Quasi=Identität ihres Wesens.

Wenn einzelne Fälle sich finden sollten, wo ein hochbegabter Sohn keine geistig ausgezeichnete Mutter gehabt hätte; so ließe 35 Dies sich daraus erklären, daß diese Mutter selbst einen phleg= matischen Bater gehabt hätte, weshalb ihr ungewöhnlich ent-wideltes Gehirn nicht durch die entsprechende Energie des Blut-

umlaufs gehörig excitirt gewesen wäre; — ein Ersorderniß, welsches ich oben, Rapitel 31, erörtert habe. Nichtsdestoweniger hätte ihr höchst vollkommenes Nervens und Cerebrasspstem sich auf den Sohn vererbt, bei welchem nun aber ein lebhaster und seidenschaftlicher Vater, von energischem Herzschlag, hinzugesoms men wäre, wodurch dann erst hier die andere somatische Bedingung großer Geisteskraft eingetreten sei. Vielleicht ist dies Byrons Fall gewesen; da wir die geistigen Vorzüge seiner Mutter nirgends erwähnt sinden. — Die selbe Erklärung ist auch auf den Fall anzuwenden, daß die durch Geistesgaben ausgezeichnete Mutter eines genialen Sohnes selbst keine geistreiche Mutter geshabt hätte; indem der Vater dieser ein Phlegmatikus gewesen.

Das Disharmonische, Ungleiche, Schwankende im Charakter der meisten Menschen möchte vielleicht daraus abzuleiten senn, daß das Individuum keinen einsachen Ursprung hat, sondern den Willen vom Bater, den Intellekt von der Mutter überkommt. Je heterogener, unangemessener zu einander beide Eltern waren, desto größer wird sene Disharmonie, sener innere Zwiespalt senn. Während Einige durch ihr Herz, Andere durch ihren Ropf excels liren, giebt es noch Andere, deren Borzug bloß in einer gewissen Harmonie und Einheit des ganzen Wesens liegt, welche daraus entsteht, daß bei ihnen Herz und Ropf einander so überaus ansgemessen sind, daß sie sich wechselseitig unterstüßen und hervorsheben; welches vermuthen läßt, daß ihre Eltern eine besondere Angemessenheit und Uebereinstimmung zu einander hatten.

Das Physiologische der dargelegten Theorie betreffend, will ich nur anführen, daß Burdach, welcher irrig annimmt, die selbe psychische Eigenschaft könne bald vom Bater, bald von der Mutter vererbt werden, dennoch (Physiologie als Erfahrungsswissenschaft, Bd. 1, §. 306) hinzusekt: "Im Ganzen genommen, hat das Männliche mehr Einfluß auf Bestimmung des irritabeln Lebens, das Weibliche hingegen mehr auf die Sensibilität."— Auch gehört hieher was Linne sagt, im Systema naturae, Tom. I, p. 8: Mater prolifera promit, ante generationem, vivum compendium medullare novi animalis, suique simillimi, carinam Malpighianam dictum, tanquam plumulam vegetabilium: hoc ex genitura Cor adsociat ramissicandum in corpus. Punctum enim saliens ovi incubantis avis osten-

dit primum cor micans, cerebrumque cum medulla: corculum hoc, cessans a frigore, excitatur calido halitu, premitque bulla aërea, sensim dilatata, liquores, secundum canales fluxiles. Punctum vitalitatis itaque in viventibus est tanquam a prima creatione continuata medullaris vitae 5 ramificatio, cum ovum sit gemma medullaris matris a primordio viva, licet non sua ante proprium cor paternum.

Wenn wir nun die hier gewonnene Ueberzeugung von der Erblichkeit des Charafters vom Vater und des Intellekts von der Mutter in Berbindung seken mit unserer frühern Betrachtung 10 des weiten Abstandes, den die Natur, in moralischer, wie in intellektueller Sinsicht, zwischen Mensch und Mensch gesett hat, wie auch mit unserer Erkenntnik der völligen Unveränderlichkeit sowohl des Charafters, als der Geistesfähigkeiten; so werden wir zu der Ansicht hingeleitet, daß eine wirkliche und gründliche Ber- 15 edelung des Menschengeschlechts, nicht sowohl von Außen als von Innen, also nicht sowohl durch Lehre und Bildung, als vielmehr auf bem Wege ber Generation zu erlangen senn möchte. Schon Plato hat so etwas im Sinne gehabt, als er, im fünften Buche seiner Republik, den wunderlichen Plan zur Bermehrung und 20 Beredelung seiner Rriegerkaste darlegte. Ronnte man alle Schurfen fastriren und alle dummen Ganse ins Rloster steden, den Leuten von edelem Charafter ein ganges harem beigeben, und allen Mädden von Geift und Berftand Männer, und zwar gange Männer, verschaffen; so wurde bald eine Generation erstehen, 25 die ein mehr als Perifleisches Zeitalter darstellte. — Ohne jedoch auf solche Utopische Plane einzugehen, ließe sich in Erwägung nehmen, daß wenn, wie es, irre ich mich nicht, bei einigen alten Bölkern wirklich gewesen ist, nach der Todesstrafe die Rastration als die schwerste Strafe bestände, ganze Stammbäume von 30 Schurfen der Welt erlassen senn wurden; um so gewisser, als bekanntlich die meisten Berbrechen schon in dem Alter zwischen zwanzig und dreißig Jahren begangen werden. Imgleichen ließe fich überlegen, ob es nicht, in Betracht ber Folgen, ersprieglicher senn würde, die bei gewissen Gelegenheiten auszutheilenden öffent 35 lichen Aussteuern nicht, wie jest üblich, den angeblich tugendhaftesten, sondern den verständigften und geistreichsten Madden quzuerkennen; zumal da über die Tugend das Urtheil gar schwierig

ist: benn nur Gott, sagt man, sieht die Bergen; die Gelegenheiten, einen edlen Charafter an den Tag zu legen, sind selten und bem Zufall anheimgestellt; zudem hat die Tugend manches Mäd= chens eine fraftige Stuke an der Saklichfeit besselben: hingegen 5 über den Berftand können Die, welche felbst damit begabt sind, nach einiger Prüfung, mit vieler Sicherheit urtheilen. - Eine andere praftische Anwendung ist folgende. In vielen Ländern, auch im südlichen Deutschland, herrscht die schlimme Sitte, daß Weiber Lasten, und oft sehr beträchtliche, auf dem Ropfe tragen. 10 Dies muß nachtheilig auf das Gehirn wirken; wodurch dasselbe, beim weiblichen Geschlechte im Bolke, sich allmälig beteriorirt, und da von ihm das männliche das seinige empfängt, das ganze Bolt immer dummer wird; welches bei vielen gar nicht nöthig ist. Durch Abstellung dieser Sitte wurde man demnach das 15 Quantum der Intelligenz im Ganzen des Volkes vermehren; welches zuverlässig die größte Vermehrung des Nationalreichthums wäre.

Wenn wir aber jekt, deraleichen praktische Anwendungen Andern überlassend, auf unsern eigenthümlichen, also ben ethisch-20 metaphnfischen Standpunkt gurudkehren; so wird sich uns, indem wir den Inhalt des 41. Rapitels mit dem des gegenwärtigen verbinden, folgendes Ergebnik barftellen, welches, bei aller feiner Transscendenz, doch eine unmittelbare, empirische Stüte hat. -Es ist der selbe Charafter, also der selbe individuell bestimmte 25 Wille, welcher in allen Descendenten eines Stammes, vom Ahnherrn bis zum gegenwärtigen Stammhalter, lebt. Allein in jedem berselben ist ihm ein anderer Intellett, also ein anderer Grad und eine andere Beise der Erkenntniß beigegeben. Dadurch nun stellt sich ihm, in jedem berselben, bas Leben von einer andern Seite 30 und in einem verschiedenen Lichte dar: er erhält eine neue Grundansicht bavon, eine neue Belehrung. 3war tann, ba der Intellett mit dem Individuo erlischt, jener Wille nicht die Ginsicht des einen Lebenslaufes durch die des andern unmittelbar erganzen. Allein in Folge jeder neuen Grundansicht des Lebens, wie nur 35 eine erneuete Persönlichkeit sie ihm verleihen tann, erhält sein Wollen selbst eine andere Richtung, erfährt also eine Modifikation badurch, und was die hauptsache ist, er hat, auf dieselbe, von Reuem das Leben zu beighen, ober zu verneinen. Goldermagken

wird die, aus der Nothwendigkeit zweier Geschlechter zur Beuaung entspringende Naturanstalt der immer wechselnden Berbindung eines Willens mit einem Intellekt gur Basis einer Seils= ordnung. Denn vermöge derselben kehrt das Leben dem Willen (dessen Abbild und Spiegel es ist) unaufhörlich neue Seiten gu, 6 breht sich gleichsam ohne Unterlaß vor seinem Blide herum, läkt andere und immer andere Anschauungsweisen sich an ihm versuchen, damit er, auf jede berselben, sich gur Bejahung ober Berneinung entscheibe, welche beide ihm beständig offen steben; nur daß, wenn Ein Mal die Berneinung ergriffen wird, das 10 gange Phanomen für ihn, mit dem Tode, aufhört. Weil nun hienach dem selben Willen gerade die beständige Erneuerung und völlige Veränderung des Intellekts, als eine neue Weltansicht verleihend, den Weg des Heils offen hält, der Intellekt aber von der Mutter kommt: so möchte hier der tiefe Grund liegen, aus 15 welchem alle Bölfer (mit sehr wenigen, ja schwankenden Ausnahmen) die Geschwisterebe verabscheuen und verbieten, ja sogar eine Geschlechtsliebe zwischen Geschwistern gar nicht entsteht, es sei benn in höchst seltenen, auf einer naturwidrigen Perversität der Triebe, wo nicht auf der Unächtheit des Einen von ihnen, 20 beruhenden Ausnahmen. Denn aus einer Geschwisterehe könnte nichts Anderes hervorgehen, als stets nur der selbe Wille mit dem selben Intellett, wie beide icon vereint in beiden Eltern existiren, also die hoffnungslose Wiederholung der ichon vorhanbenen Erscheinung. 25

Wenn wir aber nun, im Einzelnen und in der Nähe, die unglaublich große und doch so augenfällige Berschiedenheit der Charaktere ins Auge fassen, den Einen so gut und menschensfreundlich, den Andern so boshaft, ja, grausam vorsinden, wieder Einen gerecht, redlich und aufrichtig, einen Andern voller Falsch, 30 als einen Schleicher, Betrüger, Berräther, inkorrigibeln Schurken erbliden; da eröffnet sich uns ein Abgrund der Betrachtung, indem wir, über den Ursprung einer solchen Berschiedenheit nachssinnend, vergeblich brüten. Hindu und Buddhaisten lösen das Problem dadurch, daß sie sagen: "es ist die Folge der Thaten 35 des vorhergegangenen Lebenslaufes". Diese Lösung ist zwar die älteste, auch die faßlichste und von den Weisesten der Menschheit ausgegangen: sie schiebt jedoch nur die Frage weiter zurück. Eine

befriedigendere wird bennoch schwerlich gefunden werden. Bom Standpunkt meiner gangen Lehre aus bleibt mir zu fagen übrig. daß hier, wo der Wille als Ding an sich zur Sprache kommt, ber Sat vom Grunde, als bloke Form ber Erscheinung, feine 5 Anwendung mehr findet, mit ihm aber alles Warum und Woher wegfällt. Die absolute Freiheit besteht eben darin, daß Etwas dem Sak vom Grunde, als dem Princip aller Nothwendigkeit, gar nicht unterworfen ist: eine solche kommt daher nur dem Dinge an sich zu, dieses aber ist gerade der Wille. Er ist demnach in 19 seiner Erscheinung, mithin im Operari, der Nothwendigkeit unterworfen: im Esse aber, wo er sich als Ding an sich entschieden hat, ist er frei. Sobald wir daher, wie hier geschieht, an diefes kommen, hört alle Erklärung mittelft Grunden und Folgen auf, und uns bleibt nichts übrig, als zu sagen: hier auhert sich 15 die wahre Freiheit des Willens, die ihm zukommt, sofern er das Ding an sich ist, welches aber eben als solches grundlos ist, b.h. fein Warum tennt. Eben badurch aber hort für uns hier alles Berftandnik auf; weil all unfer Berftehn auf bem Sat vom Grunde beruht, indem es in der blogen Anwendung deffelben 20 besteht.

## Rapitel 44.

Metaphnsit der Geschlechtsliebe.

Ihr Weisen, hoch und tief gelahrt, Die ihr's ersinnt und wißt, Wie, wo und wann sich Alles paart? Warum sich's liebt und füht? Ihr hoben Beisen, sagt mir's an! Ergrübelt, was mir da, Ergrübelt mir, wo, wie und wann, Warum mir fo geschah?

Dieses Ravitel ist das lette von vieren, deren mannigfaltige. gegenseitige Beziehungen zu einander, vermöge welcher sie gewissermaaken ein untergeordnetes Ganges bilden, der aufmertsame

25

30

Leser erkennen wird, ohne daß ich nöthig hätte, durch Berusungen und Zurudweisungen meinen Bortrag zu unterbrechen.

Die Dichter ist man gewohnt hauptsächlich mit der Schilderung der Geschlechtsliebe beschäftigt zu sehen. Diese ist in der Regel das Hauptthema aller dramatischen Werke, der tragischen, o wie der komischen, der romantischen, wie der klassischen, der Inbischen, wie der Europäischen: nicht weniger ist sie der Stoff des bei Weitem größten Theils der Inrischen Boesie, und ebenfalls der epischen; zumal wenn wir dieser die hohen Stoke von Romanen beigählen wollen, welche, in allen civilifirten Ländern 10 Europas, jedes Jahr so regelmäßig wie die Früchte des Bodens erzeugt, schon seit Jahrhunderten. Alle diese Werke sind, ihrem Hauptinhalte nach, nichts Anderes, als vielseitige, kurze oder ausführliche Beschreibungen der in Rede stehenden Leidenschaft. Auch haben die gelungensten Schilderungen derselben, wie 3. B. Romeo 15 und Julie, die neue Seloise, der Werther, unsterblichen Ruhm erlangt. Wenn bennoch Rochefoucauld meint, es sei mit ber leidenschaftlichen Liebe wie mit den Gespenstern, Alle redeten bavon, aber Reiner hatte fie gesehen; und ebenfalls Lichtenberg in seinem Auffate .. Ueber die Macht der Liebe" die Wirklichkeit 20 und Naturgemäßheit jener Leidenschaft bestreitet und ableugnet: fo ist dies ein großer Jrrthum. Denn es ist unmöglich, daß ein der menschlichen Natur Fremdes und ihr Widersprechendes. also eine bloß aus der Luft gegriffene Frage, zu allen Zeiten vom Dichtergenie unermüdlich dargestellt und von der Menscheit mit 25 unveränderter Theilnahme aufgenommen werden könne; da ohne Wahrheit fein Runstschönes senn fann:

Rien n'est beau que le vrai; le vrai seul est aimable.

Boil.

Allerdings aber bestätigt es auch die Erfahrung, wenn gleich nicht 3a die alltägliche, daß Das, was in der Regel nur als eine lebhafte, jedoch noch bezwingbare Neigung vorkommt, unter gewissen Umständen anwachsen kann zu einer Leidenschaft, die an Heftigkeit jede andere übertrifft, und dann alle Rücksichten beseitigt, alle Hinsbernisse mit unglaublicher Kraft und Ausdauer überwindet, so 35 daß für ihre Bestiedigung unbedenklich das Leben gewagt, ja, wenn solche schlechterdings versagt bleibt, in den Kauf gegeben wird. Die Werther und Jacopo Ortis existiren nicht bloß im

Romane; sondern jedes Jahr hat deren in Europa wenigstens ein halbes Dukend auszuweisen: sed ignotis perierunt mortibus illi: benn ihre Leiden finden keinen andern Chronisten, als ben Schreiber amtlicher Protofolle, ober ben Berichterstatter ber Zei-5 tungen. Doch werden die Leser der polizeigerichtlichen Aufnahmen in Englischen und Frangösischen Tagesblättern die Richtigkeit meiner Angabe bezeugen. Noch größer aber ift bie Rahl Derer, welche die selbe Leidenschaft ins Irrenhaus bringt. Endlich hat jedes Jahr auch einen und den andern Kall von gemeinschaft-10 lichem Selbstmord eines liebenden, aber durch äußere Umstände verhinderten Paares aufzuweisen; wobei mir inzwischen unerflärlich bleibt, wie Die, welche, gegenseitiger Liebe gewiß, im Genuffe diefer die höchfte Galigfeit gu finden erwarten, nicht lieber durch die außersten Schritte sich allen Berhältnissen ent-15 ziehen und jedes Ungemach erdulden, als daß sie mit dem Leben ein Glud aufgeben, über welches hinaus ihnen fein größeres benkbar ist. - Was aber die niedern Grade und die bloken Anflüge jener Leibenschaft anlangt, so hat Jeder sie täglich por Augen und, so lange er nicht alt ist, meistens auch im Bergen.

Also fann man, nach dem hier in Erinnerung Gebrachten, weber an ber Realität, noch an ber Wichtigkeit ber Sache zweifeln, und sollte baber, statt sich zu wundern, daß auch ein Phi= losoph dieses beständige Thema aller Dichter ein Mal zu dem seinigen macht, sich barüber wundern, bag eine Sache, welche im 25 Menschenleben durchweg eine so bedeutende Rolle spielt, von den Philosophen bisher so aut wie aar nicht in Betrachtung genommen ist und als ein unbearbeiteter Stoff vorliegt. Wer sich noch am meisten damit abgegeben hat, ist Plato, besonders im "Gast= mahl" und im .. Phädrus": was er jedoch barüber vorbringt, hält 30 fich im Gebiete ber Mnthen, Fabeln und Scherze, betrifft auch größtentheils nur die Griechische Anabenliebe. Das Wenige, was Rouffeau im Discours sur l'inégalité (S. 96, ed. Bip.) über unser Thema sagt, ist falich und ungenügend. Rants Erörterung des Gegenstandes, im dritten Abschnitt der Abhandlung 35 .. Ueber bas Gefühl des Schönen und Erhabenen" (S. 435 fg. der Rosenkranzischen Ausgabe), ist sehr oberflächlich und ohne Sachkenntnik, daher zum Theil auch unrichtig. Endlich Blatners Behandlung der Sache in seiner Anthropologie, §§. 1347 fg.,

wird Jeder platt und seicht finden. Singegen verdient Spinoga's Definition, wegen ihrer überschwänglichen Naivetät, gur Aufheiterung, angeführt zu werden: Amor est titillatio, concomitante idea causae externae (Eth., IV, prop. 44, dem.). Borganger habe ich demnach weder zu benuten, noch zu wider= 5 legen: die Sache hat sich mir objektiv aufgedrungen und ist von selbst in den Zusammenhang meiner Weltbetrachtung getreten. -Den wenigsten Beifall habe ich übrigens von Denen zu hoffen, welche gerade selbst von dieser Leidenschaft beherrscht sind, und demnach in den sublimsten und atherischesten Bildern ihre über= 10 schwänglichen Gefühle auszudrüden suchen: ihnen wird meine Ansicht zu physisch, zu materiell erscheinen; so metaphysisch, ja transscendent, sie auch im Grunde ist. Mogen sie vorläufig erwägen, daß der Gegenstand, welcher sie heute zu Madrigalen und Sonetten begeistert, wenn er 18 Jahre früher geboren 15 ware, ihnen kaum einen Blid abgewonnen hatte.

Denn alle Berliebtheit, wie atherisch sie sich auch geberben mag, wurzelt allein im Geschlechtstriebe, ja, ist durchaus nur ein näher bestimmter, specialifirter, wohl gar im strengften Sinn individualisirter Geschlechtstrieb. Wenn man nun, dieses fest 20 haltend, die wichtige Rolle betrachtet, welche die Geschlechtsliebe in allen ihren Abstufungen und Ruancen, nicht bloß in Schauspielen und Romanen, sondern auch in der wirklichen Welt spielt, wo sie, nächst der Liebe zum Leben, sich als die stärkste und thätigste aller Triebfebern erweist, die Sälfte der Rrafte und Ge= 25 danken des jüngern Theiles der Menschheit fortwährend in Anspruch nimmt, das lette Ziel fast jedes menschlichen Bestrebens ist, auf die wichtigsten Angelegenheiten nachtheiligen Einfluß erlangt, die ernsthaftesten Beschäftigungen zu jeder Stunde unterbricht, bisweilen selbst die größten Röpfe auf eine Beile in Ber- m wirrung fest, sich nicht icheut, zwischen die Berhandlungen ber Staatsmänner und die Forschungen der Gelehrten, storend, mit ihrem Plunder einzutreten, ihre Liebesbriefchen und Saarlodchen sogar in ministerielle Portefeuilles und philosophische Manuscripte einzuschieben versteht, nicht minder täglich die verworrenften und 35 folimmiten Sandel angettelt, die werthvollften Berhaltniffe auflöst, die festesten Bande gerreift, bisweilen Leben, ober Gesundheit, bisweilen Reichthum, Rang und Glud zu ihrem Opfer

nimmt, ja, den sonst Redlichen gewissenlos, den bisher Treuen zum Berräther macht, bemnach im Gangen auftritt als ein feindfäliger Damon, der Alles zu verkehren, zu verwirren und umzuwerfen bemüht ist: - da wird man veranlakt auszurufen: 5 Wozu der Lerm? Wozu das Drängen, Toben, die Angst und die Noth? Es handelt sich ja bloß darum, daß jeder Sans seine Grethe\*) finde: weshalb sollte eine solche Rleinigkeit eine so wichtige Rolle spielen und unaufhörlich Störung und Berwirrung in das wohlgeregelte Menschenleben bringen? — Aber dem ernsten 10 Forscher enthüllt allmälig der Geist der Wahrheit die Antwort: Es ist keine Rleinigkeit, warum es sich hier handelt; vielmehr ist die Wichtigkeit der Sache dem Ernst und Gifer des Treibens vollkommen angemessen. Der Endzwed aller Liebeshändel, sie mögen auf dem Sodus, oder dem Rothurn gespielt werden, ift 15 wirklich wichtiger, als alle andern Zwede im Menschenleben, und daher des tiefen Ernstes, womit Jeder ihn verfolgt, völlig werth. Das nämlich, was dadurch entschieden wird, ist nichts Geringeres, als die Zusammensehung der nächsten Generation. Die dramatis personae, welche auftreten werden, wann wir 20 abgetreten sind, werden hier, ihrem Dasenn und ihrer Beschaffenheit nach, bestimmt, durch diese so frivolen Liebeshändel. Wie das Senn, die Existentia, jener fünftigen Bersonen durch unsern Geschlechtstrieb überhaupt, so ist das Wesen, die Essentia derselben durch die individuelle Auswahl bei seiner Befriedigung, 25 d. i. die Geschlechtsliebe, durchweg bedingt, und wird dadurch, in jeder Rudficht, unwiderruflich festgestellt. Dies ist der Schlussel des Problems: wir werden ihn, bei der Anwendung, genauer kennen lernen, wann wir die Grade der Berliebtheit, von der flüchtigften Reigung bis zur heftigften Leidenschaft, durchgeben, 30 wobei wir erkennen werden, daß die Berschiedenheit derselben aus bem Grade der Individualisation der Wahl entspringt.

Die sämmtlichen Liebeshändel der gegenwärtigen Generation zusammengenommen sind demnach des ganzen Menschengeschlechts ernstliche meditatio compositionis generationis fust turae, e qua iterum pendent innumerae generationes. Diese

<sup>\*)</sup> Ich habe mich hier nicht eigentlich ausdrücken dürfen: der geneigte Leser hat daher die Phrase in eine Aristophanische Sprache zu übersehen. Schopenhauer. IL

hohe Wichtigkeit der Angelegenheit, als in welcher es sich nicht, wie in allen übrigen, um individuelles Wohl und Webe, sondern um das Dasenn und die specielle Beschaffenheit des Menschengeschlechts in fünftigen Zeiten handelt und daher ber Wille des Einzelnen in erhöhter Potenz, als Wille der Gattung, 5 auftritt, diese ist es, worauf bas Pathetische und Erhabene ber Liebesangelegenheiten, das Transscendente ihrer Entzudungen und Schmerzen beruht, welches in gahllosen Beispielen bargustellen die Dichter seit Jahrtausenden nicht mude werden; weil fein Thema es an Interesse diesem gleich thun kann, als wel- 10 ches, indem es das Wohl und Wehe der Gattung betrifft, ju allen übrigen, die nur das Wohl der Einzelnen betreffen, sich verhält wie Rörper ju Fläche. Daher eben ist es fo ichwer. einem Drama ohne Liebeshändel Interesse zu ertheilen, und wird andererseits, selbst durch den täglichen Gebrauch, dies Thema 15 niemals abgenukt.

Was im individuellen Bewußtsenn sich fund giebt als Geschlechtstrieb überhaupt und ohne die Richtung auf ein bestimmtes Individuum des andern Geschlechts, das ist an sich selbst und außer der Erscheinung der Wille gum Leben schlechthin. Was 20 aber im Bewußtsenn erscheint als auf ein bestimmtes Individuum gerichteter Geschlechtstrieb, das ist an sich selbst der Wille, als ein genau bestimmtes Individuum zu leben. In diesem Falle nun weiß der Geschlechtstrieb, obwohl an sich ein subjektives Bedürfniß, fehr geschickt die Maske einer objektiven Bewunderung 25 anzunehmen und so das Bewußtsenn zu täuschen: denn die Natur bedarf dieses Stratagems zu ihren Zweden. Daß es aber, so objektiv und von erhabenem Anstrich jene Bewunderung auch erscheinen mag, bei jedem Berliebtsenn boch allein abgesehen ist auf die Erzeugung eines Individuums von bestimmter Beschaffen- 30 heit, wird zunächst dadurch bestätigt, daß nicht etwan die Gegenliebe, sondern der Besit, d. h. der physische Genuß, das Wesent= liche ist. Die Gewißheit jener fann daher über den Mangel Die= ses keineswegs trösten: vielmehr hat in solcher Lage schon Mander sich erschoffen. Singegen nehmen ftart Berliebte, wenn fie 35 feine Gegenliebe erlangen konnen, mit bem Befik, b. i. bem physis ichen Genuß, vorlieb. Dies belegen alle gezwungenen Seirathen, imgleichen die fo oft, ihrer Abneigung gum Trog, mit

großen Geschenken, ober sonstigen Opfern, erkaufte Gunft eines Weibes, ja auch die Fälle der Nothzucht. Daß dieses bestimmte Rind erzeugt werde, ist ber wahre, wenn gleich ben Theilnehmern unbewußte Zwed des ganzen Liebesromans: die Art und 5 Weise, wie er erreicht wird, ist Nebensache. — Wie laut auch hier die hohen und empfindsamen, zumal aber die verliebten Geelen aufschreien mögen, über den derben Realismus meiner Unsicht; so sind sie boch im Jrrthum. Denn, ist nicht die genaue Bestimmung der Individualitäten der nächsten Generation ein 10 viel höherer und würdigerer Zwed, als jener ihre überschwänglichen Gefühle und überfinnlichen Seifenblasen? Ja, fann es, unter irdischen Zweden, einen wichtigeren und größeren geben? Er allein entspricht der Tiefe, mit welcher die leidenschaftliche Liebe gefühlt wird, dem Ernst, mit welchem sie auftritt, und der 15 Wichtigkeit, die sie sogar den Rleinigkeiten ihres Bereiches und ihres Anlasses beilegt. Nur sofern man biesen Zwed als ben wahren unterlegt, erscheinen die Weitläuftigfeiten, die endlosen Bemühungen und Plagen zur Erlangung des geliebten Gegenstandes, ber Sache angemeffen. Denn die fünftige Generation, 20 in ihrer gangen individuellen Bestimmtheit, ist es, die sich mittelst jenes Treibens und Mühens ins Dasenn drängt. Ja, sie selbst regt sich schon in der so umsichtigen, bestimmten und eigensinnigen Auswahl gur Befriedigung des Geschlechtstriebes, die man Liebe nennt. Die machsende Zuneigung zweier Liebenden 25 ist eigentlich schon der Lebenswille des neuen Individuums, weldes sie zeugen können und möchten; ja, schon im Zusammentreffen ihrer sehnsuchtsvollen Blide entzündet sich sein neues Leben, und giebt sich tund als eine fünftig harmonische, wohl qusammengesette Individualität. Sie fühlen die Sehnsucht nach 30 einer wirklichen Bereinigung und Berschmelzung zu einem einzigen Wesen, um alsbann nur noch als bieses fortzuleben; und biese erhält ihre Erfüllung in bem von ihnen Erzeugten, als in welchem die fich vererbenden Eigenschaften Beiber, gu Ginem Wefen verschmolzen und vereinigt, fortleben. Umgekehrt, ift bie 35 gegenseitige, entschiedene und beharrliche Abneigung zwischen einem Mann und einem Mädchen die Anzeige, daß was sie zeugen fönnten nur ein übel organisirtes, in sich disharmonisches, unglüdliches Wesen senn wurde. Deshalb liegt ein tiefer Sinn

darin, daß Calderon die entsetliche Semiramis zwar die Tochter der Luft benennt, sie jedoch als die Tochter der Nothzucht, auf welche der Gattenmord folgte, einführt.

Was nun aber guleht zwei Individuen verschiedenen Geschlechts mit solcher Gewalt ausschließlich zu einander zieht, ift 5 ber in der gangen Gattung sich darstellende Wille zum Leben, der hier eine seinen Zweden entsprechende Objektivation seines Wesens anticipirt in dem Individuo, welches jene Beiden zeugen tonnen. Dieses nämlich wird vom Bater den Willen, ober Charatter, von der Mutter den Intellekt haben, die Rorporisation 10 von Beiden: jedoch wird meistens die Gestalt sich mehr nach dem Bater, die Größe mehr nach der Mutter richten, - dem Gesetze gemäß, welches in den Bastarderzeugungen der Thiere an den Tag tritt und hauptsächlich barauf beruht, daß die Größe des Kötus sich nach der Größe des Uterus richten muß. So uner- 15 klärlich die gang besondere und ihm ausschließlich eigenthümliche Individualität eines jeden Menschen ist; so ist es eben auch die gang besondere und individuelle Leidenschaft zweier Liebenden; ja, im tiefften Grunde ist Beides Gines und dasselbe: die Erstere ist explicite was die Lettere implicite war. Als die allererste 20 Entstehung eines neuen Individuums und das wahre punctum saliens seines Lebens ist wirklich ber Augenblich zu betrachten, da die Eltern anfangen einander zu lieben, — to fancy each other nennt es ein sehr treffender Englischer Ausdruck. - und. wie gesagt, im Begegnen und Seften ihrer sehnsüchtigen Blide 25 entsteht der erste Reim des neuen Wesens, der freilich, wie alle Reime, meistens gertreten wird. Dies neue Individuum ift gewissermaagen eine neue (Platonische) Idee: wie nun alle Ideen mit ber größten Seftigkeit in die Erscheinung zu treten streben, mit Gier die Materie hiezu ergreifend, welche das Geset der 80 Rausalität unter sie alle austheilt; so strebt eben auch diese besondere Idee einer menschlichen Individualität mit der größten Gier und heftigfeit nach ihrer Realisation in der Erscheinung. Diese Gier und Heftigkeit eben ist die Leidenschaft der beiden fünftigen Eltern zu einander. Sie hat ungahlige Grade, beren 35 beide Extreme man immerhin als Αφοοδιτη πανδημος und ovgana bezeichnen mag: — dem Wesen nach ist sie jedoch überall bie selbe. Singegen bem Grabe nach wird sie um so mächtiger

senn, je individualisirter sie ist, d. h. je mehr das geliebte Individuum, vermöge aller seiner Theile und Eigenschaften, ausschließlich geeignet ist, den Wunsch und das durch seine eigene Individualität festgestellte Bedürfnif des liebenden zu befriedigen. 5 Worauf es nun aber hiebei ankommt, wird uns im weiteren Berfolge deutlich werden. Zunächst und wesentlich ist die verliebte Neigung gerichtet auf Gesundheit, Rraft und Schönheit, folglich auch auf Jugend; weil der Wille guvörderst den Gattungscharakter der Menschenspecies, als die Basis aller Indivi-10 dualität, darzustellen verlangt: die alltägliche Liebelei (Αφροδιτη πανδημος) geht nicht viel weiter. Daran knüpfen sich sodann speciellere Anforderungen, die wir weiterhin im Einzelnen untersuchen werden, und mit denen, wo sie Befriedigung vor sich seben, Die Leidenschaft steigt. Die höchsten Grade dieser aber entsprin-15 gen aus derjenigen Angemessenheit beider Individualitäten zu einander, vermöge welcher der Wille, d. i. der Charafter, des Baters und der Intellekt der Mutter, in ihrer Berbindung, gerade dasjenige Individuum vollenden, nach welchem der Wille gum Leben überhaupt, welcher in der ganzen Gattung sich darstellt, 20 eine dieser seiner Größe angemessene, baber das Maak eines sterblichen Herzens übersteigende Sehnsucht empfindet, deren Motive eben so über den Bereich des individuellen Intellekts hinausliegen. Dies also ist die Seele einer eigentlichen, großen Leidenschaft. - Je vollkommener nun die gegenseitige Angemessenheit 25 zweier Individuen zu einander, in jeder der so mannigfachen, weiterhin zu betrachtenden Rudfichten ift, besto stärker wird ihre gegenseitige Leidenschaft ausfallen. Da es nicht zwei ganz gleiche Individuen giebt, muß jedem bestimmten Mann ein bestimmtes Weib, — stets in Hinsicht auf das zu Erzeugende, — am voll-30 kommensten entsprechen. So selten, wie ber Zufall ihres Zusammentreffens, ist die eigentlich leidenschaftliche Liebe. Weil inzwischen die Möglichkeit einer solchen in Jedem vorhanden ift, sind uns die Darstellungen derselben in den Dichterwerken verständlich. — Eben weil die verliebte Leidenschaft sich eigentlich um das 35 zu Erzeugende und beffen Eigenschaften dreht und hier ihr Rern liegt, fann zwischen zwei jungen und wohlgebildeten Leuten perschiedenen Geschlechts, vermöge der Uebereinstimmung ihrer Gelinnung, ihres Charafters, ihrer Geistesrichtung, Freundschaft bestehen, ohne daß Geschlechtsliebe sich einmischte; ja sogar kann in dieser Hinsicht eine gewisse Abneigung zwischen ihnen vorhanden senn. Der Grund hievon ist darin zu suchen, daß ein von ihsnen erzeugtes Kind körperlich oder geistig disharmonirende Eigenschaften haben, kurz, seine Existenz und Beschaffenheit den Zweden bes Willens zum Leben, wie er sich in der Gattung darstellt, nicht entsprechen würde. Im entgegengesetzten Fall kann, bei Seterogeneität der Gesinnung, des Charakters und der Geistessrichtung, und bei der daraus hervorgehenden Abneigung, ja Feindssäligkeit, doch die Geschlechtsliebe auskommen und bestehen; wo 10 sie dann über jenes Alles verblendet: verleitet sie hier zur Ehe, so wird es eine sehr unglüdliche.

Jett zur gründlicheren Untersuchung ber Sache. — Der Egoismus ist eine so tief wurzelnde Eigenschaft aller Individualität überhaupt, daß, um die Thätigkeit eines individuellen We=15 sens zu erregen, egoistische Zwede die einzigen sind, auf welche man mit Sicherheit rechnen fann. Zwar hat die Gattung auf das Individuum ein früheres, näheres und größeres Recht, als die hinfällige Individualität selbst: jedoch kann, wann das Individuum für den Bestand und die Beschaffenheit der Gattung 20 thätig senn und sogar Opfer bringen soll, seinem Intellett, als welcher bloß auf individuelle Zwede berechnet ist, die Wichtigkeit der Angelegenheit nicht so faklich gemacht werden, daß sie der= selben gemäß wirkte. Daber kann, in solchem Kall, die Natur ihren Zwed nur dadurch erreichen, daß sie dem Individuo einen 25 gewissen Wahn einpflanzt, vermöge bessen ihm als ein Gut für sich selbst erscheint, was in Wahrheit blok eines für die Gattung ist, so daß dasselbe dieser dient, mahrend es sich selber zu dienen wähnt; bei welchem Hergang eine bloke, gleich darauf verschwinbende Chimare ihm vorschwebt und als Motiv die Stelle einer 30 Wirklichkeit vertritt. Dieser Wahn ist der Instinkt. Derselbe ist, in den allermeisten Fällen, anzusehen als der Sinn der Gattung, welcher das ihr Frommende dem Willen darstellt. Weil aber der Wille hier individuell geworden; fo muß er dergestalt getäuscht werden, daß er Das, was der Sinn der Gattung 35 ihm vorhält, durch den Sinn des Individui wahrnimmt, also individuellen Zweden nachzugeben wähnt, während er in Wahrheit bloß generelle (dies Wort hier im eigentlichsten Sinn genom-

men) verfolgt. Die äußere Erscheinung des Instinkts beobachten wir am besten an den Thieren, als wo seine Rolle am bedeutendesten ist; aber den innern Bergang dabei konnen wir, wie alles Innere, allein an uns selbst kennen lernen. Nun meint 5 man zwar, der Mensch habe fast gar keinen Instinkt, allenfalls blok den, dak das Neugeborene die Mutterbrust sucht und ergreift. Aber in der That haben wir einen sehr bestimmten, deut= lichen, ja fomplicirten Instinkt, nämlich den der so feinen, ernst= lichen und eigensinnigen Auswahl des andern Individuums gur 10 Geschlechtsbefriedigung. Mit dieser Befriedigung an sich selbst, b. h. sofern sie ein auf dringendem Bedürfniß des Individuums beruhender sinnlicher Genuß ist, hat die Schönheit oder Säglichfeit des andern Individuums gar nichts zu schaffen. Die dennoch so eifrig verfolgte Rudsicht auf diese, nebst der daraus ent-15 springenden sorgsamen Auswahl, bezieht sich also offenbar nicht auf den Wählenden selbst, obichon er es wähnt, sondern auf den wahren Zwed, auf das zu Erzeugende, als in welchem der Inpus der Gattung möglichst rein und richtig erhalten werden soll. Nämlich durch tausend physische Zufälle und moralische Wider-20 wärtigkeiten entstehen gar vielerlei Ausartungen der menschlichen Gestalt: bennoch wird ber achte Inpus berselben, in allen seinen Theilen, immer wieder hergestellt; welches geschieht unter der Leitung des Schönheitssinnes, der durchgängig dem Geschlechts= triebe vorsteht, und ohne welchen dieser gum efelhaften Bedürfniß 25 herabsinkt. Demgemäß wird Jeder, erstlich, die schönsten Individuen, d. h. solde, in welchen der Gattungscharafter am reinsten ausgeprägt ist, entschieden vorziehen und heftig begehren: zweitens aber wird er am andern Individuo besonders die Bollfommenheiten verlangen, welche ihm selbst abgeben, ja sogar die 30 Unpolltommenheiten, welche das Gegentheil seiner eigenen sind. icon finden: baber suchen 3. B. fleine Manner große Frauen, bie Blonden lieben die Schwarzen u. f. w. - Das schwindelnde Entzuden, welches den Mann beim Anblid eines Weibes von ihm angemessener Schönheit ergreift und ihm die Bereinigung 35 mit ihr als das höchste Gut porspiegelt, ift eben der Sinn ber Gattung, welcher den deutlich ausgedrüdten Stämpel derselben erkennend, sie mit diesem perpetuiren möchte. Auf diesem entschiedenen Sange zur Schönheit beruht die Erhaltung des

Inpus der Gattung: daher wirkt derselbe mit so groker Macht. Wir werden die Rüdsichten, welche er befolgt, weiter unten speciell betrachten. Was also den Menschen hiebei leitet, ist wirklich ein Instinkt, der auf das Beste der Gattung gerichtet ist, während der Mensch selbst bloß den erhöhten eigenen Genuß zu suchen s wähnt. - In der That haben wir hieran einen lehrreichen Aufschluß über das innere Wesen alles Instinkts, als welcher fast durchgängig, wie hier, das Individuum für das Wohl der Gat= tung in Bewegung fest. Denn offenbar ift die Sorgfalt, mit der ein Insett eine bestimmte Blume, oder Frucht, oder Mist, 10 oder Fleisch, oder, wie die Ichneumonien, eine fremde Insettenlarve auffucht, um seine Gier nur dort zu legen, und um die= ses zu erreichen weder Mühe noch Gefahr scheut, derjenigen sehr analog, mit welcher ein Mann zur Geschlechtsbefriedigung ein Weib von bestimmter, ihm individuell zusagender Beschaffenheit 15 sorgsam auswählt und so eifrig nach ihr strebt, daß er oft, um diesen Zwed zu erreichen, aller Bernunft gum Trot, sein eigenes Lebensglud opfert, durch thörichte Beirath, durch Liebeshändel, die ihm Bermögen, Ehre und Leben foften, felbft durch Berbreden, wie Chebruch, oder Nothzucht; Alles nur, um, dem überall 20 souveränen Willen der Natur gemäß, der Gattung auf das Zwedmäßigste zu bienen, wenn gleich auf Rosten des Individuums. Ueberall nämlich ist der Instinkt ein Wirken wie nach einem Zwedbegriff, und doch gang ohne benselben. Die Natur pflanzt ihn da ein, wo das handelnde Individuum den Zwed zu 25 verstehen unfähig, oder ihn zu verfolgen unwillig senn würde: daher ist er, in der Regel, nur den Thieren, und zwar vorzüglich den untersten, als welche den wenigsten Berstand haben, beigegeben, aber fast allein in dem hier betrachteten Kall auch dem Menschen, als welcher den Zwed zwar verstehen könnte, ihn aber 30 nicht mit bem nöthigen Gifer, nämlich sogar auf Rosten seines individuellen Wohls, verfolgen würde. Also nimmt hier, wie bei allem Instinkt, die Wahrheit die Gestalt des Wahnes an, um auf den Willen zu wirken. Ein wollustiger Wahn ist es, der dem Manne vorgaufelt, er werde in den Armen eines Weibes 36 von ber ihm gusagenden Schönheit einen größern Genuß finden, als in benen eines jeden andern; oder der gar, ausschließlich auf ein ein ziges Individuum gerichtet, ihn fest überzeugt, daß bessen

Besit ihm ein überschwängliches Glud gewähren werde. Demnach wähnt er, für seinen eigenen Genuß Mühe und Opfer gu verwenden, während es bloß für die Erhaltung des regelrechten Inpus der Gattung geschieht, oder gar eine ganz bestimmte In-5 dividualität, die nur von diesen Eltern kommen kann, gum Dasenn gelangen soll. So völlig ist hier der Charafter des Instinkts, also ein Sandeln wie nach einem Zwedbegriff und doch gang ohne denselben, porhanden, daß der von jenem Wahn Getriebene den Zwed, welcher allein ihn leitet, die Zeugung, oft 10 sogar verabscheut und verhindern möchte: nämlich bei fast allen unehelichen Liebschaften. Dem dargelegten Charafter ber Sache gemäß wird, nach dem endlich erlangten Genuß, jeder Berliebte eine wundersame Enttäuschung erfahren, und darüber erstaunen, daß das so sehnsuchtsvoll Begehrte nichts mehr leistet, als jede 15 andere Geschlechtsbefriedigung; so daß er sich nicht sehr dadurch gefördert sieht. Jener Wunsch nämlich verhielt sich zu allen seinen übrigen Wünschen, wie sich die Gattung verhält gum Individuo, also wie ein Unendliches zu einem Endlichen. Die Befriedigung hingegen kommt eigentlich nur der Gattung zu Gute 20 und fällt deshalb nicht in das Bewuktsenn des Individuums, welches hier, vom Willen der Gattung beseelt, mit jeglicher Aufopferung, einem Zwede biente, ber gar nicht sein eigener war. Daher also findet jeder Berliebte, nach endlicher Bollbringung des großen Werkes, sich angeführt: denn der Wahn ist ver-25 schwunden, mittelft bessen hier das Individuum der Betrogene der Gattung war. Demgemäß sagt Plato sehr treffend: hoorn άπαντων αλαζονεστατον (voluptas omnium maxime vaniloqua). Phileb. 319.

Dies Alles aber wirft seinerseits wieder Licht zuruck auf die Instinkte und Runsttriebe der Thiere. Ohne Zweisel sind auch diese von einer Art Wahn, der ihnen den eigenen Genuß vorgaukelt, befangen, während sie so emsig und mit Selbstverleugnung für die Gattung arbeiten, der Bogel sein Nest baut, das Insekt den allein passenden Ort für die Sier sucht, oder gar Jagd auf Raub macht, der, ihm selber ungeniehbar, als Futter für die künstigen Larven neben die Sier gelegt werden muß, die Biene, die Wespe, die Ameise ihrem künstlichen Bau und ihrer höchst komplicirten Oekonomie obliegen. Sie Alle leitet sicherlich ein

Wahn, welcher dem Dienste der Gattung die Maste eines egoistischen Zwedes vorstedt. Um uns den innern oder subjektiven Vorgang, der den Aeußerungen des Instinkts zum Grunde liegt, fahlich zu machen, ist dies wahrscheinlich der einzige Weg. Aeukerlich aber, oder objektiv, stellt sich uns, bei den vom In- 5 stinkt stark beherrschten Thieren, namentlich ben Insekten, ein Ueberwiegen des Ganglien- d.i. des subjektiven Nervensnstems über das objektive oder Cerebral-Snitem dar; woraus qu schließen ist, daß sie nicht sowohl von der objektiven, richtigen Auffassung, als von subjektiven, Bunsch erregenden Borstellun- 10 gen, welche durch die Einwirkung bes Gangliensnstems auf das Gehirn entstehen, und demzufolge von einem gewissen Bahn getrieben werden: und dies wird der physiologische Sergana bei allem Justinkt senn. — Bur Erläuterung erwähne ich noch. als ein anderes, wiewohl schwächeres Beispiel vom Instinkt im 15 Menschen, den fapriziösen Appetit ber Schwangeren: er scheint daraus zu entspringen, daß die Ernährung des Embryo bisweilen eine besondere oder bestimmte Modifikation des ihm zufließen= den Blutes verlangt; worauf die solche bewirkende Speise sich sofort der Schwangeren als Gegenstand heiker Sehnsucht dar= 20 stellt, also auch hier ein Wahn entsteht. Demnach hat das Weib einen Instinkt mehr als der Mann: auch ist das Ganglieninstem beim Weibe viel entwickelter. - Aus dem groken Uebergewicht des Gehirns beim Menschen erklärt sich, daß er wenigere Instinkte hat, als die Thiere, und daß selbst diese wenigen leicht 25 irre geleitet werden können. Nämlich der die Auswahl gur Ge-Schlechtsbefriedigung instinktiv leitende Schönheitssinn wird irre geführt, wenn er in Sang zur Päderastie ausartet; Dem analog, wie die Schmeiffliege (Musca vomitoria), statt ihre Gier, ihrem Instinkt gemäß, in faulendes Kleisch zu legen, sie in die Bluthe 30 des Arum dracunculus legt, verleitet durch den fadaverosen Geruch diefer Bflange.

Daß nun aller Geschlechtsliebe ein durchaus auf das zu Erzeugende gerichteter Instinkt zum Grunde liegt, wird seine volle Gewißheit durch genauere Zergliederung desselben erhalten, der 35 wir uns deshalb nicht entziehen können. — Zuvörderst gehört hiesher, daß der Mann von Natur zur Unbeständigkeit in der Liebe, das Weib zur Beständigkeit geneigt ist. Die Liebe des Mannes

sinkt merklich, von dem Augenblick an, wo sie Befriedigung erhalten hat: fast jedes andere Weib reizt ihn mehr als das, welches er schon besint: er sehnt sich nach Abwechselung. Die Liebe des Weibes hingegen steigt von eben jenem Augenblic an. Dies 5 ist eine Folge des Zweds der Natur, welche auf Erhaltung und daher auf möglichst starke Bermehrung der Gattung gerichtet ist. Der Mann nämlich tann, bequem, über hundert Rinder im Jahre zeugen, wenn ihm eben so viele Weiber zu Gebote stehen; bas Weib hingegen könnte, mit noch so vielen Männern, boch nur 10 ein Rind im Jahr (von Zwillingsgeburten abgesehen) zur Welt bringen. Daher sieht er sich stets nach andern Weibern um; sie hingegen hängt fest dem Einen an: denn die Natur treibt sie, instinktmäßig und ohne Reflexion, sich den Ernährer und Beschützer der fünftigen Brut zu erhalten. Demaufolge ist die ehe= 15 liche Treue dem Manne fünstlich, dem Weibe natürlich, und also Chebruch des Weibes, wie objektiv, wegen der Folgen, so auch subjektiv, wegen der Naturwidrigkeit, viel unverzeihlicher als der des Mannes.

Aber um gründlich zu senn und die volle Ueberzeugung zu gewinnen, daß das Wohlgefallen am andern Geschlecht, so obsiektiv es uns dünken mag, doch bloß verlarvter Instinkt, d. i. Sinn der Gattung, welche ihren Typus zu erhalten strebt, ist, müssen wir sogar die bei diesem Wohlgefallen uns leitenden Rückssichten näher untersuchen und auf das Specielle derselben eingehen, so so seltsam auch die hier zu erwähnenden Specialitäten in einem philosophischen Werke figuriren mögen. Diese Rücksichten zerfalsen in solche, welche unmittelbar den Typus der Gattung, d. i. die Schönheit, betreffen, in solche, welche auf psychische Eigensschaften gerichtet sind, und endlich in bloß relative, welche aus der erforderten Korrektion oder Neutralisation der Einseitigkeiten und Abnormitäten der beiden Individuen durch einander hervorsgehen. Wir wollen sie einzeln durchgehen.

Die oberste, unsere Wahl und Neigung leitende Rüdsicht ist das Alter. Im Ganzen lassen wir es gelten von den Jahren 25 der eintretenden bis zu denen der aushörenden Menstruation, geben jedoch der Periode vom achtzehnten bis achtundzwanzigsten Jahre entschieden den Borzug. Außerhalb jener Jahre hingegen kann kein Weib uns reizen: ein altes, d. h. nicht mehr menstruirtes Weib erregt unsern Abscheu. Jugend ohne Schönheit hat immer noch Reiz; Schönheit ohne Jugend keinen. — Offenbar ist die hiebei uns unbewuft leitende Absicht die Möglichkeit der Zeugung überhaupt: daher verliert jedes Individuum an Reiz für das andere Geschlecht in dem Maake, als es sich von der zur Zeu= 5 gung ober gur Empfängniß tauglichsten Beriode entfernt. - Die aweite Rudficht ist die der Gefundheit: atute Rrantheiten stören nur vorübergehend, dronische, oder gar Rachexien, ichreden ab; weil sie auf das Rind übergehen. — Die dritte Rücksicht ist das Stelett: weil es die Grundlage des Typus der Gattung ist. 10 Nächst Alter und Rrantheit stößt nichts uns so sehr ab, wie eine verwachsene Gestalt: sogar bas schönste Gesicht tann nicht bafür entschädigen; vielmehr wird selbst bas hählichste, bei geradem Buchse, unbedingt vorgezogen. Ferner empfinden wir jedes Mißverhältnig des Steletts am stärkften, 3. B. eine verkurzte, ge= 15 stauchte, turzbeinige Figur u. bgl. m., auch hinkenden Gang, wo er nicht Folge eines äußern Zufalls ift. Singegen tann ein auffallend ichoner Buchs alle Mängel erseten: er bezaubert uns. Sieher gehört auch der hohe Werth, den alle auf die Rleinheit der Füße legen: er beruht darauf, daß diese ein wesentlicher Cha= 20 rafter der Gattung sind, indem fein Thier Tarsus und Metatarsus zusammengenommen so klein hat, wie der Mensch, welches mit dem aufrechten Gange gusammenhängt: er ist ein Plantigrade. Demgemäß fagt auch Jesus Sirach (26, 23: nach ber verbesserten Uebersetung von Kraus): "Ein Weib, das gerade 25 gebaut ist und ichone Fuße hat, ist wie die goldenen Säulen auf den silbernen Stuhlen." Auch die Zähne sind uns wichtig; weil sie für die Ernährung wesentlich und gang besonders erblich find. - Die vierte Rudficht ist eine gewisse Fulle des Fleiiches, also ein Vorherrichen der vegetativen Funktion, der Bla- 30 sticität: weil diese dem Kötus reichliche Nahrung verspricht: das her stößt große Magerkeit uns auffallend ab. Ein voller weib= licher Busen übt einen ungemeinen Reiz auf das männliche Geschlecht aus: weil er, mit den Propagationsfunktionen des Beibes in direktem Zusammenhange stehend, dem Neugeborenen reich= 35 liche Nahrung verspricht. Singegen erregen übermäßig fette Weiber unsern Widerwillen: die Ursache ift, daß diese Beschaffenheit auf Atrophie des Uterus, also auf Unfruchtbarkeit deutet;

welches nicht der Kopf, aber der Instinkt weiß. — Erst die letzte Rüdsicht ist die auf die Schönheit des Gesichts. Auch hier kommen vor Allem die Knochentheile in Betracht; daher hauptsächlich auf eine schöne Nase gesehen wird, und eine kurze, aufsesestüller Nase Alles verdirbt. Ueber das Lebensglück unzähliger Mädchen hat eine kleine Biegung der Nase, nach unten oder nach oben, entschieden, und mit Recht: denn es gilt den Typus der Gattung. Ein kleiner Mund, mittelst kleiner Maxillen, ist sehr wesensch, als specifischer Charakter des Menschenantlitzes, im Gegensat der Thiermäuler. Ein zurückliegendes, gleichsam weggeschnittenes Kinn ist besonders widerlich; weil mentum prominulum ein ausschließlicher Charakterzug unserer Species ist. Endlich kommt die Rücksicht auf schöne Augen und Stirn: sie hängt mit den psychischen Eigenschaften zusammen, zumal mit den intellektuellen, welche von der Mutter erben.

Die unbewußten Rudsichten, welche andererseits die Neigung ber Weiber befolgt, können wir natürlich nicht so genau angeben. Im Gangen läßt sich Folgendes behaupten. Gie geben dem Alter von 30 bis 35 Jahren den Borzug, namentlich auch 20 vor dem der Jünglinge, die doch eigentlich die höchste menschliche Schönheit darbieten. Der Grund ist, daß sie nicht vom Geschmad, sondern vom Instinkt geleitet werden, welcher im besagten Alter die Akme der Zeugungskraft erkennt. Ueberhaupt sehen sie wenig auf Schönheit, namentlich des Gesichts: es ist 25 als ob sie diese dem Rinde zu geben allein auf sich nähmen. Sauptsächlich gewinnt sie die Rraft und der damit zusammenhängende Muth des Mannes: denn diese versprechen die Reugung fräftiger Rinder und zugleich einen tapfern Beschützer derselben. Jeden förperlichen Fehler des Mannes, jede Abweichung 30 pom Inpus, kann, in Sinsicht auf das Rind, das Weib bei der Beugung aufheben, badurch daß sie selbst in ben nämlichen Studen untadelhaft ift, ober gar auf ber entgegengesetten Seite excedirt. Sievon ausgenommen sind allein die Eigenschaften des Mannes, welche seinem Geschlecht eigenthümlich sind und welche 85 daher die Mutter dem Rinde nicht geben kann: dahin gehört der mannliche Bau bes Steletts, breite Schultern, schmale Suften, gerade Beine, Mustelfraft, Muth, Bart u. f. w. Daber tommt es, daß Weiber oft häkliche Männer lieben, aber nie einen

unmännlichen Mann: weil sie dessen Mängel nicht neutralisiren können.

Die zweite Art der Rudfichten, welche der Geschlechtsliebe jum Grunde liegen, ist die auf die psnchischen Eigenschaften. Sier werden wir finden, daß das Weib durchgängig von den 5 Eigenschaften bes Herzens ober Charafters im Manne angezogen wird, — als welche vom Bater erben. Borzüglich ist es Festigfeit des Willens, Entschlossenheit und Muth, vielleicht auch Redlichkeit und Herzensgüte, wodurch das Weib gewonnen wird. Hingegen üben intellektuelle Vorzüge keine direkte und instinkt= 10 mäßige Gewalt über sie aus; eben weil sie nicht vom Bater erben. Unverstand schadet bei Weibern nicht: eher noch könnte überwiegende Geistesfraft, oder gar Genie, als eine Abnormität, ungunstig wirken. Daber sieht man oft einen häklichen, dummen und roben Menschen einen wohlgebildeten, geistreichen und 15 liebenswürdigen Mann bei Weibern ausstechen. Auch werden Ehen aus Liebe bisweilen geschlossen zwischen geistig höchst heterogenen Befen: 3. B. er roh, fraftig und beschränkt, fie gart empfindend, fein denkend, gebildet, afthetisch u. f. w.; ober er gar genial und gelehrt, sie eine Gans: 20

> Sic visum Veneri; cui placet impares Formas atque animos sub juga aënea Saevo mittere cum joco.

Der Grund ist, daß hier ganz andere Rüdsichten vorwalten, als die intellektuellen: — die des Instinkts. Bei der Ehe ist es 25 nicht auf geistreiche Unterhaltung, sondern auf die Erzeugung der Kinder abgesehen: sie ist ein Bund der Herzen, nicht der Köpfe. Es ist ein eitles und lächerliches Borgeben, wenn Weiber beshaupten, in den Geist eines Mannes sich verliebt zu haben, oder es ist die Ueberspannung eines entarteten Wesens. — Männer 30 hingegen werden in der instinktiven Liebe nicht durch die Chasrakter=Eigenschaften des Weibes bestimmt; daher so viele Sokratesse ihre Xanthippen gesunden haben, z. B. Shakespeare, Albrecht Dürer, Byron u. s. w. Wohl aber wirken hier die instellektuellen Eigenschaften ein; weil sie von der Mutter erben: 35 jedoch wird ihr Einsluß von dem der körperlichen Schönheit, als welche, wesentlichere Punkte betreffend, unmittelbarer wirkt, leicht überwogen. Inzwischen geschieht es, im Gefühl oder nach der

Erfahrung jenes Einflusses, daß Mütter ihre Töchter schöne Rünste, Sprachen u. dgl. erlernen lassen, um sie für Mänsner anziehend zu machen; wobei sie dem Intellekt durch künstliche Mittel nachhelfen wollen, eben wie vorkommenden Falls den Süsten und Busen. — Wohl zu merken, daß hier überall die Rede allein ist von der ganz unmittelbaren, instinktartigen Anziehung, aus welcher allein die eigentliche Verliebtheit erwächst. Daß ein verständiges und gebildetes Weib Verstand und Geist an einem Manne schätzt, daß ein Mann, aus vernünstiger Uebersolegung, den Charakter seiner Braut prüft und berücksichtigt, thut nichts zu der Sache, wovon es sich hier handelt: dergleichen begründet eine vernünstige Wahl bei der Ehe, aber nicht die leidensschaftliche Liebe, welche unser Thema ist.

Bis hieher habe ich blog die absoluten Rudsichten, d. h. 15 solche, die für Jeden gelten, in Betracht genommen: ich tomme jest zu den relativen, welche individuell sind; weil bei ihnen es darauf abgesehen ist, den bereits sich mangelhaft darstellenden Inpus der Gattung zu rektifiziren, die Abweichungen von demselben, welche die eigene Berson des Wählenden ichon an sich 20 trägt, zu korrigiren und so zur reinen Darstellung des Inpus zurudzuführen. Sier liebt daher Jeder, was ihm abgeht. Bon der individuellen Beschaffenheit ausgehend und auf die individuelle Beschaffenheit gerichtet, ist die auf solchen relativen Rudsichten beruhende Wahl viel bestimmter, entschiedener und extlusiver, als 25 die blok von den absoluten ausgehende; daher der Ursprung der eigentlich leidenschaftlichen Liebe, in der Regel, in diesen relativen Rudlichten liegen wird, und nur der der gewöhnlichen, leichteren Neigung in den absoluten. Demgemäß pflegen es nicht gerade die regelmäßigen, vollkommenen Schönheiten ju fenn, welche die 30 großen Leidenschaften entzünden. Damit eine solche wirklich leis benschaftliche Neigung entstehe, ist etwas erfordert, welches sich nur durch eine chemische Metapher ausdruden läft: beibe Bersonen muffen einander neutralifiren, wie Gaure und Alfali gu einem Mittelsalz. Die hiezu erforderlichen Bestimmungen sind im 35 Wesentlichen folgende. Erstlich: alle Geschlechtlichkeit ift Einseitigfeit. Diese Ginseitigkeit ist in Ginem Individuo entschiedener ausgesprochen und in höherm Grade vorhanden, als im Andern: daher kann sie in jedem Individuo besser durch Eines als bas

Undere vom andern Geschlecht erganzt und neutralisirt werben, indem es einer der seinigen individuell entgegengesetten Einseitigfeit bedarf, zur Erganzung des Inpus der Menschheit im neu zu erzeugenden Individuo, als auf deffen Beschaffenheit immer Alles hinausläuft. Die Physiologen wissen, daß Mannheit und 5 Weiblichkeit ungählige Grade gulassen, durch welche jene bis gum widerlichen Gynander und Sypospadaus sinkt, diese bis gur anmuthigen Andrognne steigt: von beiden Seiten aus fann der vollfommene Hermaphroditismus erreicht werden, auf welchem Individuen stehen, welche, die gerade Mitte zwischen beiden Geschlech= 10 tern haltend, keinem beizugählen, folglich gur Fortpflanzung untauglich sind. Bur in Rede stehenden Neutralisation zweier Individualitäten durch einander ist dem zu Folge erfordert, daß der bestimmte Grad feiner Mannheit dem bestimmten Grad ihrer Weiblichkeit genau entspreche; damit beide Ginseitigkeiten einander 15 gerade aufheben. Demnach wird ber männlichste Mann bas weiblichste Weib suchen und vice versa, und eben so jedes Individuum das ihm im Grade der Geschlechtlichkeit entsprechende. Inwiefern nun hierin zwischen Zweien das erforderliche Berhältniß Statt habe, wird instinktmäßig von ihnen gefühlt, und liegt, 20 nebst ben andern relativen Rudfichten, ben höhern Graden ber Berliebtheit zum Grunde. Während daher die Liebenden pathe tisch von der Sarmonie ihrer Seelen reden, ist meistens die hier nachgewiesene, das zu erzeugende Wesen und seine Bollkommenheit betreffende Zusammenstimmung ber Rern ber Sache, und an 25 berselben auch offenbar viel mehr gelegen, als an der harmonie ihrer Seelen, - welche oft, nicht lange nach ber Sochzeit, sich in eine Schreiende Disharmonie aufloft. Sieran Schließen Sich nun die ferneren relativen Rudfichten, welche barauf beruhen, daß Jedes seine Schwächen, Mängel und Abweichungen vom 30 Inpus durch das Andere aufzuheben trachtet, damit sie nicht im zu erzeugenden Rinde sich perpetuiren, oder gar zu völligen Abnormitäten anwachsen. Je schwächer in Sinsicht auf Mustelfraft ein Mann ift, besto mehr wird er fraftige Weiber suchen: eben so das Beib ihrerseits. Da nun aber dem Beibe eine schwä= 35 dere Muskelkraft naturgemäß und in der Regel ist; so werden auch in der Regel die Weiber den fraftigeren Mannern den Borjug geben. - Ferner ist eine wichtige Rudsicht die Größe. Rleine

Männer haben einen entschiedenen Sang zu großen Weibern, und vice versa: und zwar wird in einem kleinen Mann die Vorliebe für große Weiber um so leidenschaftlicher senn, als er selbst von einem großen Bater gezeugt und nur durch den Gins fluß der Mutter klein geblieben ist; weil er vom Bater das Gefäßinstem und die Energie besselben, die einen großen Rörper mit Blut zu versehen vermag, überkommen hat: waren hingegen sein Bater und Grokvater schon klein: so wird jener Sang sich weniger fühlbar machen. Der Abneigung eines großen Weibes 10 gegen große Männer liegt die Absicht der Natur zum Grunde, eine zu große Rasse zu vermeiden, wenn sie, mit den von die= sem Weibe zu ertheilenden Kräften, zu schwach ausfallen würde, um lange zu leben. Wählt dennoch ein folches Weib einen großen Gatten, etwan um sich in ber Gesellschaft besser zu prasentiren; 15 so wird, in der Regel, die Nachkommenschaft die Thorheit büken. — Sehr entschieden ist ferner die Rudsicht auf die Romplexion. Blonde verlangen durchaus Schwarze oder Braune; aber nur selten diese jene. Der Grund hievon ift, daß blondes Saar und blaue Augen icon eine Spielart, fast eine Abnormität ausmachen: 20 ben weißen Mäusen, ober wenigstens den Schimmeln analog. In keinem andern Welttheil sind sie, selbst nicht in der Rabe ber Bole, einheimisch, sondern allein in Europa, und offenbar von Standinavien ausgegangen. Beiläufig sei hier meine Meinung ausgesprochen, daß dem Menschen die weiße Sautfarbe 25 nicht natürlich ist, sondern er von Natur schwarze, oder braune Saut hat, wie unsere Stammväter die Sindu; daß folglich nie ein weiker Mensch ursprünglich aus dem Schooke der Natur hervorgegangen ist, und es also keine weiße Rasse giebt, so viel auch von ihr geredet wird, sondern jeder weiße Mensch ein ab-30 geblichener ift. In den ihm fremden Norden gedrängt, wo er nur so besteht, wie die exotischen Bflangen, und, wie diese, im Winter des Treibhauses bedarf, wurde der Mensch, im Laufe der Jahrtausende, weiß. Die Zigeuner, ein Indischer, erst seit un= gefähr vier Jahrhunderten eingewanderter Stamm, zeigen ben 35 Uebergang von der Romplexion der Hindu gur unfrigen\*). In

<sup>\*)</sup> Das Ausführlichere hierüber findet man in Parerga, Bd. 2, §.92 ber erkten Auflage.

Shopenhauer, II.

ber Geschlechtsliebe strebt daber die Natur zum dunkeln Saar und braunen Auge, als zum Urtnpus, zurud: die weiße Sautfarbe aber ift zur zweiten Natur geworden; wiewohl nicht fo, daß die braune der Hindu uns abstieße. — Endlich sucht auch in den einzelnen Rörpertheilen Jedes das Rorrektiv seiner Man- 6 gel und Abweichungen, und um so entschiedener, je wichtiger ber Theil ist. Daher haben stumpfnäsige Individuen ein unaussprechliches Wohlgefallen an Habichtsnasen, an Papagaiengesichtern: eben so ist es rudsichtlich aller übrigen Theile. Menschen von übermäßig ichlantem, lang gestredten Rörper- und Gliederbau 10 fönnen sogar einen über die Gebühr gedrungenen und verfürzten ichon finden. — Analog walten die Rücklichten auf das Temperament: Jeder wird das entgegengesette vorziehen; jedoch nur in bem Maaß als das seinige ein entschiedenes ist. - Wer selbst, in irgend einer Rudsicht, sehr vollkommen ift, sucht und liebt zwar 15 nicht die Unvollkommenheit in eben dieser Rudficht, söhnt sich aber leichter als Andere damit aus; weil er selbst die Rinder vor großer Unvollkommenheit in diesem Stude sichert. 3. B. wer selbst sehr weiß ist, wird sich an einer gelblichen Gesichtsfarbe nicht stoken: wer aber diese hat, wird die blendende Weike göttlich 20 schön finden. - Der seltene Fall, daß ein Mann sich in ein entschieden häfliches Weib verliebt, tritt ein, wann, bei ber oben erörterten genauen Sarmonie des Grades der Geschlechtlichkeit, ihre sämmtlichen Abnormitäten gerade die entgegengesekten, also das Korrektiv, der seinigen sind. Die Berliebtheit pflegt alsdann 25 einen hohen Grad zu erreichen.

Der tiefe Ernst, mit welchem wir jeden Körpertheil des Weibes prüfend betrachten, und sie ihrerseits das Selbe thut, die kritissche Skrupulosität, mit der wir ein Weib, das uns zu gefallen anfängt, mustern, der Eigensinn unserer Wahl, die gespannte Aufs 200 merksamkeit, womit der Bräutigam die Braut beobachtet, seine Behutsamkeit, um in keinem Theile getäuscht zu werden, und der große Werth, den er auf jedes Mehr oder Weniger, in den wesentlichen Theilen, legt, — Alles dieses ist der Wichtigkeit des Zwedes ganz angemessen. Denn das Neuzuerzeugende wird, ein 25 ganzes Leben hindurch, einen ähnlichen Theil zu tragen haben: ist z. B. das Weib nur ein wenig schief; so kann dies leicht ihrem Sohn einen Puckel ausladen, und so in allem Uebrigen. —

Bewuktsenn von dem Allen ist freilich nicht porhanden: vielmehr wähnt Jeder nur im Interesse seiner eigenen Wollust (bie im Grunde gar nicht dabei betheiligt senn kann) jene schwierige Wahl au treffen: aber er trifft sie genau so, wie es, unter Boraus= 5 setzung seiner eigenen Rorporisation, dem Interesse der Gattung gemäß ist, beren Inpus möglichst rein zu erhalten die geheime Aufgabe ift. Das Individuum handelt hier, ohne es zu wissen, im Auftrage eines Söheren, der Gattung: daher die Wichtigkeit, welche es Dingen beilegt, die ihm, als solchem, gleichgültig senn 10 könnten, ja müßten. — Es liegt etwas gang Eigenes in dem tiefen, unbewußten Ernst, mit welchem zwei junge Leute verichiedenen Geschlechts, die sich jum ersten Male seben, einander betrachten: dem forschenden und durchdringenden Blid, den sie auf einander werfen; der sorgfältigen Musterung, die alle Buge 15 und Theile ihrer beiderseitigen Personen zu erleiden haben. Die= fes Forschen und Brüfen nämlich ist die Meditation des Ge= nius der Gattung über das durch sie Beide mögliche Individuum und die Rombination seiner Eigenschaften. Nach dem Resultat derselben fällt der Grad ihres Wohlgefallens an einander 20 und ihres Begehrens nach einander aus. Dieses kann, nachdem es schon einen bedeutenden Grad erreicht hatte, plöklich wieder erlöschen, durch die Entdedung von Etwas, das vorhin unbemerkt geblieben war. - Dergestalt also meditirt in Allen, die zeugungsfähig sind, der Genius der Gattung das kommende Ge-25 schlecht. Die Beschaffenheit desselben ist das große Werk, womit Rupido, unablässig thätig, spekulirend und sinnend, beschäftigt ist. Gegen die Wichtigkeit seiner großen Angelegenheit, als welche die Gattung und alle kommenden Geschlechter betrifft, sind Die Angelegenheiten der Individuen, in ihrer ganzen ephemeren 30 Gesammtheit, sehr geringfügig: daber ist er stets bereit, diese rudsichtslos zu opfern. Denn er verhält sich zu ihnen wie ein Un= sterblicher zu Sterblichen, und seine Interessen zu den ihren wie unendliche zu endlichen. Im Bewußtsenn also, Angelegenheiten höherer Art, als alle solche, welche nur individuelles Wohl und 25 Wehe betreffen, zu verwalten, betreibt er dieselben, mit erhabener Ungestörtheit, mitten im Getümmel des Rrieges, oder im Gemühl des Geschäftslebens, oder awischen dem Wüthen einer Best. und geht ihnen nach bis in die Abgeschiedenheit des Rlosters.

Wir haben im Obigen gesehen, daß die Intensität der Berliebtheit mit ihrer Individualisirung wächst, indem wir nachwiesen, wie die forperliche Beschaffenheit zweier Individuen eine solche senn tann, daß, jum Behuf möglichster Serstellung bes Inpus der Gattung, das eine die ganz specielle und vollkom= 5 mene Ergänzung des andern ist, welches daher seiner ausschließlich begehrt. In diesem Fall tritt schon eine bedeutende Leiden= schaft ein, welche eben badurch, daß sie auf einen einzigen Gegen= stand und nur auf diesen gerichtet ist, also gleichsam im spe= ci ellen Auftrag der Gattung auftritt, sogleich einen edleren und 10 erhabeneren Anstrich gewinnt. Aus dem entgegengesekten Grunde ist der bloke Geschlechtstrieb, weil er, ohne Individualisirung, auf Alle gerichtet ist und die Gattung bloß der Quantität nach, mit wenig Rudsicht auf die Qualität, zu erhalten strebt, gemein. Nun aber kann die Individualisirung, und mit ihr die Intensi= 15 tät der Verliebtheit, einen so hohen Grad erreichen, daß, ohne ihre Befriedigung, alle Guter der Welt, ja, das Leben selbst sei= nen Werth verliert. Sie ist alsbann ein Bunich, welcher zu einer heftigkeit anwächst, wie durchaus kein anderer, daher gu jedem Opfer bereit macht und, im Fall die Erfüllung unabander= 20 lich verlagt bleibt, jum Wahnsinn, ober jum Gelbstmord führen fann. Die einer folden überschwänglichen Leidenschaft zum Grunde liegenden unbewußten Rudfichten muffen, außer den oben nachgewiesenen, noch andere senn, welche wir nicht so vor Augen haben. Wir mussen daher annehmen, daß hier nicht nur die Ror= 25 porisation, sondern auch der Wille des Mannes und der Intellekt des Weibes eine specielle Angemessenheit zu einander ha= ben, in Folge welcher von ihnen allein ein gang bestimmtes Inbividuum erzeugt werden fann, beffen Existeng der Genius der Gattung hier beabsichtigt, aus Gründen, die, als im Wesen des 30 Dinges an sich liegend, uns unzugänglich sind. Ober eigentlicher zu reden: ber Wille zum Leben verlangt hier, sich in einem genau bestimmten Individuo zu objektiviren, welches nur von Diesem Bater mit bieser Mutter gezeugt werden fann. Dieses metaphysische Begehr des Willens an sich hat zunächst teine 35 andere Wirfungsfphare in der Reihe der Befen, als die Bergen der fünftigen Eltern, welche bemnach von diesem Drange ergriffen werden und nun ihrer felbit wegen ju wünschen mahnen,

was blok einen für jekt noch rein metaphylischen. d. h. aukerhalb der Reihe wirklich vorhandener Dinge liegenden Zwed hat. Also der aus der Urquelle aller Wesen hervorgehende Drang des fünftigen, hier erst möglich gewordenen Individuums, ins 5 Dasenn zu treten, ist es, was sich in der Erscheinung darstellt als die hohe, Alles außer sich gering achtende Leidenschaft der fünftigen Eltern für einander, in der That als ein Wahn ohne Gleichen, vermöge deffen ein solcher Berliebter alle Guter ber Welt hingeben wurde, für den Beischlaf mit diesem Weibe, -10 der ihm doch in Wahrheit nicht mehr leistet, als jeder andere. Daß es dennoch bloß hierauf abgesehen sei, geht daraus her= por, daß auch diese hohe Leidenschaft, so gut wie jede andere, im Genuk erlischt. - gur großen Berwunderung der Theil= nehmer. Sie erlischt auch bann, wann, durch etwanige Unfrucht= 15 barkeit des Weibes (welche, nach Hufeland, aus 19 zufälligen Ronstitutionssehlern entspringen tann), der eigentliche metaphysi= Sche Zwed vereitelt wird; eben so, wie er es täglich wird in Millionen zertretener Reime, in denen doch auch das selbe metaphylische Lebensprincip zum Dasenn strebt; wobei fein anderer 20 Trost ist, als daß dem Willen gum Leben eine Unendlichkeit von Raum, Beit, Materie und folglich unerschöpfliche Gelegenheit zur Wiederkehr offen steht.

Dem Theophrastus Paracelsus, der diese Thema nicht behandelt hat und dem mein ganzer Gedankengang fremd 25 ist, muß doch ein Mal die hier dargelegte Einsicht, wenn auch nur flüchtig, vorgeschwebt haben, indem er, in ganz anderem Kontext und in seiner desultorischen Manier, folgende merkwürdige Aeußerung hinschrieb: Hi sunt, quos Deus copulavit, ut eam, quae fuit Uriae et David; quamvis ex diametro (sic 26 enim sibi humana mens persuadebat) cum justo et legitimo matrimonio pugnaret hoc. — — sed propter Salomonem, qui aliunde nasci non potuit, nisi ex Bathsebea, conjuncto David semine, quamvis meretrice, conjunxit eos Deus (De vita longa, I, 5).

Die Sehnsucht ber Liebe, der imegos, welchen in zahllosen Wendungen auszudrücken die Dichter aller Zeiten unablässig besichäftigt sind und den Gegenstand nicht erschöpfen, ja, ihm nicht genug thun können, diese Sehnsucht, welche an den Besitz eines

bestimmten Weibes die Vorstellung einer unendlichen Gäligkeit knüpft und einen unaussprechlichen Schmerz an den Gedanken. daß er nicht zu erlangen sei, - diese Sehnsucht und dieser Schmerz ber Liebe können nicht ihren Stoff entnehmen aus den Bedürfnissen eines ephemeren Individuums; sondern fie find der Geuf- n ger des Geistes der Gattung, welcher hier ein unersekliches Mittel zu seinen Zweden zu gewinnen, oder zu verlieren sieht und daher tief aufstöhnt. Die Gattung allein hat unendliches Leben und ist daher unendlicher Wünsche, unendlicher Befriedigung und unendlicher Schmerzen fähig. Diese aber sind hier in der engen 10 Bruft eines Sterblichen eingekerkert: fein Wunder daber, wenn eine solche bersten zu wollen scheint und keinen Ausdruck finden kann für die sie erfüllende Ahndung unendlicher Wonne oder unendlichen Webes. Dies also giebt den Stoff zu aller erotischen Poesie erhabener Gattung, die sich demgemäß in transscendente, 15 alles Irdische überfliegende Metaphern versteigt. Dies ist das Thema des Petrarka, der Stoff zu den St. Preuxs, Werthern und Jakopo Ortis, die außerdem nicht zu verstehen, noch zu erflären senn würden. Denn auf etwanigen geistigen, überhaupt auf objektiven, realen Vorzügen der Geliebten kann jene 20 unendliche Werthschätzung derselben nicht beruhen: schon weil sie bazu dem Liebenden oft nicht genau genug bekannt ist; wie dies Betrarka's Fall war. Der Geist der Gattung allein vermag mit Einem Blide gu feben, welchen Werth fie fur ihn, ju feinen Zweden hat. Auch entstehen die großen Leidenschaften in der 25 Regel beim ersten Unblid:

Who ever lov'd, that lov'd not at first sight?\*)

Shakespeare, As you like it, III, 5.

Merimurdig ist in dieser Hinsicht eine Stelle in dem seit 250 Jahren berühmten Roman Guzman de Alfarache, von Mateo 30 Aleman: No es necessario, para que uno ame, que pase distancia de tiempo, que siga discurso, ni haga eleccion, sino que con aquella primera y sola vista, concurran juntamente cierta correspondencia ó consonancia, ó lo que acá solemos vulgarmente decir, una confrontacion de 35

<sup>\*)</sup> Wer liebte je, der nicht beim ersten Anblick liebte?

sangre, à que por particular influxo suelen mover las estrellas. (Damit Einer liebe, ist es nicht nöthig, daß viel Beit verstreiche, daß er Ueberlegung anstelle und eine Wahl treffe; sondern nur, daß bei jenem ersten und alleinigen Anblick s eine gewisse Angemessenheit und Uebereinstimmung gegenseitig ausammentreffe, oder Das, was wir hier im gemeinen Leben eine Sompathie des Blutes zu nennen pflegen, und wozu ein besonderer Einfluß der Gestirne anzutreiben pflegt.) P.II, L.III, c.5. Demgemäß ist auch der Berlust der Geliebten, durch einen Neben= 10 buhler, oder durch den Tod, für den leidenschaftlich Liebenden ein Schmerz, ber jeden andern übersteigt; eben weil er transscendenter Art ist, indem er ihn nicht bloß als Individuum trifft, son= dern ihn in seiner essentia aeterna, im Leben der Gattung angreift, in beren speciellem Willen und Auftrage er hier berufen 15 war. Daher ist Eifersucht so quaalvoll und so grimmig, und ist die Abtretung der Geliebten das größte aller Opfer. -Ein Seld ichamt fich aller Rlagen, nur nicht ber Liebesklagen; weil in diesen nicht er, sondern die Gattung winselt. — In der "großen Zenobia" des Calderon ift im zweiten Att eine Scene 20 zwischen der Renobia und dem Decius, wo dieser saat:

> Cielos, luego tu me quieres? Perdiera cien mil victorias, Volviérame, etc.

25

(Himmel! also Du liebst mich?! Dafür wurde ich hunderttausend Siege aufgeben, wurde umkehren, u. s. w.)

Sier wird die Ehre, welche bisher jedes Interesse überwog, aus dem Felde geschlagen, sobald die Geschlechtsliebe, d. i. das Interesse der Gattung, ins Spiel kommt und einen entschiedenen Bortheil vor sich sieht: denn diese ist gegen jedes, auch noch so wichtige Interesse bloßer Individuen unendlich überwiegend. Ihm allein weichen daher Ehre, Pflicht und Treue, nachdem sie jeder andern Bersuchung, selbst der Drohung des Todes, widerstanden haben. — Eben so sinden wir im Privatleben, daß in keinem Punkte Gewissenhaftigkeit so selten ist, wie in diesem: sie wird hier bisweilen sogar von sonst redlichen und gerechten Leuten bei Seite geseht, und der Ehebruch rücksichtslos begangen, wann die leidenschaftliche Liebe, d. h. das Interesse der Gattung, sich ihrer

bemächtigt hat. Es scheint sogar, als ob sie dabei einer höheren Berechtigung sich bewußt zu senn glaubten, als die Interessen ber Individuen je verleihen können; eben weil sie im Interesse ber Gattung handeln. Merkwürdig ist in dieser Sinsicht Chamforts Aeukerung: Quand un homme et une femme ont l'un 5 pour l'autre une passion violente, il me semble toujours que, quelque soient les obstacles qui les séparent, un mari, des parens etc., les deux amans sont l'un à l'autre, de par la Nature, qu'ils s'appartiennent de droit divin, malgré les lois et les conventions humaines. Wer sich hierüber ereifern 10 wollte, ware auf die auffallende Nachsicht zu verweisen, welche ber Seiland im Evangelio der Chebrecherin widerfahren läßt, indem er zugleich die selbe Schuld bei allen Anwesenden vorausfekt. - Der größte Theil des Defgmeron erscheint, von diesem Gesichtspunkt aus, als bloker Spott und Hohn des Genius 15 der Gattung über die von ihm mit Rüken getretenen Rechte und Interessen der Individuen. — Mit gleicher Leichtigkeit werden Standesunterschiede und alle ähnlichen Verhältnisse, wann sie ber Berbindung leidenschaftlich Liebender entgegenstehen, beseitigt und für nichtig erklärt vom Genius der Gattung, der seine, endlosen 20 Generationen angehörenden Zwede verfolgend solche Menschensahungen und Bedenken wie Spreu wegbläft. Aus dem selben tief liegenden Grunde wird, wo es die Zwede verliebter Leiden= schaft gilt, jede Gefahr willig übernommen und selbst ber sonst Zaghafte wird hier muthig. — Auch im Schauspiele und im Ro= 25 man sehen wir, mit freudigem Antheil, die jungen Leute, welche ihre Liebeshändel, d. i. das Interesse der Gattung, verfechten, den Sieg davontragen über die Alten, welche nur auf das Wohl der Individuen bedacht sind. Denn das Streben der Liebenden scheint uns um so viel wichtiger, erhabener und deshalb 30 gerechter, als jedes ihm etwan entgegenstehende, wie die Gattung bedeutender ist, als das Individuum. Demgemäß ist das Grundthema fast aller Romödien das Auftreten des Genius der Gattung mit seinen Zweden, welche bem personlichen Interesse ber bargestellten Individuen zuwiderlaufen und daher das Glud derselben 35 zu untergraben drohen. In der Regel sett er es durch, welches, als ber poetischen Gerechtigkeit gemäß, den Zuschauer befriedigt; weil dieser fühlt, daß die Zwede der Gattung denen der Indivi-

duen weit vorgehen. Daher verläft er, am Schluf, die sieg= gefrönten Liebenden gang getroft, indem er mit ihnen den Wahn theilt, sie hätten ihr eigenes Glud gegründet, welches sie vielmehr dem Wohl der Gattung zum Opfer gebracht haben, dem 5 Willen der vorsorglichen Alten entgegen. In einzelnen, abnormen Lustspielen hat man versucht, die Sache umzukehren und das Glud der Individuen, auf Rosten der Zwede der Gattung, durchzusegen: allein ba empfindet der Buschauer ben Schmerz, den ber Genius der Gattung erleidet, und wird durch die dadurch ge-10 sicherten Bortheile der Individuen nicht getröstet. Als Beispiele Dieser Art fallen mir ein Paar sehr bekannte fleine Stude bei: La reine de 16 ans. und Le mariage de raison. In Trauerspielen mit Liebeshändeln gehen meistens, indem die Zwede der Gattung vereitelt werden, die Liebenden, welche deren Werk-15 zeug waren, zugleich unter: 3. B. in Romeo und Julia, Tanfred. Don Rarlos, Wallenstein, Braut von Melling u. a. m.

Das Berliebtsenn eines Menschen liefert oft komische, mit= unter auch tragische Phanomene; Beides, weil er, pom Geiste der Gattung in Besitz genommen, jest von diesem beherrscht 20 wird und nicht mehr sich selber angehört: dadurch wird sein Sandeln dem Individuo unangemessen. Was, bei den höheren Graden des Berliebtsenns, seinen Gedanken einen so poetischen und erhabenen Unstrich, sogar eine transscendente und hoperphysische Richtung giebt, vermöge welcher er seinen eigentlichen, 25 sehr physischen Zwed gang aus den Augen zu verlieren scheint, ist im Grunde Dieses, daß er jest vom Geiste der Gattung, dessen Angelegenheiten unendlich wichtiger, als alle, bloße Individuen betreffende sind, beseelt ist, um, in dessen speciellem Auftrag, die gange Existeng einer indefinit langen Nachkommenschaft, 30 von dieser individuell und genau bestimmten Beschaffenheit, welche sie gang allein von ihm als Vater und seiner Geliebten als Mutter erhalten fann, zu begründen, und die außerdem, als eine folde, nie zum Dasenn gelangt, während die Objektivation des Willens zum Leben dieses Dasenn ausdrücklich erfordert. 85 Das Gefühl, in Angelegenheiten von so transscendenter Wichtig= feit zu handeln, ist es, was den Berliebten so hoch über alles Irdische, ja über sich selbst emporhebt und seinen sehr physischen Münschen eine so hnperphysische Einkleidung giebt, daß die Liebe

eine poetische Episode sogar im Leben des prosaischesten Menschen wird; in welchem letteren Kall die Sache bisweilen einen tomischen Anstrich gewinnt. - Jener Auftrag des in der Gattung sich objektivirenden Willens stellt, im Bewuftsenn des Berliebten, sich dar unter der Maske der Anticipation einer unendlichen Gälig= 5 feit, welche für ihn in ber Bereinigung mit diesem weiblichen Individuo zu finden ware. In den höchsten Graden der Berliebtheit wird nun diese Chimare so strahlend, daß, wenn sie nicht erlangt werden fann, das Leben selbst allen Reiz verliert und nunmehr so freudenleer, schaal und ungenießbar erscheint, daß 10 der Efel davor sogar die Schreden des Todes überwindet; daher es dann bisweilen freiwillig abgekurzt wird. Der Wille eines solchen Menschen ist in den Strudel des Willens der Gattung gerathen, oder dieser hat so sehr das Uebergewicht über den individuellen Willen erhalten, daß, wenn solcher in ersterer Eigen= 15 schaft nicht wirksam senn kann, er verschmäht, es in lekterer zu senn. Das Individuum ist hier ein zu schwaches Gefäß, als daß es die, auf ein bestimmtes Objekt koncentrirte, unendliche Sehnsucht des Willens der Gattung ertragen könnte. In diesem Kall ist daher der Ausgang Selbstmord, bisweilen doppelter Selbst- 20 mord beider Liebenden; es sei denn, daß die Ratur, gur Rettung des Lebens, Wahnsinn eintreten ließe, welcher dann mit seinem Schleier bas Bewußtsenn jenes hoffnungslosen Zustandes umhüllt. - Rein Jahr geht hin, ohne durch mehrere Fälle aller dieser Arten die Realität des Dargestellten zu belegen

Aber nicht allein hat die unbefriedigte verliebte Leidenschaft bisweilen einen tragischen Ausgang, sondern auch die befriedigte führt öfter zum Unglück, als zum Glück. Denn ihre Anforderunsgen kollidiren oft so sehr mit der persönlichen Wohlsahrt des Bestheiligten, daß sie solche untergraben, indem sie mit seinen übris 30 gen Verhältnissen unvereindar sind und den darauf gebauten Lebensplan zerstören. Ja, nicht allein mit den äußeren Verhältnissen sieben Individualität, indem sie sich auf Personen wirft, welche, abgesehen vom Geschlechtsverhältniß, dem Liebenden verhaßt, vers 35 ächtlich, ja zum Abscheu sehn würden. Aber so sehr wieden mächstiger ist der Wille der Gattung als der des Individuams, daß der Liebende über alle sene ihm widerlichen Eigenschaften die

Augen schließt, Alles übersieht, Alles verkennt und sich mit dem Gegenstande seiner Leidenschaft auf immer verbindet: so gänzlich verblendet ihn jener Wahn, welcher, sobald der Wille der Gattung erfüllt ist, verschwindet und eine verhaßte Lebensgefährtinn übrig läßt. Nur hieraus ist es erklärlich, daß wir oft sehr vernünstige, ja ausgezeichnete Männer mit Drachen und Scheteuseln verbunden sehen, und nicht begreisen, wie sie eine solche Wahl haben treffen können. Dieserhalb stellten die Alten den Amor blind dar. Ja, ein Berliebter kann sogar die unerträglichen Temperaments und Charaktersehler seiner Braut, welche ihm ein gequältes Leben verheißen, deutlich erkennen und bitter empfinden, und doch nicht abgeschrecht werden:

I ask not, I care not, If guilt's in thy heart; I know that I love thee, Whatever thou art\*).

Denn im Grunde sucht er nicht seine Sache, sondern die eines Dritten, der erst entstehen soll; wiewohl ihn der Wahn umfängt, als wäre was er sucht seine Sache. Aber gerade dieses Nichtsole seine Sache suchen, welches überall der Stämpel der Größe ist, giebt auch der leidenschaftlichen Liebe den Anstrich des Erhabenen und macht sie zum würdigen Gegenstande der Dichtung. — Endslich verträgt sich die Geschlechtsliebe sogar mit dem äußersten Hah gegen ihren Gegenstand; daher schon Plato sie der Liebe der Wölfe zu den Schaasen verglichen hat. Dieser Fall tritt nämlich ein, wann ein leidenschaftlich Liebender, troß allem Bemühen und Flehen, unter keiner Bedingung Erhörung sinden kann:

I love and hate her\*\*).

Shakespeare, Cymb., III, 5.

so Der Haß gegen die Geliebte, welcher sich dann entzündet, geht bisweilen so weit, daß er sie ermordet und darauf sich selbst. Ein

15

85

<sup>\*)</sup> Ich frag' nicht, ich sorg' nicht, Ob Schuld in dir ist: Ich lieb' dich, das weiß ich, Was immer du bist.

<sup>\*\*)</sup> Ich liebe und hasse sie.

Paar Beispiele dieser Art pflegen sich jährlich zu ereignen: man wird sie in den Zeitungen sinden. Ganz richtig ist daher der Goethe'sche Bers:

Bei aller verschmähten Liebe! beim höllischen Elemente! Ich wollt', ich wüht' was ärger's, daß ich's fluchen könnte!

Es ist wirklich keine Hoperbel, wenn ein Liebender die Kälte der Geliebten und die Freude ihrer Eitelkeit, die sich an seinem Leisden weidet, als Grausamkeit bezeichnet. Denn er steht unter dem Einsluß eines Triebes, der, dem Instinkt der Insekten verswandt, ihn zwingt, allen Gründen der Bernunst zum Troh, seis 10 nen Zwed unbedingt zu versolgen, und alles Andere hintanszusehen: er kann nicht davon lassen. Nicht Einen, sondern schon manchen Petrarka hat es gegeben, der unerfüllten Liebesdrang, wie eine Fessel, wie einen Eisenblock am Fuß, sein Leben hinsdurch schleppen mußte und in einsamen Wäldern seine Seuszer 15 aushauchte: aber nur dem einen Petrarka wohnte zugleich die Dichtergabe ein; so daß von ihm Goethe's schöner Vers gilt:

Und wenn der Mensch in seiner Quaal verstummt, Gab mir ein Gott, zu sagen, wie ich leibe.

In der That führt der Genius der Gattung durchgängig 20 Krieg mit den schühenden Genien der Individuen, ist ihr Bersfolger und Feind, stets bereit das persönliche Glück schonungslos zu zerstören, um seine Zwecke durchzusehen; ja, das Wohl ganzer Nationen ist disweilen das Opfer seiner Launen geworden: ein Beispiel dieser Art führt uns Shakespeare vor in Heinrich VI., 25 Th. 3, A. 3, Sc. 2 und 3. Dies Alles beruht darauf, daß die Gattung, als in welcher die Wurzel unsers Wesens liegt, ein näheres und früheres Recht auf uns hat, als das Individuum; daher ihre Angelegenheiten vorgehen. Im Gefühl hievon haben die Alten den Genius der Gattung im Rupido personifizirt, 80 einem, seines kindischen Aussehns ungeachtet, feindsäligen, grausamen und daher verschrienen Gott, einem kapriziosen, despotischen Dämon, aber dennoch Herrn der Götter und Menschen:

συ δ'ω θεων τυραννε κ'ανθροπων, Ερως!
(Tu, deorum hominumque tyranne, Amor!)

85

Mörderisches Geschoß, Blindheit und Flügel sind seine Attribute. Die letteren deuten auf den Unbestand: dieser tritt, in der Rezgel, erst mit der Enttäuschung ein, welche die Folge der Befriebigung ist.

Weil nämlich die Leidenschaft auf einem Wahn beruhte, der Das, was nur für die Gattung Werth hat, vorspiegelte als für das Individuum werthvoll, muß, nach erlangtem Zwede der Gattung, die Täuschung verschwinden. Der Geist der Gattung, welcher das Individuum in Besit genommen hatte, läßt es wieder frei. Bon ihm verlassen fällt es zurüd in seine ursprüngliche Beschräntung und Armuth, und sieht mit Berwunderung, daß nach so hohem, heroischen und unendlichen Streben, für seinen Genuß nichts abgesallen ist, als was jede Geschlechtsbestriedigung leistet: es sindet sich, wider Erwarten, nicht glüdlicher als zuvor. Es merkt, daß es der Betrogene des Willens der Gattung gewesen ist. Daher wird, in der Regel, ein beglüdter Theseus seine Ariadne verlassen. Wäre Petrarta's Leidenschaft befriedigt worden; so wäre von Dem an sein Gesang verstummt, wie der des Vogels, sobald die Eier gelegt sind.

Sier sei es beiläufig bemerkt, daß, so sehr auch meine Metaphysik der Liebe gerade den in dieser Leidenschaft Berstrickten mißfallen wird, dennoch, wenn gegen dieselbe Bernunftbetrachtungen überhaupt etwas vermöchten, die von mir aufgedeckte Grundwahrheit, vor allem Andern, zur Ueberwältigung derselben bezo fähigen müßte. Allein es wird wohl beim Ausspruch des alten Komikers bleiben: Quae res in se neque consilium, neque modum habet ullum, eam consilio regere non potes.

Ehen aus Liebe werden im Interesse der Gattung, nicht der Individuen geschlossen. Zwar wähnen die Betheiligten ihr eigesones Glüd zu fördern: allein ihr wirklicher Zwed ist ein ihnen selbst fremder, indem er in der Hervordringung eines nur durch sie möglichen Individuums liegt. Durch diesen Zwed zusammens geführt sollen sie fortan suchen, so gut als möglich mit einander auszukommen. Aber sehr oft wird das durch senen instinktiven Wahn, welcher das Wesen der leidenschaftlichen Liebe ist, zusammengebrachte Paar im Uedrigen von der heterogensten Beschaffensheit senn. Dies kommt an den Tag, wann der Wahn, wie er nothwendig muß, verschwindet. Demgemäß fallen die aus Liebe

geschlossenen Eben in der Regel unglüdlich aus: denn durch sie wird für die kommende Generation auf Rosten der gegenwärtigen geforgt. Quien se casa por amores, ha de vivir con dolores (Wer aus Liebe heirathet, hat unter Schmerzen zu leben) sagt das Spanische Sprichwort. — Umgekehrt verhält es sich mit den aus D Ronvenienz, meistens nach Wahl der Eltern, geschlossenen Chen. Die hier waltenden Rudsichten, welcher Art sie auch senn mögen, sind wenigstens reale, die nicht von selbst verschwinden können. Durch sie wird für das Glud der Vorhandenen, aber freilich zum Nachtheil der Rommenden, gesorgt; und jenes bleibt doch 10 problematisch. Der Mann, welcher, bei seiner Berheirathung, auf Geld, statt auf Befriedigung seiner Neigung sieht, lebt mehr im Individuo, als in der Gattung; welches der Wahrheit gerade entgegengesetzt ist, daher es sich als naturwidrig darstellt und eine gewisse Berachtung erregt. Ein Mädchen, welches, dem 15 Rath seiner Eltern entgegen, den Antrag eines reichen und nicht alten Mannes ausschlägt, um, mit Sintansehung aller Ronveniengrudfichten, allein nach feinem instinktiven Sange zu mahlen, bringt sein individuelles Wohl dem der Gattung gum Opfer. Aber eben deswegen kann man ihm einen gewissen Beifall nicht 20 versagen: denn es hat das Wichtigere vorgezogen und im Sinne ber Natur (näher, der Gattung) gehandelt; während die Eltern im Sinne des individuellen Egoismus riethen. - Dem Allen zufolge gewinnt es den Anschein, als mükte, bei Abschliekung einer Che, entweder das Individuum oder das Interesse der Gat= 25 tung zu furz kommen. Meistens steht es auch so: denn daß Ronvenienz und leidenschaftliche Liebe Sand in Sand giengen. ist der seltenste Glücksfall. Die physisch, moralisch, oder intel= lektuell elende Beschaffenheit der meisten Menschen mag zum Theil ihren Grund darin haben, daß die Ehen gewöhnlich nicht aus 30 reiner Wahl und Neigung, sondern aus allerlei äußeren Rudsichten und nach zufälligen Umständen geschlossen werden. Wird jedoch neben der Konvenienz auch die Neigung in gewissem Grade berüdsichtigt; so ist dies gleichsam eine Abfindung mit dem Ge= nius der Gattung. Glüdliche Eben sind bekanntlich selten; eben 35 weil es im Wesen der Ehe liegt, daß ihr hauptzwed nicht die gegenwärtige, sondern bie fommende Generation ift. Indeffen sei zum Troste garter und liebender Gemuther noch hinzugefügt,

daß bisweilen der leidenschaftlichen Geschlechtsliebe sich ein Gesühl ganz andern Ursprungs zugesellt, nämlich wirkliche, auf Uebereinstimmung der Gesinnung gegründete Freundschaft, welche jedoch meistens erst dann hervortritt, wann die eigentliche Geschlechtsliebe in der Befriedigung erloschen ist. Jene wird alsdann meistens daraus entspringen, daß die einander ergänzenden und entsprechenden physischen, moralischen und intellektuellen Eigenschaften beider Individuen, aus welchen, in Rücssicht auf das zu Erzeugende, die Geschlechtsliebe entstand, eben auch in Beziehung auf die Individuen selbst, als entgegengesehte Temperamentseigenschaften und geistige Borzüge sich zu einander ergänzend verhalten und dadurch eine Harmonie der Gemüther begründen.

Die ganze hier abgehandelte Metaphysik der Liebe steht mit meiner Metaphysik überhaupt in genauer Berbindung, und das 15 Licht, welches sie auf diese zurüdwirst, läßt sich in Folgendem resumiren.

Eshat sich ergeben, daß die sorgfältige und durch ungählige Stufen bis zur leidenschaftlichen Liebe steigende Auswahl bei der Befriedigung des Geschlechtstriebes auf dem höchst ernsten Antheil 20 beruht, welchen der Mensch an der speciellen persönlichen Beschaffenheit des tommenden Geschlechts nimmt. Dieser überaus mertwürdige Antheil nun bestätigt zwei in den vorhergegangenen Rapiteln dargethane Wahrheiten: 1) Die Ungerstörbarkeit des Wesens an sich des Menschen, als welches in jenem kommenden 25 Geschlechte fortlebt. Denn jener so lebhafte und eifrige, nicht aus Reflexion und Borfak, sondern aus dem innersten Zuge und Triebe unsers Wesens entspringende Antheil könnte nicht so un= vertilgbar vorhanden senn und so große Macht über den Menichen ausüben, wenn dieser absolut vergänglich ware und ein 30 von ihm wirklich und durchaus verschiedenes Geschlecht blok der Beit nach auf ihn folgte. 2) Daß sein Wesen an sich mehr in ber Gattung als im Individuo liegt. Denn jenes Interesse an ber speciellen Beschaffenheit der Gattung, welches die Wurzel aller Liebeshändel, von der flüchtigften Reigung bis gur ernstlichsten 25 Leidenschaft, ausmacht, ist Jedem eigentlich die höchste Angelegenheit, nämlich die, deren Gelingen oder Miglingen ihn am empfindlichsten berührt; daher sie vorzugsweise die Bergensange= legenheit genannt wird: auch wird diesem Interesse, wann es

sich stark und entschieden ausgesprochen hat, jedes bloß die eigene Berson betreffende nachgesett und nöthigenfalls aufgeopfert. Dadurch also bezeugt der Mensch, daß ihm die Gattung näher liegt, als das Individuum, und er unmittelbarer in Jener, als in Diesem lebt. — Warum bemnach hängt ber Verliebte mit ganglicher 5 Hingebung an den Augen seiner Auserkorenen und ist bereit, ihr jedes Opfer zu bringen? - Weil sein un fterblicher Theil es ist, der nach ihr verlangt; nach allem Sonstigen immer nur ber sterbliche. - Jenes lebhafte, oder gar inbrunstige, auf ein bestimmtes Weib gerichtete Verlangen ist sonach ein unmittelbares 10 Unterpfand der Ungerstörbarkeit des Kerns unsers Wesens und seines Fortbestandes in der Gattung. Diesen Fortbestand nun aber für etwas Geringfügiges und Ungenügendes zu halten, ist ein Jrrthum, der daraus entspringt, daß man unter dem Fortleben der Gattung sich nichts weiter denkt, als das fünftige Dasenn 15 uns ähnlicher, jedoch in keinem Betracht mit uns identischer Wesen, und dies wieder, weil man, von der nach Auken gerichteten Erkenntnik ausgehend, nur die äußere Gestalt der Gattung, wie wir diese anschaulich auffassen, und nicht ihr inneres Wesen in Betracht zieht. Dieses innere Wesen aber gerade ist es, was un= 20 ferm eigenen Bewuftsenn, als beffen Rern, jum Grunde liegt, daher sogar unmittelbarer, als dieses selbst ist und, als Ding an sich, frei vom principio individuationis, eigentlich das Selbe und Identische ist in allen Individuen, sie mogen neben, oder nach einander dasenn. Dieses nun ist der Wille zum Leben, also ge= 25 rade Das, was Leben und Fortdauer so dringend verlangt. Dies eben bleibt demnach vom Tode verschont und unangefochten. Aber auch: es kann es zu keinem bessern Zustande bringen, als sein gegenwärtiger ist: mithin ist ihm, mit dem Leben, das beständige Leiden und Sterben der Individuen gewiß. Bon diesem es 3u 30 befreien, ist der Berneinung des Willens gum Leben vorbehalten, als durch welche ber individuelle Wille sich vom Stamm ber Gattung losreißt und jenes Dasenn in derselben aufgiebt. Für Das, was er sodann ist, fehlt es uns an Begriffen, ja. an allen Datis zu solchen. Wir können es nur bezeichnen als Das= 35 jenige, welches die Freiheit hat, Wille gum Leben gu fenn, ober nicht. Für den lettern Kall bezeichnet der Buddhaismus es mit dem Borte Nirwana, bessen Etymologie in der Anmerkung gum

Schlusse des 41. Kapitels gegeben worden. Es ist der Punkt, welcher aller menschlichen Erkenntniß, eben als solcher, auf immer unzugänglich bleibt. —

Wenn wir nun, vom Standpunkte dieser letzten Betrachtung aus, in das Gewühl des Lebens hineinschauen, erbliden wir Alle mit der Noth und Plage desselben beschäftigt, alle Kräfte anstrengend, die endlosen Bedürfnisse zu befriedigen und das vielgestaltete Leiden abzuwehren, ohne jedoch etwas Anderes das für hoffen zu dürsen, als eben die Erhaltung dieses geplagten, individuellen Dasenns, eine kurze Spanne Zeit hindurch. Daszwischen aber, mitten in dem Getümmel, sehen wir die Blide zweier Liebenden sich sehnsüchtig begegnen: — jedoch warum so heimlich, furchtsam und verstohlen? — Weil diese Liebenden die Verräther sind, welche heimlich danach trachten, die ganze Noth und Plackerei zu perpetuiren, die sonst ein baldiges Ende erreichen würde, welches sie vereiteln wollen, wie ihres Gleichen es früher vereitelt haben. Diese Betrachtung greift nun schon in das folgende Kapitel hinüber.

## Anhang zum vorstehenden Kapitel.

Ούτως αναιδως εξεκινησας τοδε το όρμα και που τουτο φευξεσθαι δοκεις;

Πεφευγα· τ'αληθες γας ισχυςον τςεφω. Soph.

Auf Seite 618 habe ich der Päderastie beiläusig ers wähnt und sie als einen irre geleiteten Instinkt bezeichnet. Dies schien mir, als ich die zweite Auflage bearbeitete, genügend. Seitdem hat weiteres Nachdenken über diese Berirrung mich in derselben ein merkwürdiges Problem, jedoch auch dessen Lösung entdeden lassen. Diese setzt das vorstehende Rapitel voraus, wirft aber auch wieder Licht auf dasselbe zurück, gehört also zur Bervollständigung, wie zum Beleg der dort dargelegten Grundansicht.

Schopenhauer. II.

20

An sich selbst betrachtet nämlich stellt die Baderastie sich bar als eine nicht blok widernatürliche, sondern auch im höchsten Grade widerwärtige und Abscheu erregende Monstrosität, eine Sandlung, auf welche allein eine völlig perverse, verschrobene und entartete Menschennatur irgend ein Mal hatte gerathen s fönnen, und die sich höchstens in gang vereinzelten Fallen wiederholt hatte. Wenden wir nun aber uns an die Erfahrung; fo finden wir das Gegentheil hievon: wir sehen nämlich dieses Lafter, trot feiner Abscheulichkeit, ju allen Zeiten und in allen Ländern der Welt, völlig im Schwange und in häufiger Aus= 10 übung. Allbefannt ift, daß dasselbe bei Griechen und Römern allgemein verbreitet war, und ohne Scheu und Schaam öffentlich eingestanden und getrieben wurde. Sievon zeugen alle alten Schriftsteller, mehr als zur Genüge. Zumal sind die Dichter sammt und sonders voll davon: nicht ein Mal der keusche Birgil 15 ist auszunehmen (Ecl. 2). Sogar ben Dichtern ber Urzeit, bem Orpheus (den deshalb die Manaden gerriffen) und dem Thamyris, ja, den Göttern selbst, wird es angedichtet. Ebenfalls reden die Philosophen viel mehr von dieser, als von der Weiberliebe: besonders scheint Plato fast teine andere zu tennen, und 20 eben so die Stoiker, welche sie als des Weisen würdig erwähnen (Stob. ecl. eth., L. II, c. 7). Sogar bem Sofrates rühmt Plato, im Symposion, es als eine beispiellose Selbenthat nach, bak er ben, sich ihm bagu anbietenden Alfibiades verschmäht habe. Auch Aristoteles (Pol. II, 9) spricht von der Baderastie 25 als etwas Gewöhnlichem, ohne sie zu tabeln, führt an, daß sie bei den Relten in öffentlichen Ehren gestanden habe, und bei den Rretern die Geseke sie begünstigt hatten, als Mittel gegen Uebervölkerung, erzählt (c. 10) die Männerliebschaft des Gesetzgebers Philolaos u. s. w. Cicero sagt sogar: Apud Graecos 30 opprobrio fuit adolescentibus, si amatores non haberent. Für gelehrte Leser bedarf es hier überhaupt keiner Belege: sie erinnern sich beren gu Sunderten: benn bei ben Alten ift Alles voll davon. Aber selbst bei den roheren Bölfern, namentlich bei den Galliern, war das Laster sehr im Schwange. Wenden wir 85 uns nach Asien, so sehen wir alle Länder dieses Welttheils, und zwar von den frühesten Reiten an, bis zur gegenwärtigen herab, von dem Laster erfüllt, und zwar ebenfalls ohne es sonderlich zu

verhehlen: Sindu und Chinesen nicht weniger, als die Islamitischen Bölker, beren Dichter wir ebenfalls viel mehr mit ber Rnaben-, als mit der Weiberliebe beschäftigt finden: wie denn 2.B. im Gulistan des Sadi das Buch "von der Liebe" aus= 5 Schlieflich von jener redet. Auch den Sebräern war dies Laster nicht unbekannt; da Altes und Neues Testament desselben als strafbar erwähnen. Im Chriftlichen Europa endlich hat Religion, Gesekgebung und öffentliche Meinung ihm mit aller Macht entgegenarbeiten muffen: im Mittelalter stand überall Todesstrafe darauf, 10 in Frankreich noch im 16. Jahrhundert der Feuertod, und in England wurde noch mahrend des ersten Drittels dieses Jahrhunderts die Todesstrafe dafür unnachläklich vollzogen; jest ist es Deportation auf Lebenszeit. So gewaltiger Maahregeln also bedurfte es, um dem Laster Einhalt zu thun; was denn zwar 15 in bedeutendem Maaße gelungen ist, jedoch keineswegs bis gur Ausrottung besselben; sondern es schleicht, unter bem Schleier bes tiefsten Geheimnisses, allezeit und überall umber, in allen Ländern und unter allen Ständen, und tommt, oft wo man es am wenigsten erwartete, ploglich zu Tage. Auch ift es in den 20 früheren Jahrhunderten, trok allen Todesstrafen, nicht anders bamit gewesen: bies bezeugen die Erwähnungen desselben und Anspielungen barauf in ben Schriften aus allen jenen Zeiten. -Wenn wir nun alles Dieses uns vergegenwärtigen und wohl erwägen; so sehen wir die Baderaftie zu allen Zeiten und in allen 25 Ländern auf eine Weise auftreten, die gar weit entfernt ist von ber, welche wir zuerst, als wir sie bloß an sich selbst betrachteten, also a priori, porausgesett hatten. Nämlich die gangliche Allgemeinheit und beharrliche Unausrottbarfeit ber Sache beweist, dak sie irgendwie aus der menschlichen Natur selbst hervorgeht; 30 ba sie nur aus diesem Grunde jederzeit und überall unausbleiblich auftreten fann als ein Beleg zu dem

Naturam expelles furca, tamen usque recurret.

Dieser Folgerung können wir daher uns schlechterdings nicht entsiehen, wenn wir redlich verfahren wollen. Ueber diesen Thats bestand aber hinwegzugehen und es beim Schelten und Schimpsen auf das Laster bewenden zu lassen, wäre freilich leicht, ist jedoch nicht meine Art mit den Problemen fertig zu werden; sondern,

meinem angeborenen Beruf, überall der Wahrheit nachzuforschen und den Dingen auf den Grund zu kommen, auch hier getreu, erkenne ich zunächst das sich darstellende und zu erklärende Phäsnomen, nebst der unvermeidlichen Folgerung daraus, an. Daß nun aber etwas so von Grund aus Naturwidriges, ja, der 5 Natur gerade in ihrem wichtigsten und angelegensten Zwed Entsgegentretendes aus der Natur selbst hervorgehen sollte, ist ein so unerhörtes Paradoxon, daß dessen Erklärung sich als ein schweres Problem darstellt, welches ich jedoch jeht, durch Ausbedung des ihm zum Grunde liegenden Naturgeheimnisses lösen werde.

Bum Ausgangspunkt biene mir eine Stelle bes Aristoteles in Polit., VII, 16. - Daselbst fest er auseinander, erstlich: daß zu junge Leute ichlechte, ichwache, mangelhafte und flein bleibende Rinder zeugen; und weiterhin, daß das Gelbe von den Erzeugnissen der zu alten gilt: τα γαρ των πρεσβυτερων εκγονα, 15 καθαπερ τα των νεωτερων, ατελη γιγνεται, και τοις σωμασι, και ταις διανοιαις, τα δε των γεγηρακοτων ασθενη (nam, ut juniorum, ita et grandiorum natu foetus inchoatis atque imperfectis corporibus mentibusque nascuntur: eorum vero, qui senio confecti sunt, suboles infirma et imbecilla est). 20 Was nun dieserhalb Aristoteles als Regel für den Einzelnen, das stellt Stobaos als Gesek für die Gemeinschaft auf, am Schlusse seiner Darlegung ber peripatetischen Philosophie (Ecl. eth., L. II, c. 7 in fine): προς την ρωμην των σωματων και τελειοτητα δειν μητε νεωτερων αγαν, μητε πρεσβυτερων τους 25 γαμούς ποιεισθαί, ατέλη γαο γιγνέσθαι, κατ' αμφοτέρας τας ήλικιας, και τελειως ασθενη τα εκγονα (oportet, corporum roboris et perfectionis causa, nec juniores justo, nec seniores matrimonio jungi, quia circa utramque aetatem proles fieret imbecillis et imperfecta). Aristoteles schreibt daher 30 vor, daß, wer 54 Jahr alt ist, feine Kinder mehr in die Welt seken soll; wiewohl er den Beischlaf noch immer, seiner Gesundheit, oder sonst einer Ursache halber, ausüben mag. Wie Dies zu bewerkstelligen sei, sagt er nicht: seine Meinung geht aber offenbar dahin, daß die in solchem Alter erzeugten Rinder 35 burch Abortus wegzuschaffen sind; da er diesen, wenige Zeilen porher, anempfohlen hat. — Die Natur nun ihrerseits fann die der Borschrift des Aristoteles zum Grunde liegende Thatsache

nicht leugnen, aber auch nicht aufheben. Denn, ihrem Grundsat natura non facit saltus zufolge, konnte sie die Saamenabsonderung des Mannes nicht plötlich einstellen; sondern auch hier, wie bei jedem Absterben, mußte eine allmälige Deteriora-5 tion vorhergeben. Die Zeugung während dieser nun aber wurde schwache, stumpfe, sieche, elende und furzlebende Menschen in die Welt sehen. Ja, sie thut es nur zu oft: die in späterm Alter gezeugten Rinder sterben meistens früh weg, erreichen wenigstens nie das hohe Alter, sind, mehr oder weniger, hin-10 fällig, franklich, schwach, und die von ihnen Erzeugten sind von ähnlicher Beschaffenheit. Was hier von der Zeugung im deklinirenden Alter gesagt ist, gilt eben so von der im unreifen. Nun aber liegt der Natur nichts so sehr am Herzen, wie die Erhaltung der Species und ihres ächten Inpus; wozu wohlbeschaffene. 15 tüchtige, fraftige Individuen das Mittel sind: nur solche will sie. Ja, sie betrachtet und behandelt (wie im Ravitel 41 gezeigt worden) im Grunde die Individuen nur als Mittel; als Zwed bloß die Species. Demnach sehen wir hier die Natur, in Folge ihrer eigenen Gesethe und 3mede, auf einen miglichen Buntt ge-20 rathen und wirklich in der Bedrängnik. Auf gewaltsame und von fremder Willfür abhängige Auskunftsmittel, wie das von Aristoteles angedeutete, konnte sie, ihrem Wesen gufolge, un= möglich rechnen, und eben so wenig barauf, bag bie Menschen, burch Erfahrung belehrt, die Rachtheile zu früher und zu später 25 Zeugung erkennen und bemgemäß ihre Gelufte zügeln wurden, in Folge vernünftiger, falter Ueberlegung. Auf Beides alfo tonnte, in einer so wichtigen Sache, die Natur es nicht antommen lassen. Jett blieb ihr nichts Anderes übrig, als von zwei Uebeln bas fleinere ju mahlen. Bu biesem 3med nun aber 30 mußte sie ihr beliebtes Werkzeug, den Instinkt, welcher, wie in porstehendem Rapitel gezeigt, das so wichtige Geschäft ber Zeugung überall leitet und dabei so seltsame Illusionen schafft, auch hier in ihr Interesse ziehen; welches nun aber hier nur dadurch geschehen konnte, daß sie ihn irre leitete (lui donna le change). 35 Die Natur kennt nämlich nur das Physische, nicht das Moralische: sogar ist zwischen ihr und der Moral entschiedener Antagonismus. Erhaltung des Individui, besonders aber der Species, in möglichster Bollkommenheit, ist ihr alleiniger 3med.

Zwar ist nun auch physisch die Päderastie den dazu verführten Jünglingen nachtheilig; jedoch nicht in so hohem Grade, daß es nicht von zweien Uebeln das kleinere wäre, welches sie demnach wählt, um dem sehr viel größern, der Depravation der Species, schon von Weitem auszuweichen und so das bleibende und zus nehmende Unglüd zu verhüten.

Dieser Borsicht der Natur zufolge stellt, ungefähr in dem von Aristoteles angegebenen Alter, in der Regel, eine paderastische Neigung sich leise und allmälig ein, wird immer deutlicher und entschiedener, in dem Maage, wie die Fähigkeit, starke und 10 gefunde Rinder zu zeugen, abnimmt. So veranstaltet es die Natur. Wohl zu merken jedoch, daß von diesem eintretenden Sange bis zum Laster selbst noch ein fehr weiter Weg ist. Zwar wenn, wie im alten Griechenland und Rom, oder zu allen Beiten in Afien, ihm fein Damm entgegengesett ift, tann er, 15 vom Beispiel ermuthigt, leicht gum Laster führen, welches bann, in Folge hievon, große Berbreitung erhält. In Europa hingegen stehen demselben so überaus mächtige Motive der Religion, der Moral, der Geseke und der Ehre entgegen, daß fast Jeder schon por dem bloken Gedanken gurudbebt, und wir demgemäß 20 annehmen durfen, daß unter etwan drei Sundert, welche jenen Sang spuren, höchstens Giner so schwach und hirnlos senn wird, ihm nachzugeben; um so gewisser, als dieser Sang erft in dem Alter eintritt, wo das Blut abgefühlt und der Geschlechtstrieb überhaupt gesunken ist, und er andererseits an der gereiften Ber- 25 nunft, an der durch Erfahrung erlangten Umsicht und der vielfach geübten Restigkeit so starke Gegner findet, daß nur eine von Haus aus schlechte Natur ihm unterliegen wird.

Inzwischen wird der Zweck, den die Natur dabei hat, das durch erreicht, daß jene Neigung Gleichgültigkeit gegen die Weiber 30 mit sich führt, welche mehr und mehr zunimmt, zur Abneigung wird und endlich dis zum Widerwillen anwächst. Hierin erreicht die Natur ihren eigentlichen Zweck um so sicherer, als, je mehr im Manne die Zeugungskraft abnimmt, desto entschiedener ihre widernatürliche Richtung wird. — Diesem entsprechend sinden 35 wir die Päderastie durchgängig als ein Laster Männer. Nur solche sind es, welche dann und wann, zum öffentlichen Standal, darauf betroffen werden. Dem eigentlich männlichen

Alter ist sie fremd, ja, unbegreiflich. Wenn ein Mal eine Ausnahme hievon vorkommt; so glaube ich, daß es nur in Folge einer zufälligen und vorzeitigen Depravation der Zeugungsfraft senn kann, welche nur schlechte Zeugungen liefern könnte, benen s vorzubeugen, die Natur sie ablenkt. Daher auch richten die in großen Städten leider nicht seltenen Rinaden ihre Winke und Antrage stets an ältere Herren, niemals an die im Alter ber Rraft stehenden, oder gar an junge Leute. Auch bei den Griechen, wo Beispiel und Gewohnheit hin und wieder eine Aus-10 nahme von dieser Regel herbeigeführt haben mag, finden wir von ben Schriftstellern, zumal ben Philosophen, namentlich Plato und Aristoteles, in der Regel, den Liebhaber ausdrüdlich als ältlich dargeftellt. Insbesondere ist in dieser Sinsicht eine Stelle des Plutarch bemerkenswerth im Liber amatorius, c. 5: 15 Ο παιδικός ερως, όψε γεγονώς, και παρ' ώραν τω βιω, νόθος και σκοτιος, εξελαυνει τον γνησιον ερωτα και πρεσβυτεμον. (Puerorum amor, qui, quum tarde in vita et intempestive, quasi spurius et occultus, exstitisset, germanum et natu majorem amorem expellit.) Sogar unter ben Göttern finden 20 wir nur die ältlichen, den Zeus und den Herakles, mit mannlichen Geliebten versehen, nicht den Mars, Apollo, Bachus, Merkur. — Inzwischen kann im Orient der in Folge der Polygamie entstehende Mangel an Weibern hin und wieder gezwungene Ausnahmen zu dieser Regel veranlassen: eben so in noch 25 neuen und daher weiberlosen Rolonien, wie Ralifornien u. s. w. - Dem entsprechend nun ferner, daß das unreife Sperma, eben so wohl wie das durch Alter depravirte, nur schwache, schlechte und ungludliche Zeugungen liefern fann, ift, wie im Alter, so auch in ber Jugend eine erotische Reigung solcher Art 30 zwischen Jünglingen oft vorhanden, führt aber wohl nur höchst felten zum wirklichen Lafter, indem ihr, außer den oben genannten Motiven, die Unichuld, Reinheit, Gemilsenhaftigfeit und Berschämtheit des jugendlichen Alters entgegensteht.

Aus dieser Darstellung ergiebt sich, daß, während das in 35 Betracht genommene Laster den Zweden der Natur, und zwar im Allerwichtigsten und ihr Angelegensten, gerade entgegenzuarbeiten scheint, es in Wahrheit eben diesen Zweden, wiewohl nur mittelbar, dienen muß, als Abwendungsmittel größerer Uebel. Es ist nämlich ein Phänomen der absterbenden und dann wieder der unreifen Zeugungsfraft, welche ber Species Gefahr broben: und wiewohl sie alle Beide aus moralischen Grunden pausiren sollten; so war hierauf doch nicht zu rechnen; da überhaupt die Natur das eigentlich Moralische bei ihrem Treiben D nicht in Anschlag bringt. Demnach griff die, in Folge ihrer eigenen Geseke, in die Enge getriebene Natur, mittelft Bertehrung des Instinkts, zu einem Nothbehelf, einem Stratagem, ja, man möchte sagen, sie bauete sich eine Eselsbrude, um, wie oben dargelegt, von zweien Uebeln dem größern zu entgehen. 10 Sie hat nämlich ben wichtigen Zwed im Auge, unglüdlichen Beugungen vorzubeugen, welche allmälig die gange Species depraviren fonnten, und da ist sie, wie wir gesehen haben, nicht strupulös in der Wahl der Mittel. Der Geift, in welchem sie hier verfährt, ist der selbe, in welchem sie, wie oben, Rapitel 27, 15 angeführt, die Wespen antreibt, ihre Jungen zu erstechen: benn in beiben Fällen greift sie jum Schlimmen, um Schlimmerem au entgehen: sie führt den Geschlechtstrieb irre, um seine verderblichsten Folgen zu vereiteln.

Meine Absicht bei dieser Darstellung ist zunächst die Lösung 20 des oben dargelegten auffallenden Problems gewesen; sodann aber auch die Bestätigung meiner, im vorstehenden Rapitel ausgeführten Lehre, daß bei aller Geschlechtsliebe der Instinkt die Zügel führt und Illusionen schafft, weil der Natur das Interesse der Gattung allen andern vorgeht, und daß Dies sogar bei 25 der hier in Rede stehenden, widerwärtigen Berirrung und Ausartung des Geschlechtstriebes gültig bleibt: indem auch hier, als legter Grund, die Zwede der Gattung sich ergeben, wiewohl sie, in diesem Fall, bloß negativer Art sind, indem die Natur babei prophylattisch verfährt. Diese Betrachtung wirft baher auf meine 30 gesammte Metaphysik ber Geschlechtsliebe Licht gurud. Ueberhaupt aber ist durch diese Darstellung eine bisher verborgene Wahrheit zu Tage gebracht, welche, bei aller ihrer Seltsamkeit, boch neues Licht auf das innere Wesen, den Geist und das Treiben der Natur wirft. Demgemäß hat es sich dabei nicht 35 um moralische Berwarnung gegen das Laster, sondern um das Berständniß des Wesens der Sache gehandelt. Uebrigens ift der wahre, lette, tief metaphysische Grund der Verwerflichkeit der

Päderastie dieser, daß, während der Wille zum Leben sich darin bejaht, die Folge solcher Bejahung, welche den Weg zur Erlösung offen hält, also die Erneuerung des Lebens, gänzlich abgeschnitten ist. — Endlich habe ich auch, durch Darlegung dieser paradoxen Sedanken, den durch das immer weitere Bekanntwerden meiner von ihnen so sorgfältig verhehlten Philosophie jetzt sehr deconscertirten Philosophieprofessoren eine kleine Wohlthat zusließen lassen wollen, indem ich ihnen Gelegenheit eröffnete zu der Versläumdung, daß ich die Päderastie in Schutz genommen und ans empfohlen hätte.

## Rapitel 45\*).

Bon der Bejahung des Willens zum Leben.

Wenn der Wille zum Leben sich bloß darstellte als Trieb zur Selbsterhaltung; so wurde dies nur eine Bejahung der in-15 dividuellen Erscheinung, auf die Spanne Zeit ihrer natürlichen Dauer senn. Die Mühen und Sorgen eines solchen Lebens würden nicht groß, mithin das Dasenn leicht und heiter ausfallen. Weil hingegen der Wille das Leben schlechthin und auf alle Zeit will, stellt er sich zugleich bar als Geschlechtstrieb, ber 20 es auf eine endlose Reihe von Generationen abgesehen hat. Dieser Trieb hebt jene Sorglosigkeit, Beiterkeit und Unschuld, die ein bloß individuelles Dasenn begleiten würden, auf, indem er in das Bewußtsenn Unruhe und Melancholie, in den Lebenslauf Unfälle. Sorge und Noth bringt. - Wenn er hingegen, wie 25 wir es an seltenen Ausnahmen sehen, freiwillig unterdrückt wird; so ist dies die Wendung des Willens, als welcher umtehrt. Er geht alsdann im Individuo auf, und nicht über dasselbe hinaus. Dies fann jedoch nur burch eine ichmergliche Gewalt geschen, die jenes sich selber anthut. Ift es aber geschehen; so wird dem 20 Bewuhtsenn jene Sorglosigkeit und Seiterkeit des bloß indivi-

<sup>\*)</sup> Dieses Rapitel bezieht sich auf §. 60 des ersten Bandes.

duellen Dasenns wiedergegeben, und zwar auf einer erhöhten Poteng. - Singegen an die Befriedigung jenes heftigsten aller Triebe und Buniche knupft sich ber Ursprung eines neuen Da= senns, also die Durchführung des Lebens, mit allen seinen Laften, Sorgen, Nöthen und Schmerzen, von Reuem; zwar in einem D andern Individuo: jedoch wenn Beide, wie sie in der Erscheinung verschieden sind, es auch schlechthin und an sich waren, wo bliebe bann die ewige Gerechtigkeit? - Das Leben stellt sich dar als eine Aufgabe, ein Bensum zum Abarbeiten, und daher, in der Regel, als ein steter Rampf gegen die Noth. Demnach 10 sucht Jeder durch und davon zu kommen, so gut es gehen will: er thut das Leben ab, wie einen Frohndienst, welchen er schuldig war. Wer aber hat diese Schuld kontrahirt? — Sein Erzeuger, im Genuß der Wollust. Also dafür, daß der Gine diese genossen hat, muß der Andere leben, leiden und sterben. In- 15 zwischen wissen wir und seben hier darauf zurud, daß die Berschiedenheit des Gleichartigen durch Raum und Zeit bedingt ist, welche ich in diesem Sinne das principium individuationis genannt habe. Sonst ware die ewige Gerechtigkeit nicht gu retten. Eben darauf, daß der Erzeuger im Erzeugten sich selbst 20 wiedererkennt, beruht die Baterliebe, vermöge welcher der Bater bereit ist, für sein Rind mehr zu thun, zu leiden und zu wagen, als für sich selbst. und zugleich dies als seine Schuldigkeit erfennt.

Das Leben eines Menschen, mit seiner endlosen Mühe, 25 Noth und Leiden, ist anzusehen als die Erklärung und Paraphrase des Zeugungsaktes, d. i. der entschiedenen Besahung des Willens zum Leben: zu derselben gehört auch noch, daß er der Natur einen Tod schuldig ist, und er denkt mit Beklemmung an diese Schuld. — Zeugt dies nicht davon, daß unser Dasenn eine 30 Berschuldung enthält? — Allerdings aber sind wir, gegen den periodisch zu entrichtenden Zoll, Geburt und Tod, immerwährend da, und genießen successiv alle Leiden und Freuden des Lebens; sodaß uns keine entgehen kann: dies eben ist die Frucht der Besiahung des Willens zum Leben. Dabei ist also die Furcht vor 25 dem Tode, welche uns, troß allen Plagen des Lebens, darin seisch, der uns hineingelockt hat. Diese Lodung selbst kann man

objektiv anschauen in den sich sehnsüchtig begegnenden Bliden zweier Liebenden: sie sind der reinste Ausdruck des Willens zum Leben in seiner Bejahung. Wie ist er hier so sanft und zärtslich! Wohlsen will er, und ruhigen Genuß und sanfte Freude, für sich, für Andere, für Alle. Es ist das Thema des Anakreon. So lockt und schmeichelt er sich selbst ins Leben hinein. Ist er aber darin, dann zieht die Quaal das Verbrechen, und das Verbrechen die Quaal herbei: Gräuel und Verwüstung füllen den Schauplak. Es ist das Thema des Aescholos.

Schauplatz. Es ist das Thema des Aeschnlos. Der Akt nun aber, durch welchen der Wille sich bejaht und ber Mensch entsteht, ist eine Sandlung, deren Alle sich im Innersten schämen, die sie daher sorgfältig verbergen, ja, auf welder betroffen sie erschreden, als waren sie bei einem Berbrechen ertappt worden. Es ist eine Sandlung, deren man bei falter 15 Ueberlegung meistens mit Widerwillen, in erhöhter Stimmung mit Abscheu gedenkt. Näher auf dieselbe in diesem Sinne eingehende Betrachtungen liefert Montaigne. im 5. Ravitel des britten Buches, unter der Randglosse: ce que c'est que l'amour. Eine eigenthümliche Betrübnig und Reue folgt ihr auf dem Fuße, 20 ist jedoch am fühlbarsten nach der erstmaligen Bollziehung derselben, überhaupt aber um so beutlicher, je edler der Charafter ist. Selbst Blinius, der Beide, sagt daher: Homini tantum primi coitus poenitentia: augurium scilicet vitae, a poenitenda origine (Hist. nat., X, 83). Und andererseits, was 25 treiben und singen, in Goethe's "Faust", Teufel und Bexen auf ihrem Sabbath? Ungucht und Zoten. Was docirt ebendaselbst (in den vortrefflichen Paralipomenis zum Fauft), vor der versammelten Menge, ber leibhaftige Satan? - Ungucht und Boten; nichts weiter. — Aber einzig und allein mittelst der fortso währenden Ausübung einer so beschaffenen Sandlung besteht das Menschengeschlecht. - Hätte nun der Optimismus Recht, wäre unser Dasenn das dankbar zu erkennende Geschenk höchster, von Weisheit geleiteter Gute, und bemnach an sich selbst preiswurbig, rühmlich und erfreulich; ba mußte doch wahrlich ber Aft, 25 welcher es perpetuirt, eine gang andere Physiognomie tragen. Ist hingegen dieses Dasenn eine Art Fehltritt, oder Jrrweg; ist es das Wert eines ursprünglich blinden Willens, dessen gludlichste Entwidelung die ift, daß er zu sich selbst komme, um sich

selbst aufzuheben; so muß der jenes Dasenn perpetuirende Akt gerade so aussehen, wie er aussieht.

Hinsichtlich auf die erste Grundwahrheit meiner Lehre versteint hier die Bemerkung eine Stelle, daß die oben berührte Schaam über das Zeugungsgeschäft sich sogar auf die demselben bienenden Theile erstreckt, obschon diese, gleich allen übrigen, angeboren sind. Dies ist abermals ein schlagender Beweis davon, daß nicht bloß die Handlungen, sondern schon der Leib des Menschen die Erscheinung, Objektivation seines Willens und als das Werk desselben zu betrachten ist. Denn einer Sache, die ohne 10 seinen Willen dawäre, könnte er sich nicht schämen.

Der Zeugungsakt verhält sich ferner zur Welt, wie das Wort zum Räthsel. Nämlich, die Welt ist weit im Raume und alt in der Zeit und von unerschöpflicher Mannichfaltigkeit der Gestalten. Jedoch ist dies Alles nur die Erscheinung des Willens 15 aum Leben; und die Roncentration, der Brennpunkt dieses Willens, ist der Generationsakt. In diesem Akt also spricht das innere Wesen der Welt sich am deutlichsten aus. Es ist, in dieser Sinsicht, sogar beachtenswerth, daß er selbst auch schlechthin "der Wille" genannt wird, in der sehr bezeichnenden Redensart: "er 20 verlangte von ihr, sie sollte ihm zu Willen senn." Als ber beutlichste Ausdruck des Willens also ist jener Akt der Kern, das Rompendium, die Quintessenz der Welt. Daber geht uns durch ihn ein Licht auf über ihr Wesen und Treiben: er ist bas Wort jum Rathsel. Demgemäß ist er verstanden unter dem .. Baum 25 ber Erkenntnig": benn nach ber Bekanntschaft mit ihm geben Jedem über das Leben die Augen auf, wie es auch Byron sagt:

The tree of knowledge has been pluck'd, — all's known\*).

D. Juan, I, 128:

Nicht weniger entspricht dieser Eigenschaft, daß er das große 30 approv, das öffentliche Geheimniß ist, welches nie und nirgends deutlich erwähnt werden darf, aber immer und überall sich, als die Hauptsache, von selbst versteht und daher den Gedanken Aller stets gegenwärtig ist, weshalb auch die leiseste Anspielung darauf

<sup>\*)</sup> Bom Baum der Erkenntniß ist gepflückt worden: — Alles ist be= 85 kannt.

augenblidlich verstanden wird. Die Hauptrolle, die jener Akt und was ihm anhängt in der Welt spielt, indem überall Liebes= intriguen einerseits betrieben und andererseits vorausgesetzt wer= den, ist der Wichtigkeit dieses punctum saliens des Welteies 5 ganz angemessen. Das Belustigende liegt nur in der steten Ber= heimlichung der Hauptsache.

Aber nun seht, wie der junge, unschuldige, menschliche Intellekt, wann ihm jenes große Geheimniß der Welt zuerst bekannt
wird, erschrickt über die Enormität! Der Grund hievon ist, daß
o auf dem weiten Wege, den der ursprünglich erkenntnißlose Wille
zu durchlaufen hatte, ehe er sich zum Intellekt, zumal zum
menschlichen, vernünftigen, Intellekt steigerte, er sich selber so
entsremdet wurde, daß er seinen Ursprung, jene poenitenda
origo, nicht mehr kennt und nun vom Standpunkt des lauteren,
s daher unschuldigen Erkennens aus, sich darüber entseht.

Da nun also der Brennpunkt des Willens, d. h. die Konscentration und der höchste Ausdruck desselchen, der Geschlechtstrieb und seine Befriedigung ist; so ist es sehr bezeichnend und in der symbolischen Sprache der Natur naiv ausgedrückt, daß der indisvidualisirte Wille, also der Mensch und das Thier, seinen Einstritt in die Welt durch die Psorte der Geschlechtstheile macht.

Die Bejahung des Willens gum Leben, welche demnach ihr Centrum im Generationsaft hat, ist beim Thiere unausbleiblich. Denn allererft im Menschen kommt der Wille, wel-25 der die natura naturans ift, gur Befinnung. Bur Befinnung fommen heißt: nicht bloß zur augenblidlichen Nothdurft des inbividuellen Willens, ju seinem Dienst in der dringenden Gegenwart, erkennen; - wie dies im Thiere, nach Maakgabe seiner Bolltommenheit und seiner Bedürfnisse, welche Sand in Sand 20 geben, der Fall ist; sondern eine größere Breite der Erkenntniß erlangt haben, vermöge einer deutlichen Erinnerung des Bergangenen, ungefähren Anticipation des Zufünftigen und eben dadurch allseitigen Uebersicht des individuellen Lebens, des eigenen, des fremden, ja des Dasenns überhaupt. Wirklich ist das 35 Leben jeder Thierspecies, die Jahrtausende ihrer Existeng hinburch, gemissermaagen einem einzigen Augenblide gleich: benn es ist blokes Bewuhtsenn der Gegenwart, ohne das der Bergangenheit und ber Zukunft, mithin des Todes. In diesem

Sinne ist es anzusehen als ein beharrender Augenblid, ein Nunc stans. - Sier sehen wir, beiläufig, am deutlichsten, daß überhaupt die Form des Lebens, oder der Erscheinung des Willens mit Bewußtsenn, gunächst und unmittelbar bloß die Gegenwart ist: Bergangenheit und Rufunft tommen allein 5 beim Menschen und zwar bloß im Begriff hinzu, werden in abstracto erkannt und allenfalls durch Bilder der Phantasie erläutert. — Nachdem also ber Wille zum Leben, d. i. das innere Wesen der Natur, in rastlosem Streben nach vollkommener Dbjektivation und vollkommenem Genuf, die ganze Reihe der Thiere 10 durchlaufen hat. - welches oft in den mehrfachen Absäken successiver, stets von Neuem anhebender Thierreihen auf dem selben Planeten geschieht; - fommt er gulegt in dem mit Bernunft ausgestatteten Besen, im Menschen, gur Besinnung. Sier nun fängt die Sache an ihm bedenklich zu werden, die Frage 15 dringt sich ihm auf, woher und wozu das Alles sei, und hauptsächlich, ob die Mühe und Noth seines Lebens und Strebens wohl durch den Gewinn belohnt werde? le jeu vaut-il bien la chandelle? - Demnach ist hier der Bunkt, wo er, beim Lichte beutlicher Erkenntniß, sich gur Bejahung oder Berneinung des 20 Willens zum Leben entscheidet; wiewohl er sid Lettere, in der Regel, nur in einem mnthischen Gewande gum Bewuftsenn bringen fann. - Wir haben bemgufolge feinen Grund, angunehmen, daß es irgendwo noch zu höher gesteigerten Objektivationen des Willens tomme; da er hier schon an seinem Wende= 25 puntte angelangt ift.

## Rapitel 46\*).

Bon der Nichtigkeit und dem Leiden des Lebens.

Aus der Nacht der Bewußtlosigkeit zum Leben erwacht findet der Wille sich als Individuum, in einer end= und gränzenlosen 30

<sup>\*)</sup> Dieses Kapitel bezieht sich auf §§. 56—59 des ersten Bandes. Auch ist damit zu vergleichen Kapitel 11 und 12 des zweiten Bandes der Barerga und Baralipomena.

Welt, unter gahllosen Individuen, alle strebend, leidend, irrend; und wie durch einen bangen Traum eilt er gurud gur alten Bewußtlosigkeit. - Bis dahin jedoch sind feine Buniche grangenlos, feine Unsprüche unerschöpflich, und jeder befriedigte Wunsch 5 gebiert einen neuen. Reine auf der Welt mögliche Befriedigung fonnte hinreichen, sein Berlangen zu ftillen, seinem Begehren ein endliches Ziel zu setzen und den bodenlosen Abgrund seines Herzens auszufüllen. Daneben nun betrachte man, was dem Menschen, an Befriedigungen jeder Art, in der Regel, wird: es 10 ist meistens nicht mehr, als die, mit unablässiger Mühe und steter Sorge, im Rampf mit der Roth, täglich errungene, fargliche Erhaltung dieses Dasenns selbst, den Tod im Prospekt. -Alles im Leben giebt kund, daß das irdische Glud bestimmt ist, vereitelt oder als eine Illusion erkannt zu werden. Siezu liegen 15 tief im Befen der Dinge die Anlagen. Demgemäß fällt das Leben der meisten Menschen trubsälig und furz aus. Die tomparativ Glüdlichen sind es meistens nur scheinbar, ober aber sie sind, wie die Langlebenden, seltene Ausnahmen, zu denen eine Möglichkeit übrig bleiben mußte, — als Lodvogel. Das Leben 20 stellt sich bar als ein fortgesetter Betrug, im Rleinen, wie im Groken. Sat es versprochen, so hält es nicht; es sei denn, um ju zeigen, wie wenig wunschenswerth das Gewunschte war: fo täuscht uns also bald die Hoffnung, bald das Gehoffte. Sat es gegeben; so war es, um zu nehmen. Der Zauber ber Entfer-25 nung zeigt uns Paradiese, welche wie optische Täuschungen verschwinden, wann wir uns haben hinaffen laffen. Das Glud liegt demgemäß stets in der Bukunft, oder auch in der Bergangenheit, und die Gegenwart ist einer fleinen dunkeln Wolke zu vergleichen, welche ber Wind über die besonnte Fläche treibt: 20 por ihr und hinter ihr ist Alles hell, nur sie selbst wirft stets einen Schatten. Sie ist demnach allezeit ungenügend, die Bufunft aber ungewiß, die Bergangenheit unwiederbringlich. Das Leben, mit seinen stundlichen, taglichen, wöchentlichen und jahrlichen, fleinen, größern und großen Wiberwärtigfeiten, mit seinen 25 getäuschten Hoffnungen und seinen alle Berechnung vereitelnden Unfällen, trägt so beutlich bas Gepräge von etwas, bas uns verleidet werden soll, daß es ichwer zu begreifen ist, wie man bies hat verkennen konnen und sich überreben laffen, es sei da,

um dankbar genossen zu werden, und der Mensch, um glüdlich zu senn. Stellt doch vielmehr jene fortwährende Täuschung und Enttäuschung, wie auch die durchgängige Beschaffenheit des Lebens, sich dar, als darauf abgesehen und berechnet, die Ueberzgeugung zu erwecken, daß gar nichts unsers Strebens, Treibens bund Ringens werth sei, daß alle Güter nichtig seien, die Welt an allen Enden bankrott, und das Leben ein Geschäft, das nicht die Rosten deckt; — auf daß unser Wille sich davon abzwende.

Die Art, wie diese Nichtigkeit aller Obiette des Willens 10 sich dem im Individuo wurzelnden Intellekt kund giebt und faßlich macht, ift zunächst die Zeit. Sie ist die Form, mittelft derer jene Nichtigkeit der Dinge als Vergänglichkeit derselben erscheint; indem, vermöge dieser, alle unsere Genusse und Freuden unter unsern Händen zu Nichts werden und wir nachher verwun- 15 bert fragen, wo sie geblieben seien. Jene Richtigkeit selbst ift daher das alleinige Objektive der Zeit, d.h. das ihr im Wesen an sich der Dinge Entsprechende, also Das, deffen Ausdruck sie ist. Deshalb eben ist die Zeit die a priori nothwendige Form aller unserer Anschauungen: in ihr muß sich Alles darstellen, 20 auch wir selbst. Demaufolge gleicht nun gunächst unser Leben einer Zahlung, die man in lauter Rupferpfennigen zugezählt erhält und dann doch quittiren muß: es sind die Tage; die Quittung ift der Tod. Denn gulent verfündigt die Zeit den Urtheilsspruch der Natur über ben Werth aller in ihr erscheinenden 25 Wesen, indem sie sie vernichtet:

> Und das mit Recht: denn Alles was entsteht, If werth, daß es zu Grunde geht. Drum besser wär's, daß nichts entstünde.

So sind denn Alter und Tod, zu denen jedes Leben nothwendig 30 hineilt, das aus den Händen der Natur selbst erfolgende Berbammungsurtheil über den Willen zum Leben, welches aussagt, daß dieser Wille ein Streben ist, das sich selbst vereiteln muß. "Was du gewollt hast," spricht es, "endigt so: wolle etwas Bessers." — Also die Belehrung, welche Jedem sein Leben 85 giebt, besteht im Ganzen darin, daß die Gegenstände seiner Wünsche beständig täuschen, wanken und fallen, sonach mehr Quaal als Freude bringen, bis endlich sogar der ganze Grund

und Boben, auf dem sie sammtlich stehen, einstürzt, indem sein Leben selbst vernichtet wird und er so die letzte Bekräftigung ershält, daß all sein Streben und Wollen eine Verkehrtheit, ein Irrweg war:

Then old age and experience, hand in hand, Lead him to death, and make him understand, After a search so painful and so long, That all his life he has been in the wrong\*).

Wir wollen aber noch auf das Specielle der Sache einsogehen; da diese Ansichten es sind, in denen ich den meisten Widerspruch ersahren habe. — Zuvörderst habe ich die im Texte gegebene Nachweisung der Negativität aller Befriedigung, also alles Genusses und alles Glückes, im Gegensat der Positivität des Schmerzes noch durch Folgendes zu bekräftigen.

Wir fühlen den Schmerz, aber nicht die Schmerzlosigkeit; wir fühlen die Sorge, aber nicht die Sorglosigkeit; die Furcht, aber nicht die Sicherheit. Wir fühlen den Bunsch, wie wir hunger und Durft fühlen; sobald er aber erfüllt worden, ift es bamit, wie mit dem genossenen Bissen, der in dem Augenblid, 20 da er verschludt wird, für unser Gefühl dazusenn aufhört. Genuffe und Freuden vermiffen wir schmerzlich, sobald fie ausbleiben: aber Schmerzen, selbst wenn sie nach langer Unwesenheit ausbleiben, werden nicht unmittelbar vermißt, sondern höchstens wird absichtlich, mittelft ber Reflexion, ihrer gedacht. Denn 25 nur Schmerz und Mangel können positiv empsunden werden und fündigen daher sich selbst an: das Wohlsenn hingegen ist blok negativ. Daher eben werden wir der brei größten Guter des Lebens, Gesundheit, Jugend und Freiheit, nicht als solcher inne, so lange wir sie besichen; sondern erft nachdem wir sie verloren 30 haben: benn auch sie sind Regationen. Daß Tage unsers Lebens gludlich waren, merten wir erft, nachdem fie ungludlichen Plat gemacht haben. - In dem Maake, als die Genusse zunehmen, nimmt die Empfanglichkeit für fie ab: das Gewohnte wird

35

<sup>\*)</sup> Bis Alter und Erfahrung, Hand in Hand, Jum Tod' ihn führen und er hat erkannt, Dah, nach so langem, mühevollen Streben, Er Unrecht hatte, durch sein ganzes Leben.

nicht mehr als Genuß empfunden. Eben dadurch aber nimmt die Empfänglichkeit für das Leiden zu: benn das Wegfallen des Gewohnten wird ichmerglich gefühlt. Alfo mächft durch den Besik das Maak des Nothwendigen, und dadurch die Fähigkeit Schmerg zu empfinden. - Die Stunden gehen besto schneller t hin, je angenehmer; besto langsamer, je peinlicher sie zugebracht werden: weil ber Schmerg, nicht ber Genuß das Positive ift, bessen Gegenwart sich fühlbar macht. Eben so werden wir bei der Langenweile der Zeit inne, bei der Rurzweil nicht. Beides beweist, daß unser Dasenn dann am gludlichsten ist, wann wir 10 es am wenigsten spuren: woraus folgt, daß es besser ware, es nicht zu haben. Groke, lebhafte Freude läkt sich schlechterbings nur denken als Folge großer vorhergegangener Noth: benn gu einem Zustande dauernder Zufriedenheit tann nichts hingutommen, als etwas Rurzweil, ober auch Befriedigung ber Eitelkeit. 15 Darum sind alle Dichter genöthigt, ihre helden in ängstliche und peinliche Lagen zu bringen, um sie baraus wieder befreien zu können: Drama und Epos schildern bemnach durchgängig nur fämpfende, leidende, gequälte Menichen, und jeder Roman ist ein Gudfasten, barin man die Spasmen und Ronpulsionen des 20 geangstigten menschlichen Sergens betrachtet. Diese asthetische Nothwendigkeit hat Walter Scott naiv dargelegt in der "Ronflusion" zu seiner Novelle Old mortality. - Gang in Uebereinstimmung mit der von mir bewiesenen Wahrheit sagt auch der von Natur und Glück so begünstigte Voltaire: le bonheur 25 n'est qu'un rève, et la douleur est réelle; und sest hinzu: il y a quatre-vingts ans que je l'éprouve. Je n'y sais autre chose que me résigner, et me dire que les mouches sont nées pour être mangées par les araignées, et les hommes pour être dévorés par les chagrins. 30

Ehe man so zuversichtlich ausspricht, daß das Leben ein wünschenswerthes, oder dankenswerthes Gut sei, vergleiche man ein Wal gelassen die Summe der nur irgend möglichen Freuden, welche ein Wensch in seinem Leben genießen kann, mit der Summe der nur irgend möglichen Leiden, die ihn in seinem 35 Leben treffen können. Ich glaube, die Bilanz wird nicht schwer zu ziehen senn. Im Grunde aber ist es ganz überstüssig, zu streiten, ob des Guten oder des Uebeln mehr auf der Welt sei:

benn schon bas bloge Dasenn bes Uebels entscheidet die Sache; ba dasselbe nie durch das daneben oder danach vorhandene Gut getilgt, mithin auch nicht ausgeglichen werden kann:

Mille piacer' non vagliono un tormento\*).

Petr.

Denn, daß Tausende in Glück und Wonne gelebt hätten, höbe ja nie die Angst und Todesmarter eines Einzigen auf: und eben so wenig macht mein gegenwärtiges Wohlsenn meine frühern Leiden ungeschehen. Wenn daher des Uebeln auch hundert Mal wenistoger auf der Welt wäre, als der Fall ist; so wäre dennoch das bloße Dasenn desselben hinreichend, eine Wahrheit zu begründen, welche sich auf verschiedene Weise, wiewohl immer nur etwas indirekt ausdrücken läßt, nämlich, daß wir über das Dasenn der Welt uns nicht zu freuen, vielmehr zu betrüben haben; — daß ihr Nichtsenn ihrem Dasenn vorzuziehen wäre; — daß sie etwas ist, das im Grunde nicht senn sollte; u. s. k. Leberaus schön ist Byrons Ausdruck der Sache:

Our life is a false nature, — 'tis not in The harmony of things, this hard decree, This uneradicable taint of sin,
This boundless Upas, this all-blasting tree
Whose root is earth, whose leaves and branches be
The skies, which rain their plagues on men like dew — Disease, death, bondage— all the woes we see—
And worse, the woes we see not—which throb through The immedicable soul, with heart-aches ever new\*\*).

Wenn die Welt und das Leben Selbstzweck senn und demnach theoretisch keiner Rechtsertigung, praktisch keiner Entschädigung ober Gutmachung bedürsen sollten, sondern dawären, etwan

20

25

<sup>\*)</sup> Tausend Genüsse sind nicht eine Quaal werth.

<sup>\*\*)</sup> Unser Leben ist falscher Art: in der Harmonie der Dinge kann es nicht liegen, dieses harte Berhängniß, diese unausrottbare Seuche der Sünde, dieser gränzenlose Upas, dieser Alles vergistende Baum, dessen Wurzel die Erde ist, dessen Blätter und Zweige die Wolken sind, welche ihre Plagen auf die Menschen herabregnen, wie Thau, — Krankheit, Tod, Knechtschaft, — all das Wehe, welches wir sehen, — und, was schlimmer, das Wehe, welches wir nicht sehen, — und welches die unheilbare Seele durchwallt, mit immer neuem Gram.

wie Spinoza und die heutigen Spinozisten es darstellen, als die einzige Manisestation eines Gottes, der animi causa, oder auch um sich zu spiegeln, eine solche Evolution mit sich selber vornähme, mithin ihr Dasenn weder durch Gründe gerechtsertigt, noch durch Folgen ausgelöst zu werden brauchte; — dann müßten s nicht etwan die Leiden und Plagen des Lebens durch die Genüsse und das Wohlsenn in demselben völlig ausgeglichen wers den; — da dies, wie gesagt, unmöglich ist, weil mein gegenswärtiger Schmerz durch fünstige Freuden nie ausgehoben wird, indem diese ihre Zeit füllen, wie er seine; — sondern es müßte wanz und gar keine Leiden geben und auch der Tod nicht sen, oder nichts Schreckliches für uns haben. Nur so würde das Leben für sich selbst bezahlen.

Weil nun aber unser Zustand vielmehr etwas ist, das besser nicht ware; so trägt Alles, was uns umgiebt, die Spur hievon 15 - gleich wie in der Solle Alles nach Schwefel riecht, - indem Jegliches stets unvollkommen und trüglich, jedes Angenehme mit Unangenehmem versett, jeder Genuß immer nur ein halber ist, jedes Bergnügen seine eigene Störung, jede Erleichterung neue Beschwerde herbeiführt, jedes Sülfsmittel unserer täglichen und 20 stündlichen Noth uns alle Augenblide im Stich läßt und seinen Dienst versagt, die Stufe, auf welche wir treten, so oft unter uns bricht, ja, Unfälle, groke und fleine, das Element unsers Lebens sind, und wir, mit Ginem Wort, bem Phineus gleis den, dem die harpnen alle Speisen besudelten und ungeniegbar 25 machten. Zwei Mittel werden bagegen versucht: erstlich bie ευλαβεια, d. i. Rlugheit. Vorsicht, Schlauheit: sie lernt nicht aus und reicht nicht aus und wird zu Schanden. Zweitens, ber Stoifche Gleichmuth, welcher jeden Unfall entwaffnen will, durch Gefaftsenn auf alle und Berschmähen von Allem: praftisch wird 30 er zur knnischen Entsagung, die lieber, ein für alle Mal, alle Sulfsmittel und Erleichterungen von sich wirft: sie macht uns zu Sunden, wie den Diogenes in der Tonne. Die Wahrheit ist: wir sollen elend senn, und sind's. Dabei ift die Sauptquelle ber ernstlichsten Uebel, Die den Menschen treffen, der Mensch 35 selbst: homo homini lupus. Wer dies Lettere recht ins Auge faßt, erblidt die Welt als eine Solle, welche die des Dante daburch übertrifft, daß Einer der Teufel des Andern fenn muß;

wozu benn freilich Einer vor dem Andern geeignet ist, vor Allen wohl ein Erzteufel, in Gestalt eines Eroberers auftretend, der einige hundert Taufend Menschen einander gegenüberftellt und ihnen guruft: "Leiden und Sterben ist euere Bestimmung: jent 5 schieft mit Flinten und Kanonen auf einander los!" und sie thun es. - Ueberhaupt aber bezeichnen, in der Regel, Ungerechtigkeit, außerste Unbilligkeit, Sarte, ja Grausamkeit, Die Sandlungsweise der Menschen gegen einander: eine entgegengesetzte tritt nur ausnahmsweise ein. Hierauf beruht die Noth-10 wendigkeit des Staates und der Gesekgebung, und nicht auf euern Flausen. Aber in allen Fällen, die nicht im Bereich der Gesethe liegen, zeigt sich sogleich die dem Menschen eigene Rudsichtslosigkeit gegen seines Gleichen, welche aus seinem gränzenlosen Egoismus, mitunter auch aus Bosheit entspringt. Wie 15 der Mensch mit dem Menschen verfährt, zeigt 3. B. die Negerstlaverei, deren Endzwed Zuder und Raffee ift. Aber man braucht nicht so weit zu geben: im Alter von fünf Jahren eintreten in bie Garnspinnerei, oder sonstige Fabrit, und von Dem an erst 10, dann 12, endlich 14 Stunden täglich barin siken und die 20 selbe mechanische Arbeit verrichten, heißt das Vergnügen, Athem zu holen, theuer erkaufen. Dies aber ist das Schickfal von Millionen, und viele andere Millionen haben ein analoges.

Uns Andere inzwischen vermögen geringe Zufälle vollkommen unglüdlich zu machen; vollkommen glüdlich, nichts auf der 25 Welt. Was man auch sagen mag, der glüdlichste Augenblich des Glüdlichen ist doch der seines Einschlasens, wie der unglüdslichste des Unglüdlichen der seines Erwachens. — Einen indirekten, aber sichern Beweis davon, daß die Menschen sich unglüdslich fühlen, folglich es sind, liesert, zum Ueberfluß, auch noch der Allen einwohnende, grimmige Neid, der, in allen Lebensperhältnissen, auf Ansaß jedes Borzugs, welcher Art er auch sein mag, rege wird und sein Gift nicht zu halten vermag. Weil sie sich unglüdlich fühlen, können die Menschen den Ansblick eines vermeinten Glüdlichen nicht ertragen: wer sich most mentan glüdlich fühlt, möchte sogleich Alles um sich herum beglüden, und sagt:

Que tout le monde ici soit heureux de ma joie.

Wenn das Leben an sich selbst ein schätzbares Gut und dem Nichtsenn entschieden vorzuziehen wäre; so brauchte die Ausgangsspforte nicht von so entsetzlichen Wächtern, wie der Tod mit seinen Schrecken ist, besetzt zu senn. Aber wer würde im Leben, wie es ist, ausharren, wenn der Tod minder schrecklich wäre? — Und swer könnte auch nur den Gedanken des Todes ertragen, wenn das Leben eine Freude wäre! So aber hat jener immer noch das Gute, das Ende des Lebens zu senn, und wir trösten uns über die Leiden des Lebens mit dem Tode, und über den Tod mit den Leiden des Lebens. Die Wahrheit ist, daß Beide uns so zertrennlich zusammengehören, indem sie ein Irrsal ausmachen, von welchem zurückzukommen so schwer, wie wünschenswerth ist.

Wenn die Welt nicht etwas ware, das, praktisch ausgebrudt, nicht fenn follte; fo murbe fie auch nicht theoretisch ein Problem senn: vielmehr wurde ihr Dasenn entweder gar keiner 15 Erklärung bedürfen, indem es sich so ganglich von selbst verstände, daß eine Berwunderung darüber und Frage danach in feinem Ropfe aufsteigen könnte; oder ber 3wed desselben murde sich unverkennbar darbieten. Statt dessen aber ist sie sogar ein unauflösliches Problem: indem selbst die vollkommenste Philoso= 20 phie stets noch ein unerklärtes Element enthalten wird, gleich einem unauflöslichen Niederschlag, ober bem Reft, welchen bas irrationale Berhältniß zweier Größen stets übrig lagt. Daber, wenn Einer wagt, die Frage aufzuwerfen, warum nicht lieber gar nichts sei, als diese Welt; so läßt die Welt sich nicht aus 28 sich selbst rechtfertigen, tein Grund, feine Endursache ihres Dasenns in ihr selbst finden, nicht nachweisen, daß sie ihrer selbst wegen, d. h. zu ihrem eigenen Bortheil basei. - Dies ist, meiner Lehre zufolge, freilich baraus erklärlich, daß das Princip ihres Dasenns ausdrüdlich ein grundloses ist, nämlich blinder Wille 30 zum Leben, welcher, als Ding an sich, bem Sak vom Grunde. der bloß die Form der Erscheinungen ist und durch den allein jedes Warum berechtigt ist, nicht unterworfen senn kann. Dies stimmt aber auch zur Beschaffenheit ber Welt: benn nur ein blinder, kein sehender Wille konnte sich selbst in die Lage ver- 35 segen, in der wir uns erbliden. Ein sehender Wille murde vielmehr bald den Ueberschlag gemacht haben, daß das Geschäft die Rosten nicht bedt, indem ein so gewaltiges Streben und

Ringen, mit Anstrengung aller Rrafte, unter steter Sorge, Angst und Noth, und bei unvermeidlicher Berftorung jedes individuellen Lebens, feine Entschädigung findet in dem so errungenen, ephemeren, unter unsern Sanden zu nichts werdenden Dasenn selbst. 5 Daher eben verlangt die Erklärung der Welt aus einem Anaxa= gorischen vovs, d. h. aus einem von Erkenntnik geleiteten Willen, ju ihrer Beschönigung, nothwendig den Optimismus, ber alsbann, bem laut ichreienden Zeugniß einer gangen Welt voll Elend zum Trog, aufgestellt und verfochten wird. Da wird 10 denn das Leben für ein Geschenk ausgegeben, mahrend am Tage liegt, daß Jeder, wenn er zum voraus das Geschent hatte besehen und prufen durfen, sich dafür bedantt haben wurde; wie benn auch Lessing ben Berftand seines Sohnes bewunderte, ber, weil er durchaus nicht in die Welt hineingewollt hätte, mit 15 der Geburtszange gewaltsam hineingezogen werden mußte, kaum aber barin, sich eilig wieder bavonmachte. Dagegen wird bann wohl gesagt, das Leben solle, von einem Ende zum andern, auch nur eine Lektion senn, worauf aber Jeder antworten konnte: "so wollte ich eben deshalb, daß man mich in der Ruhe des 20 allgenugsamen Richts gelassen hatte, als wo ich weder Lektionen, noch sonst etwas nöthig hatte." Würde nun aber gar noch hinzugefügt, er solle einst von jeder Stunde seines Lebens Rechenschaft ablegen; so ware er vielmehr berechtigt, selbst erst Rechenschaft zu fordern darüber, daß man ihn, aus jener Ruhe weg, 25 in eine so migliche, dunkele, geangstete und peinliche Lage verfest hat. - Dahin also führen faliche Grundansichten. Denn das menschliche Dasenn, weit entfernt den Charafter eines Geichenks zu tragen, hat gang und gar den einer kontrahirten Schuld. Die Ginforderung berfelben erscheint in Gestalt ber. 30 durch jenes Dasenn gesetten, dringenden Bedürfnisse, qualenden Wünsche und endlosen Noth. Auf Abzahlung dieser Schuld wird, in der Regel, die gange Lebenszeit verwendet: doch sind damit erft die Zinsen getilgt. Die Rapitalabzahlung geschieht durch den Tod. — Und wann wurde diese Schuld kontrahirt? 85 - Bei ber Zeugung. -

Wenn man demgemäß den Menschen ansieht als ein Wesen, dessen Dasenn eine Strafe und Buße ist; — so erblidt man ihn in einem schon richtigeren Lichte. Der Mythos vom Sündenfall

(obwohl wahrscheinlich, wie das ganze Judenthum, dem Zend= Avesta entlehnt: Bun-Dehesch, 15) ist das Einzige im A. T., bem ich eine metaphysische, wenngleich nur allegorische Wahrheit zugestehen kann; ja, er ist es allein, was mich mit bem A. T. aussöhnt. Richts Anderem nämlich sieht unser Dasenn so ahn- 5 lich, wie der Folge eines Fehltritts und eines strafbaren Gelüstens. Das neutestamentliche Christenthum, dessen ethischer Geist ber des Brahmanismus und Buddhaismus, daher dem übrigens optimistischen des Alten Testaments sehr fremd ist, hat auch, höchst weise, gleich an jenen Mythos angeknüpft: ja, ohne diesen hätte 10 es im Judenthum gar teinen Unhaltspunkt gefunden. — Will man den Grad von Schuld, mit dem unser Dasenn selbst behaftet ist, ermessen; so blide man auf das Leiden, welches mit bemselben verknüpft ist. Jeder große Schmerz, sei er leiblich oder geistig, sagt aus, was wir verdienen: denn er könnte nicht 15 an uns kommen, wenn wir ihn nicht verdienten. Daß auch das Christenthum unser Dasenn in diesem Lichte erblidt, bezeugt eine Stelle aus Luther's Rommentar zu Galat., c. 3, die mir nur lateinisch vorliegt: Sumus autem nos omnes corporibus et rebus subjecti Diabolo, et hospites sumus in mundo, cujus 20 ipse princeps et Deus est. Ideo panis, quem edimus, potus, quem bibimus, vestes, quibus utimur, imo aër et totum quo vivimus in carne, sub ipsius imperio est. -Man hat geschrieen über das Melancholische und Trostlose meiner Philosophie: es liegt jedoch bloß darin, daß ich, statt als Aequi= 23 valent der Sünden eine fünftige Hölle zu fabeln, nachwies, daß wo die Schuld liegt, in der Welt, auch ichon etwas Sollenartiges sei: wer aber dieses leugnen wollte. - kann es leicht ein Mal erfahren.

Und dieser Welt, diesem Tummelplatz gequälter und geäng= 20 stigter Wesen, welche nur dadurch bestehen, daß eines das andere verzehrt, wo daher jedes reißende Thier das lebendige Grab tau= send anderer und seine Selbsterhaltung eine Kette von Marter= toden ist, wo sodann mit der Erkenntniß die Fähigkeit Schmerz zu empsinden wächst, welche daher im Menschen ihren höchsten 25 Grad erreicht und einen um so höheren, je intelligenter er ist, — dieser Welt hat man das System des Optimismus anpassen und sie uns als die beste unter den möglichen andemonstriren

wollen. Die Absurdität ist schreiend. - Ingwischen heißt ein Optimist mich die Augen öffnen und hineinsehen in die Welt, wie sie so schön sei, im Sonnenschein, mit ihren Bergen, Thalern, Strömen, Pflangen, Thieren u. f. f. - Aber ist benn die Welt s ein Gudfasten? Bu feben sind diese Dinge freilich schön; aber sie au senn ist gang etwas Anderes. — Dann kommt ein Teleolog und preist mir die weise Einrichtung an, vermöge welcher dafür gesorgt sei, daß die Planeten nicht mit den Röpfen gegeneinander rennen, Land und Meer nicht zum Brei gemischt, sondern hubsch 10 auseinandergehalten seien, auch nicht Alles in beständigem Froste starre, noch von Sike geröstet werde, imgleichen, in Folge der Schiefe ber Etliptif, fein ewiger Frühling sei, als in welchem nichts zur Reife gelangen könnte, u. dgl. m. - Aber Dieses und alles Aehnliche sind ja bloke conditiones sine quibus non. Wenn 15 es nämlich überhaupt eine Welt geben soll, wenn ihre Planeten wenigstens so lange, wie der Lichtstrahl eines entlegenen Fixsterns braucht, um zu ihnen zu gelangen, bestehen und nicht, wie Lessings Sohn, gleich nach der Geburt wieder abfahren sollen: da durfte sie freilich nicht so ungeschickt gezimmert senn, daß 20 schon ihr Grundgeruft den Ginfturg drohte. Aber wenn man zu den Resultaten des gepriesenen Werkes fortschreitet, die Spieler betrachtet, die auf der fo dauerhaft gezimmerten Buhne agiren, und nun sieht, wie mit ber Sensibilität ber Schmerz sich einfindet und in dem Maage, wie jene sich zur Intelligenz 25 entwidelt, steigt, wie sodann, mit dieser gleichen Schritt haltend, Gier und Leiden immer stärker hervortreten und sich steigern, bis aulest das Menschenleben teinen andern Stoff darbietet, als den zu Tragödien und Romödien, — da wird, wer nicht heuchelt, schwerlich disponirt senn, Hallelujahs anzustimmen. Den eigentso lichen, aber verheimlichten Ursprung dieser letteren hat übrigens, schonungslos, aber mit siegender Wahrheit, David Sume aufgebedt, in seiner Natural history of religion, Sect. 6, 7, 8 and 13. Derselbe legt auch im zehnten und elften Buch seiner Dialogues on natural religion, unverhohlen, mit sehr triftigen 25 und bennoch gang anderartigen Argumenten als die meinigen, die trübsälige Beschaffenheit dieser Welt und die Unhaltbarkeit alles Optimismus dar; wobei er diesen zugleich in seinem Ursprung angreift. Beibe Werte Sume's sind so lesenswerth, wie sie in Deutschland heut zu Tage unbekannt sind, wo man dagegen, patriotisch, am ekelhaften Gesasel einheimischer, sich spreizender Alltagsköpfe unglaubliches Genügen sindet und sie als große Männer ausschreit. Jene Dialogues aber hat Hamann überseth, Kant hat die Uebersehung durchgesehen und noch im späten salter Hamanns Sohn zur Herausgabe derselben bewegen wollen, weil die von Platner ihm nicht genügte (siehe Kants Biographie von F. W. Schubert, S. 81 und 165). — Aus jeder Seite von David Hume ist mehr zu lernen, als aus Hegels, Herbarts und Schleiermachers sämmtlichen philosophischen Werken zus lammengenommen.

Der Begründer des sostematischen Optimismus hingegen ift Leibnig, beffen Berdienste um die Philosophie gu leugnen ich nicht gesonnen bin, wiewohl mich in die Monadologie, prästabilirte Harmonie und identitas indiscernibilium eigentlich 15 hineinzudenken, mir nie hat gelingen wollen. Seine Nouveaux essays sur l'entendement aber sind blok ein Excerpt, mit aus= führlicher, auf Berichtigung abgesehener, jedoch schwacher Rritik bes mit Recht weltberühmten Werkes Lode's, welchem er hier mit eben so wenig Glud sich entgegenstellt, wie, durch sein gegen 20 das Gravitationssystem gerichtetes Tentamen de motuum coelestium causis, dem Neuton. Gegen diese Leibnig-Wolfische Philosophie ist die Rritik der reinen Bernunft gang speciell ge= richtet und hat zu ihr ein polemisches, ja, vernichtendes Berhältniß; wie zu Lode und hume das der Fortsetzung und 25 Weiterbildung. Daß heut zu Tage die Philosophieprofessoren allseitig bemüht sind, den Leibnig, mit seinen Flausen, wieder auf die Beine zu bringen, ja, zu verherrlichen, und andererseits Ranten möglichst gering zu schähen und bei Seite zu schieben, hat seinen guten Grund im primum vivere: die Rritik der rei= 80 nen Vernunft läßt nämlich nicht zu, daß man Judische Mythologie für Philosophie ausgebe, noch auch, daß man, ohne Umstände, von der "Geele" als einer gegebenen Realität, einer wohlbekannten und aut adreditirten Berson, rede, ohne Rechen-Schaft zu geben, wie man denn zu diesem Begriff gekommen sei 35 und welche Berechtigung man habe, ihn wissenschaftlich zu gebrauchen. Aber primum vivere, deinde philosophari! Serunter mit bem Rant, vivat unfer Leibnig! - Auf diesen also

zurüdzukommen, kann ich der Theodicee, dieser methodischen und breiten Entfaltung des Optimismus, in solcher Eigenschaft, tein anderes Berdienst zugestehen, als dieses, daß sie später Anlag gegeben hat zum unsterblichen Canbide bes großen Boltaire: 5 wodurch freilich Leibnikens so oft wiederholte, lahme Exfuse für die Uebel der Welt, daß nämlich das Schlechte bisweilen das Gute herbeiführt, einen ihm unerwarteten Beleg erhalten hat. Schon durch den Ramen seines Selden deutete Boltaire an, daß es nur der Aufrichtigkeit bedarf, um das Gegentheil des Opti-10 mismus zu erkennen. Wirklich macht auf diesem Schauplat ber Sunde, des Leidens und des Todes der Optimismus eine so seltsame Figur, daß man ihn für Ironie halten mußte, hatte man nicht an der von Sume, wie oben erwähnt, so ergöklich aufgededten geheimen Quelle besselben (nämlich heuchelnde 15 Schmeichelei, mit beleidigendem Bertrauen auf ihren Erfolg) eine hinreichende Erklärung seines Ursprungs.

Sogar aber läßt sich den handgreiflich sophistischen Beweisen Leibnigens, daß diese Welt die beste unter den möglichen sei, ernstlich und ehrlich ber Beweis entgegenstellen, daß sie die 20 ich lechteste unter ben möglichen sei. Denn Möglich heift nicht was Einer etwan sich vorphantasiren mag, sondern was wirklich existiren und bestehen fann. Run ift diese Welt so eingerichtet, wie sie senn mußte, um mit genauer Roth bestehen zu fonnen: ware sie aber noch ein wenig schlechter, so könnte sie schon nicht 25 mehr bestehen. Folglich ist eine schlechtere, da sie nicht bestehen fönnte, gar nicht möglich, sie selbst also unter den möglichen die schlechteste. Denn nicht bloß wenn die Planeten mit den Röpfen gegen einander rennten, sondern auch wenn von den wirklich eintretenden Berturbationen ihres Laufes irgend eine, statt sich durch 20 andere allmälig wieder auszugleichen, in der Zunahme beharrte, wurde die Welt bald ihr Ende erreichen: die Aftronomen wissen, von wie zufälligen Umständen, nämlich zumeist vom irrationalen Berhältniß der Umlaufszeiten zu einander, Dieses abhängt, und haben mühlam herausgerechnet, daß es immer noch gut abgehen 35 wird, mithin die Welt so eben stehen und gehen kann. Wir wollen, wiewohl Reuton entgegengesetter Meinung war, hoffen, dak sie sich nicht verrechnet haben, und mithin das in so einem Blanetensnstem verwirklichte mechanische perpetuum mobile nicht

auch, wie die übrigen, zulett in Stillstand gerathen werde. -Unter der festen Rinde des Blaneten nun wieder hausen die gewaltigen Naturfräfte, welche, sobald ein Zufall ihnen Spielraum gestattet, jene, mit allem Lebenden barauf, zerstören muffen; wie dies auf dem unserigen wenigstens ichon drei Mal eingetreten ist v und wahrscheinlich noch öfter eintreten wird. Gin Erdbeben von Lissabon, von Saity, eine Berschüttung von Pompeji sind nur fleine, schalthafte Anspielungen auf die Möglichkeit. - Gine geringe, chemisch gar nicht ein Mal nachweisbare Alteration ber Atmosphäre verursacht Cholera, gelbes Kieber, schwarzen Tod 10 u. s. w., welche Millionen Menschen wegraffen: eine etwas größere wurde alles Leben auslöschen. Gine sehr mäßige Erhöhung der Wärme wurde alle Klusse und Quellen austrochnen. - Die Thiere haben an Organen und Rräften genau und knapp so viel erhalten, wie zur Herbeischaffung ihres Lebensunterhalts 15 und Auffütterung ber Brut, unter aukerster Unstrengung, ausreicht; daher ein Thier, wenn es ein Glied, oder auch nur den pollkommenen Gebrauch besselben, verliert, meistens umkommen muß. Selbst vom Menschengeschlecht, so mächtige Wertzeuge es an Berstand und Bernunft auch hat, leben neun Zehntel in be 20 ständigem Rampfe mit dem Mangel, stets am Rande des Untergangs, sich mit Roth und Unstrengung über demselben balancirend. Also burchweg, wie jum Bestande des Gangen, so auch zu dem jedes Einzelwesens sind die Bedingungen knapp und färglich gegeben, aber nichts darüber: daher geht das individuelle 25 Leben in unaufhörlichem Rampfe um die Existeng selbst bin : während bei jedem Schritt ihm Untergang droht. Eben weil diese Drohung so oft vollzogen wird, mußte, durch den unglaublich großen Ueberschuk der Reime, dafür gesorgt senn, daß der Untergang der Individuen nicht den der Geschlechter herbeiführe, 30 als an welchen allein ber Natur ernstlich gelegen ift. - Die Welt ist folglich so schlecht, wie sie möglicherweise senn kann, wenn sie überhaupt noch senn soll. W. 3. b. w. - Die Bersteinerungen der den Planeten ehemals bewohnenden, ganz anderartigen Thiergeschlechter liefern uns, als Rechnungsprobe, die Do= 85 kumente von Welten, deren Bestand nicht mehr möglich war, die mithin noch etwas schlechter waren, als die schlechteste unter ben möglichen.

Der Optimismus ist im Grunde das unberechtigte Selbstlob des eigentlichen Urhebers der Welt, des Willens zum Leben, der lich wohlgefällig in seinem Werte spiegelt: und bemgemäß ist er nicht nur eine faliche, sondern auch eine verderbliche Lehre. Denn s er stellt uns das Leben als einen wünschenswerthen Zustand, und als Zwed desselben das Glud des Menschen dar. Davon ausgehend glaubt bann Jeder ben gerechteften Unspruch auf Glud und Genuß zu haben: werden nun diese, wie es zu geschehen pflegt, ihm nicht zu Theil; so glaubt er, ihm geschehe Unrecht, 10 ja, er verfehle den Zwed seines Dasenns; - während es viel richtiger ist, Arbeit, Entbehrung, Roth und Leiden, gefront durch den Tod, als Zwed unsers Lebens zu betrachten (wie dies Brahmanismus und Buddhaismus, und auch das ächte Christenthum thun); weil diese es sind, die gur Berneinung des Willens 15 zum Leben leiten. Im Neuen Testamente ist die Welt dargestellt als ein Jammerthal, das Leben als ein Läuterungsprocek, und ein Marterinstrument ist das Symbol des Christenthums. Daher beruhte, als Leibnig, Shaftsburn, Bolingbroke und Bope mit dem Optimismus hervortraten, der Anstok, den man 20 allgemein daran nahm, hauptfächlich darauf, daß der Optimismus mit dem Christenthum unvereinbar sei; wie dies Boltaire, in ber Borrede zu seinem portrefflichen Gedichte Le désastre de Lisbonne, welches ebenfalls ausdrüdlich gegen den Optimis= mus gerichtet ist, berichtet und erläutert. Was diesen großen 25 Mann, den ich, den Schmähungen feiler Deutscher Tintenklexer gegenüber, so gern lobe, entschieden höher als Rousseau stellt. indem es die größere Tiefe seines Denkens bezeugt, sind drei Einsichten, zu benen er gelangt war: 1) die von der überwiegenden Größe des Uebels und vom Jammer des Dasenns, da= 20 von er tief durchdrungen ist; 2) die von der strengen Recessitation ber Willensatte; 3) die von der Wahrheit des Lode'ichen Sakes, bak möglicherweise bas Denkende auch materiell senn könne: während Rouffeau alles Dieses durch Deklamationen bestreitet. in seiner Profession de foi du vicaire Savoyard, einer flachen. 35 protestantischen Bastorenphilosophie; wie er denn auch, in eben Diesem Geifte, gegen das soeben erwähnte, icone Gedicht Boltaire's, mit einem ichiefen, seichten und logisch falichen Rasonnement, zu Gunsten des Optimismus, polemisirt, in seinem, bloß diesem Zweck gewidmeten, langen Briese an Voltaire, vom 18. August 1756. Ja, der Grundzug und das nowtor verdos der ganzen Philosophie Rousse aus ist Dieses, daß er an die Stelle der christlichen Lehre von der Erbsünde und der ursprüngs blichen Verderbtheit des Menschengeschlechts, eine ursprüngliche Güte und unbegränzte Persettibilität desselleben setzt, welche bloß durch die Civilisation und deren Folgen auf Abwege gerathen wäre, und nun darauf seinen Optimismus und Humanismus gründet.

Wie gegen den Optimismus Boltaire, im Candide, den Krieg in seiner scherzhaften Manier führt, so hat es in seiner ernsten und tragischen Byron gethan, in seinem unsterd-lichen Meisterwerke Kain, weshald er auch durch die Invektiven des Obsturanten Friedrich Schlegel verherrlicht worden ist. — 15 Wollte ich nun schließlich, zur Bekräftigung meiner Ansicht, die Aussprüche großer Geister aller Zeiten in diesem, dem Optimismus entgegengesehten Sinne, hersehen; so würde der Ansführungen kein Ende senn; da fast jeder derselben seine Erkenntniß des Jammers dieser Welt in starken Worten ausgesprochen hat. 20 Also nicht zur Bestätigung, sondern bloß zur Verzierung dieses Kapitels mögen am Schlusse besselben einige Aussprüche dieser Art Platz sinden.

Zuvörderst sei hier erwähnt, daß die Griechen, so weit sie auch von der Christlichen und Hochasiatischen Weltansicht entsernt 25 waren und entschieden auf dem Standpunkt der Bejahung des Willens standen, dennoch von dem Elend des Dasenns tief ergriffen waren. Dies bezeugt schon die Ersindung des Trauersspiels, welche ihnen angehört. Einen andern Beleg dazu giebt uns die, nachmals oft erwähnte, zuerst von Herodot (V, 4) 80 erzählte Sitte der Thrakier, den Neugeborenen mit Wehklagen zu bewillkommnen, und alle Uebel, denen er jeht entgegengehe, herzuzählen; dagegen den Todten mit Freude und Scherz zu bestatten, weil er so vielen und großen Leiden nunmehr entgangen sei; welches in einem schönen, von Plutarch (De audiend. poët. 85 in sine) uns ausbehaltenen Berse, so lautet:

Τον φυντα θοηνειν, εις δο ερχεται κακα Τον δ' αυ θανοντα και πονων πεπαυμενον Χαιροντας ευφημουντας εκπεμπειν δομων. (Lugere genitum, tanta qui intrarit mala: At morte si quis finiisset miserias, Hunc laude amicos atque laetitia exsequi.)

8

25

80

Nicht historischer Verwandschaft, sondern moralischer Identität der Sache ist es beizumessen, daß die Mexikaner das Neugeborene mit den Worten bewillkommneten: "Mein Kind, du bist zum 10 Dulden geboren: also dulde, leide und schweig." Und dem selben Gefühle folgend hat Swift (wie Walter Scott in dessen Leben berichtet) schon früh die Gewohnheit angenommen, seinen Geburtstag nicht als einen Zeitpunkt der Freude, sondern der Betrüdniß zu begehen, und an demselben die Bibelstelle zu lesen, in welcher Hober Baters Hause bieß: es sei ein Sohn geboren.

Bekannt und zum Abschreiben zu lang ist die Stelle in der Apologie des Sokrates, wo Plato diesen weisesten der Sterbslichen sagen läßt, daß der Tod, selbst wenn er uns auf immer das Bewußtsen raubte, ein wundervoller Gewinn senn würde, da ein tieser, traumloser Schlaf sedem Tage, auch des beglücktesten Lebens, vorzuziehen sei.

Ein Spruch des Herakleitas lautete:

 $T\omega$  our  $\beta\iota\omega$  orona mer  $\beta\iota\sigma$ , egyor de dararos. (Vitae nomen quidem est vita, opus autem mors.

Etymologicum magnum, voce  $\beta \iota o \varsigma$ ; auch Eustath. ad Iliad., I, p. 31.)

Berühmt ist der schöne Bers des Theognis:

Αρχην μεν μη φυναι επιχθονιοισιν αριστον, Μηδ εσιδειν αυγας οξεος ηελιου . Φυντα δ' όπως ωκιστα πυλας Αϊδαο περησαι, Και κεισθαι πολλην γην επαμησαμενον.

(Optima sors homini natum non esse, nec unquam Adspexisse diem, flammiferumque jubar.

Altera jam genitum demitti protinus Orco, Et pressum multa mergere corpus humo.)

Sophokles, im Dedipus zu Kolona (1225), hat folgende Abkurzung desselben:

Μη φυναι τον άπαντα νικα λογον το δ' επει φανη, βηναι κειθεν, όθεν πεο ήκει, πολυ δευτερον, ώς ταχιστα.

(Natum non esse sortes vincit alias omnes: proxima autem est, ubi quis in lucem editus fuerit, eodem redire, unde venit, quam 10 ocissime.)

## Euripides sagt:

Πας δ' οδυνηφος βιος ανθρωπων, Κ'ουκ εστι πονων αναπαυσις.
(Omnis hominum vita est plena dolore,

Hippol. 189.)

Und hat es doch schon Homer gesagt:

Nec datur laborum remissio.

Ου μεν γας τι που εστιν οιζυρωτεςον ανδρος Παντων, όσσα τε γαιαν επι πνειει τε και έςπει.

(Non enim quidquam alicubi est calamitosius homine Omnium, quotquot super terram spirantque et moventur.

Il. XVII, 446.)

15

20

80

Selbst Plinius sagt: Quapropter hoc primum quisque in remediis animi sui habeat, ex omnibus bonis, quae homini 25 natura tribuit, nullum melius esse tempestiva morte. (Hist. nat. 28, 2.)

Shakspeare legt dem alten König Heinrich IV. die Worte in den Mund:

O heaven! that one might read the book of fate, And see the revolution of the times,

- - - how chances mock.

And changes fill the cup of alteration
With divers liquors! O, if this were seen,
The happiest youth, — viewing his progress through,
What perils past, what crosses to ensue, —
Would shut the book, and sit him down and die.\*)

## Endlich Byron:

10

20

25

Count o'er the joys thine hours have seen,
Count o'er thy days from anguish free,
And know, whatever thou hast been,
'Tis something better not to be.\*\*)

Reiner jedoch hat diesen Gegenstand so gründlich und ersichöpfend behandelt, wie, in unsern Tagen, Leopardi. Er ist von demselben ganz erfüllt und durchdrungen: überall ist der Spott und Jammer dieser Existenz sein Thema, auf jeder Seite seiner Werke stellt er ihn dar, jedoch in einer solchen Mannigsaltigkeit von Formen und Wendungen, mit solchem Reichthum an Vildern, daß er nie Ueberdruß erweckt, vielmehr durchweg unterhaltend und erregend wirkt.

<sup>\*)</sup> D, könnte man im Schickfalsbuche lesen,
Der Zeiten Umwälzung, des Zufalls Hohn
Darin ersehn, und wie Beränderung
Bald diesen Trank, bald jenen uns kredenzet, —
D, wer es säh! und wär's der frohste Jüngling,
Der, seines Lebens Lauf durchmusterend,
Das Ueberstandene, das Drohende erblicke, —
Er schlüg' es zu, und seht' sich hin, und stürbe.

<sup>\*\*)</sup> Ueberzähle die Freuden, welche deine Stunden gesehen haben; überzähle die Tage, die von Angst frei gewesen; und wisse, daß, was immer du gewesen senn magst, es etwas Besseres ist, nicht zu senn.

## Rapitel 47\*).

Bur Ethik.

Sier ist nun die große Lüde, welche in diesen Ergänzungen dadurch entsteht, daß ich die Moral im engern Sinne bereits absgehandelt habe in den unter dem Titel: "Die Grundprobleme der BEthit" herausgegebenen zwei Preisschriften, die Bekanntschaft mit welchen ich, wie gesagt, voraussehe, um unnühe Wiedersholungen zu vermeiden. Daher bleibt mir hier nur eine kleine Nachlese vereinzelter Betrachtungen, die dort, wo der Inhalt, der Hauptsache nach, von den Akademien vorgeschrieben war, nicht wur Sprache kommen konnten, und zwar am wenigsten die, welche einen höhern Standpunkt erfordern, als den Allen gemeinsamen, auf welchem ich dort stehen zu bleiben genöthigt war. Demzufolge wird es den Leser nicht befremden, dieselben hier in einer sehr fragmentarischen Zusammenstellung zu sinden. Diese nun 15 wieder hat ihre Fortsetung erhalten am achten und neunten Kapitel des zweiten Bandes der Parerga.

Daß moralische Untersuchungen ungleich wichtiger sind, als physitalische, und überhaupt als alle andern, folgt daraus, daß sie fast unmittelbar das Ding an sich betreffen, nämlich diesenige 20 Erscheinung desselben, an der es, vom Lichte der Erkenntniß un= mittelbar getroffen, sein Wesen offenbart als Wille. Physi= falische Wahrheiten hingegen bleiben ganz auf dem Gebiete der Vorstellung, d. i. der Erscheinung, und zeigen bloß, wie die nie= drigsten Erscheinungen des Willens sich in der Vorstellung geset= 25 mäßig darstellen. — Ferner bleibt die Betrachtung der Welt von der physischen Seite, so weit und so glüdlich man sie auch ver= folgen mag, in ihren Resultaten für uns trostlos: auf der mo= ralischen Seite allein ist Trost zu sindem hier die Tiesen unsers eigenen Innern sich der Betrachtung aufthun.

Meine Philosophie ist aber die einzige, welche der Moral ihr volles und ganzes Recht angedeihen läßt: denn nur wenn das Wesen des Menschen sein eigener Wille, mithin er, im streng-

<sup>\*)</sup> Dieses Rapitel bezieht sich auf §§. 55, 62, 67 des ersten Bandes.

sten Sinne, sein eigenes Werk ist, sind seine Thaten wirklich ganz sein und ihm zuzurechnen. Sobald er hingegen einen andern Urssprung hat, oder das Werk eines von ihm verschiedenen Wesens ist, fällt alle seine Schuld zurück auf diesen Ursprung, oder Ursheber. Denn operari sequitur esse.

Die Rraft, welche das Phänomen der Welt hervorbringt, mithin die Beschaffenheit derselben bestimmt, in Berbindung gu segen mit der Moralität der Gesinnung, und dadurch eine mo = ralische Weltordnung als Grundlage der physischen nachzu-10 weisen, - dies ist seit Sofrates das Broblem der Philosophie gewesen. Der Theismus leistete es auf eine findliche Beise, welche der herangereiften Menschheit nicht genügen konnte. Daber stellte sich ihm der Pantheismus, sobald er irgend es wa= gen durfte, entgegen, und wies nach, daß die Natur die Rraft, 15 vermöge welcher sie hervortritt, in sich selbst trägt. Dabei mußte nun aber die Ethit verloren geben. Spinoga versucht zwar, stellenweise, sie durch Sophismen zu retten, meistens aber giebt er sie geradezu auf und erklart, mit einer Dreistigkeit, die Erstaunen und Unwillen hervorruft, den Unterschied zwischen Recht 20 und Unrecht, und überhaupt zwischen Gutem und Bosem, für bloß konventionell, also an sich selbst nichtig (3. B. Eth., IV, prop. 37, schol. 2). Ueberhaupt ist Spinoza, nachdem ihn, über hundert Jahre hindurch, unverdiente Geringschähung getroffen hatte, durch die Reaftion im Bendelschwung der Meinung, 25 in diesem Jahrhundert wieder überschätt worden. - Aller Pantheismus nämlich muß an den unabweisbaren Forderungen der Ethit, und nächst dem am Uebel und dem Leiden der Welt, qulekt scheitern. Ist die Welt eine Theophanie; so ist Alles, was ber Menich, ja, auch das Thier thut, gleich gottlich und vor-30 trefflich: nichts fann zu tadeln und nichts vor dem Andern zu loben senn: also feine Ethit. Daher eben ist man in Folge bes erneuerten Spinozismus unserer Tage, also bes Bantheismus, in ber Ethit so tief herabgefunten und so platt geworden, bak man aus ihr eine bloke Anleitung zu einem gehörigen Staats= 25 und Kamilienleben machte, als in welchem, also im methodischen, pollendeten, genießenden und behaglichen Philisterthum, der lette 3med des menschlichen Dasenns bestehen follte. Bu bergleichen Blattheiten hat der Bantheismus freilich erst badurch geführt.

daß man (das e quovis ligno fit Mercurius arg mißbrauchend) einen gemeinen Ropf, Segel, durch die allbekannten Mittel, zu einem großen Philosophen falschmungte und eine Schaar Anfangs subornirter, dann bloß bornirter Junger desselben das große Wort erhielt. Dergleichen Attentate gegen den menschlichen Geist blei- 5 ben nicht ungestraft: die Saat ist aufgegangen. Im gleichen Sinne wurde dann behauptet, die Ethik solle nicht das Thun der Einzelnen, sondern das der Bolksmassen zum Stoffe haben, nur dieses sei ein Thema ihrer würdig. Nichts kann verkehrter senn. als diese, auf dem plattesten Realismus beruhende Ansicht. 10 Denn in jedem Einzelnen erscheint der gange ungetheilte Wille zum Leben, das Wesen an sich, und der Mikrokosmos ist dem Makrokosmos gleich. Die Massen haben nicht mehr Inhalt als jeder Einzelne. Richt vom Thun und Erfolg, sondern vom Wollen handelt es sich in der Ethik, und das Wollen selbst 15 geht stets nur im Individuo vor. Nicht das Schicksal der Bolfer, welches nur in der Erscheinung da ist, sondern das des Einzelnen entscheidet sich moralisch. Die Bolfer sind eigentlich bloße Abstrattionen: die Individuen allein existiren wirklich. -So also verhält sich ber Pantheismus zur Ethik. — Die Uebel 20 aber und die Quaal der Welt stimmten icon nicht zum Theismus: daher dieser durch allerlei Ausreden, Theodiceen, sich gu helfen suchte, welche jedoch den Argumenten Sume's und Boltaire's unrettbar unterlagen. Der Bantheismus nun aber ist jenen schlimmen Seiten der Welt gegenüber vollends unhalt= 25 bar. Nur dann nämlich, wann man die Welt gang von Außen und allein von der physitalischen Seite betrachtet und nichts Anderes, als die sich immer wieder herstellende Ordnung und dadurch komparative Unvergänglichkeit des Ganzen im Auge behält, geht es allenfalls, doch immer nur sinnbildlich an, sie für 30 einen Gott zu erklären. Tritt man aber ins Innere, nimmt also die subjektive und die moralische Seite hinzu, mit ihrem Uebergewicht von Roth, Leiden und Quaal, von Zwiespalt, Bosheit, Berruchtheit und Berkehrtheit; da wird man balb mit Schreden inne, daß man nichts weniger, als eine Theophanie 35 por sich hat. — Ich nun aber habe gezeigt und habe es zumal in der Schrift "Bom Willen in der Natur" bewiesen, daß die in der Natur treibende und wirkende Rraft identisch ift mit dem

Willen in uns. Dadurch tritt nun wirklich die moralische Weltordnung inunmittelbaren Zusammenhang mit der das Phänomen der Welt hervorbringenden Rraft. Denn der Beschaffenbeit des Willens muk seine Erscheinung genau entsprechen: 5 hierauf beruht die, §§. 63, 64 des ersten Bandes, gegebene Dar= stellung ber ewigen Gerechtigkeit, und die Welt, obgleich aus eigener Rraft bestehend, erhält durchweg eine moralische Tendenz. Sonach ist jest allererst das seit Sofrates angeregte Problem wirklich gelöft und die Forderung der benkenden, auf 10 das Moralische gerichteten Vernunft befriedigt. — Nie jedoch habe ich mich vermessen, eine Philosophie aufzustellen, die keine Fragen mehr übrig ließe. In diesem Sinne ist Philosophie wirtlich unmöglich: sie ware Allwissenheitslehre. Aber est guadam prodire tenus, si non datur ultra: es giebt eine Granze, bis 15 zu welcher das Nachdenken vordringen und so weit die Nacht unsers Dasenns erhellen fann, wenngleich ber Horizont stets buntel bleibt. Diese Grange erreicht meine Lehre im Willen gum Leben, der, auf seine eigene Erscheinung, sich bejaht oder verneint. Darüber aber noch hinausgehen wollen ist, in meinen Augen, wie 20 über die Atmosphäre hinaussliegen wollen. Wir mussen dabei stehen bleiben; wenn gleich aus gelösten Problemen neue hervor= gehen. Budem aber ist darauf zu verweisen, daß die Gultiakeit bes Sakes vom Grunde sich auf die Erscheinung beschränkt: dies war das Thema meiner ersten, schon 1813 herausgegebenen Ab-25 handlung über jenen Sak. -

Jett gehe ich an die Ergänzungen einzelner Betrachtungen, und will damit anfangen, meine §. 67 des ersten Bandes gegebene Erklärung des Weinens, daß es nämlich aus dem Mitleid, dessenstand man selbst ist, entspringt, durch ein Paar so klassischer Dichterstellen zu belegen. — Am Schlusse des achten Gesanges der Odyssee bricht Odysseus, der bei seinen vielen Leiden nie weinend dargestellt wird, in Thränen aus, als er, noch ungekannt, beim Phäaken-König vom Sänger Demodokos sein früheres Heldenleben und Thaten besingen hört, indem dieses Andenken an seine glänzende Lebenszeit in Kontrast tritt mit seinem gegenwärtigen Elend. Also nicht dieses selbst unmittelbar, sondern die objektive Betrachtung dessensaen, das Bild seiner Gegenwart, hervorgehoben durch die Bergangenheit, ruft seine Thräs

nen hervor: er fühlt Mitleid mit sich selbst. — Die selbe Emspfindung lätt Euripides den unschuldig verdammten und sein eigenes Schickal beweinenden Sippolytos aussprechen:

Φευ· ειθ' ην εμαυτον ποοσβλεπειν εναντιον στανθ, ώς εδακουσ', οία πασχομεν κακα. (1084.)

(Heu, si liceret mihi, me ipsum extrinsecus spectare, quantopere deflerem mala, quae patior.)

Endlich mag, als Beleg zu meiner Erklärung, hier noch eine Anekbote Platz finden, die ich der Englischen Zeitung "Herald" vom 16. Juli 1836 entnehme. Ein Klient, als er vor Gericht 10 die Darlegung seines Falls durch seinen Advokaten angehört hatte, brach in einen Strom von Thränen aus und rief: "Nicht halb so viel glaubte ich gesitten zu haben, bis ich es heute hier ansgehört habe!" —

Wie, bei der Unveränderlichkeit des Charakters, d. h. des 15 eigentlichen Grundwollens des Menschen, eine wirklich moralische Reue bennoch möglich sei, habe ich zwar §. 55 bes erften Bandes dargelegt, will jedoch noch die folgende Erläuterung hinzufügen, der ich ein Baar Definitionen voranschiden muß. -Neigung ist jede stärkere Empfänglichkeit des Willens für Mo- 20 tive einer gewissen Art. Leidenschaft ist eine so starte Reigung, daß die sie anregenden Motive eine Gewalt über den Willen ausüben, welche stärker ift, als die jedes möglichen, ihnen entgegenwirkenden Motivs, wodurch ihre Serrschaft über den Willen eine absolute wird, dieser folglich gegen sie sich pas= 25 fiv, leidend verhält. Siebei ist jedoch zu bemerken, daß Leiden= schaften den Grad, wo sie der Definition vollkommen entsprechen, selten erreichen, vielmehr als bloße Approximationen zu demselben ihren Namen führen; daher es alsdann doch noch Gegenmotive giebt, die ihre Wirfung allenfalls zu hemmen vermögen, wenn 30 sie nur beutlich ins Bewußtsenn treten. Der Affekt ift eine eben so unwiderstehliche, jedoch nur vorübergehende Erregung des Willens, durch ein Motiv. welches seine Gewalt nicht durch eine tief wurzelnde Neigung, sondern bloß dadurch erhält, daß es, plöglich eintretend, die Gegenwirkung aller andern Motive, 35 für den Augenblick, ausschließt, indem es in einer Borstellung besteht, die, durch ihre übermäßige Lebhaftigfeit, die andern

völlig verdunkelt, oder gleichsam durch ihre zu große Nähe sie ganz verdeckt, so daß sie nicht ins Bewußtsenn treten und auf den Willen wirken können, wodurch daher die Fähigkeit der Ueberlegung und damit die in tellektuelle Freiheit\*) in ges wissem Grade aufgehoben wird. Demnach verhält sich der Affekt zur Leidenschaft wie die Fieberphantasie zum Wahnsinn.

Eine moralische Reue ist nun badurch bedingt, daß, vor ber That, die Neigung zu dieser dem Intellett nicht freien Spielraum ließ, indem sie ihm nicht gestattete, die ihr entgegenstehen-10 den Motive deutlich und vollständig ins Auge zu fassen, vielmehr ihn immer wieder auf die zu ihr auffordernden hinlentte. Diese nun aber sind, nach vollbrachter That, durch diese selbst neutralifirt, mithin unwirksam geworden. Jest bringt die Wirklich= keit die entgegenstehenden Motive, als bereits eingetretene Folgen 15 der That, vor den Intellekt, der nunmehr erkennt, daß sie die stärkern gewesen waren, wenn er sie nur gehörig ins Auge gefaßt und erwogen hatte. Der Mensch wird also inne, daß er gethan hat, was seinem Willen eigentlich nicht gemäß war: biese Erkenntniß ist die Reue. Denn er hat nicht mit völliger intel-20 lektueller Freiheit gehandelt, indem nicht alle Motive zur Wirksamkeit gelangten. Was die der That entgegenstehenden ausschloß, war, bei der übereilten, der Affekt, bei der überlegten, die Leidenschaft. Oft hat es auch daran gelegen, daß seine Bernunft ihm die Gegenmotive zwar in abstracto vorhielt, aber nicht von 25 einer hinlänglich starken Phantasie unterstütt wurde, die ihm den vollen Gehalt und die wahre Bedeutung berselben in Bilbern porgehalten hatte. Beispiele zu dem Gesagten sind die Fälle, wo Radfucht, Gifersucht, Sabsucht zum Morde riethen: nachdem er vollbracht ift, sind diese erloschen, und jest erheben Gerechtigkeit. 20 Mitleid, Erinnerung früherer Freundschaft, ihre Stimme und fagen Alles, was sie vorhin gesagt haben würden, wenn man sie hatte jum Worte tommen lassen. Da tritt die bittere Reue ein, welche spricht: "Wär' es nicht geschehen, es geschähe nimmer= mehr." Eine unvergleichliche Darstellung derselben liefert die be-35 rühmte, alte Schottische, auch von Berder übersette Ballade:

<sup>\*)</sup> Diese ist erörtert im Anhang zu meiner Preisschrift über die Freihett des Willens.

"Edward, Edward!" - Auf analoge Art kann die Bernachlässigung des eigenen Wohls eine egoistische Reue herbeiführen: 3. B. wann eine übrigens unrathsame Che geschlossen ift, in Folge verliebter Leidenschaft, welche jest eben dadurch erlischt, wonach nun erst die Gegenmotive des persönlichen Interesses, der a verlorenen Unabhängigkeit u. s. w. ins Bewuktsenn treten und so reden, wie sie porher geredet haben wurden, wenn man sie hätte zum Worte tommen lassen. - Alle bergleichen Sandlungen entspringen bemnach im Grunde aus einer relativen Schwäche bes Intellekts, sofern nämlich dieser sich vom Willen da übermeistern 10 läkt, wo er, ohne sich von ihm stören zu lassen, seine Kunktion des Vorhaltens der Motive hätte unerbittlich vollziehen sollen. Die Behemenz des Willens ist dabei nur mittelbar die Ursache, sofern sie nämlich den Intellekt hemmt und dadurch sich Reue bereitet. - Die der Leidenschaftlichkeit entgegengesette Bernünf = 15 tigkeit des Charakters, owogooven, besteht eigentlich darin, daß ber Wille nie den Intellett dermaaken überwältigt, daß er ihn verhindere, seine Funktion der deutlichen, vollständigen und klaren Darlegung der Motive, in abstracto für die Bernunft, in concreto für die Phantasie, richtig auszuüben. Dies fann nun so= 20 wohl auf der Mäßigkeit und Gelindigkeit des Willens, als auf ber Stärke des Intellekts beruhen. Es ist nur erfordert, daß der lektere relativ, für den vorhandenen Willen, start genug fei, also Beide im angemessenen Verhältniß zu einander stehen. -

Den, §. 62 des ersten Bandes, wie auch in der Preis- 25 schrift über die Grundlage der Moral, §. 17, dargelegten Grundzügen der Rechtslehre sind noch folgende Erläuterungen beizufügen.

Die, welche, mit Spinoza, leugnen, daß es außer dem Staat ein Recht gebe, verwechseln die Mittel, das Recht geltend 30 zu machen, mit dem Rechte. Des Schuhes ist das Recht freilich nur im Staate versichert, aber es selbst ist von diesem unsabhängig vorhanden. Denn durch Gewalt kann es bloß untersdrüdt, nie aufgehoben werden. Demgemäß ist der Staat nichts weiter als eine Schuhanst alt, nothwendig geworden durch die 35 mannigsachen Angriffe, welchen der Mensch ausgesetzt ist und die er nicht einzeln, sondern nur im Berein mit Andern abzuwehren vermag. Sonach bezweckt der Staat:

- 1) Buvörderst Schutz nach Außen, welcher nöthig werden fann sowohl gegen leblose Naturfräfte, ober auch wilde Thiere, als gegen Menschen, mithin gegen andere Bolferschaften; wiewohl dieser Fall der häufigste und wichtigste ist: denn der schlimmste 5 Feind des Menschen ist der Mensch: homo homini lupus. Indem, in Kolge dieses Zweds, die Bölker den Grundsak, stets nur befensiv, nie aggressiv gegen einander sich verhalten zu wollen, mit Worten, wenn auch nicht mit ber That, aufstellen, erkennen sie bas Bolferrecht. Dieses ist im Grunde nichts Anderes, 10 als das Naturrecht, auf dem ihm allein gebliebenen Gebiet seiner praktischen Wirksamkeit, nämlich zwischen Bolk und Bolk, als wo es allein walten muß, weil sein stärkerer Sohn, das positive Recht, da es eines Richters und Vollstreders bedarf, nicht sich geltend machen fann. Demgemäß besteht dasselbe in einem ge-15 wissen Grad von Moralität im Berkehr der Bölker mit einander, bessen Aufrechthaltung Ehrensache ber Menschheit ist. Der Richterstuhl der Processe auf Grund desselben ist die öffentliche Meinung.
- 2) Schutz nach Innen, also Schutz der Mitglieder eines Staates gegen einander, mithin Sicherung des Privatrechts, 20 mittelst Aufrechthaltung eines rechtlichen Zustandes, welcher darin besteht, daß die koncentrirten Kräfte Aller jeden Einzelnen schützen, woraus ein Phänomen hervorgeht, als ob Alle rechtlich, d. h. gerecht wären, also Keiner den Andern verlehen wollte.

Aber, wie durchgängig in menschlichen Dingen die Beseiti= 25 gung eines Uebels einem neuen den Weg zu eröffnen pflegt; so führt die Gewährung jenes zwiefachen Schutzes das Bedürsniß eines dritten herbei, nämlich:

3) Schutz gegen den Beschützer, d. h. gegen Den, oder Die, welchen die Gesellschaft die Handhabung des Schutzes übertragen 30 hat, also Sicherstellung des öffentlichen Rechtes. Diese scheint am vollkommensten dadurch erreichbar, daß man die Dreieinigkeit der schützenden Macht, also die Legislative, die Judikative und die Exekutive von einander sondert und trennt, so daß jede von Andern und unabhängig von den übrigen verwaltet wird. — Der große Werth, sa die Grundidee des Königthums scheint mir darin zu liegen, daß, weil Menschen Menschen bleiben, Einer so hoch gestellt, ihm so viel Macht, Reichthum, Sicherheit und abs solute Unverlehlichkeit gegeben werden muß, daß ihm für sich

nichts zu wünschen, zu hoffen und zu fürchten bleibt; wodurch ber ihm, wie Jedem, einwohnende Egoismus, gleichsam durch Neutralisation, vernichtet wird, und er nun, gleich als wäre er fein Mensch, befähigt ist, Gerechtigkeit zu üben und nicht mehr sein, sondern allein das öffentliche Wohl im Auge zu haben. Dies ist der Ursprung des gleichsam übermenschlichen Wesens, welches überall die Königswürde begleitet und sie so himmelweit von der bloßen Präsidentur unterscheidet. Daher muß sie auch erblich, nicht wählbar senn: theils damit Keiner im König seines Gleichen sehen könne; theils damit dieser für seine Nachkommen wur dadurch sorgen kann, daß er für das Wohl des Staates sorgt, als welches mit dem seiner Familie ganz Eines ist.

Wenn man dem Staat, außer dem hier dargelegten Zwed des Schukes, noch andere andichtet; so kann dies leicht den waheren in Gefahr seken.

15

Das Eigenthumsrecht entsteht, nach meiner Darstellung, allein durch die Bearbeitung der Dinge. Diese schon oft ausgesprochene Wahrheit findet eine beachtenswerthe Bestätigung darin, daß sie sogar in prattischer Sinsicht geltend gemacht wird, in einer Aeußerung des Nordamerikanischen Ex = Prafidenten 20 Quincy Abams, welche zu finden ist in der Quarterly Review v. 1840, Nr. 130, wie auch, Frangosisch, in der Bibliothèque universelle de Genêve 1840, Juillet, No. 55. 3th will sie hier Deutsch wiedergeben: "Einige Moralisten haben das Recht der Europäer, in den Landstrichen der Amerikanischen Urvölker sich 25 niederzulassen, in Zweifel gezogen. Aber haben sie die Frage reiflich erwogen? In Bezug auf den größten Theil des Landes, beruht das Eigenthumsrecht der Indianer selbst auf einer zweifel= haften Grundlage. Allerdings wurde das Naturrecht ihnen ihre angebauten Felder, ihre Wohngebäude, hinreichendes Land für 30 ihren Unterhalt und Alles, was persönliche Arbeit einem Jeden noch außerdem verschafft hatte, gusichern. Aber welches Recht hat der Jäger auf den weiten Wald, den er, seine Beute ver= folgend, zufällig durchlaufen hat?" u. f. f. - Eben so haben Die, welche in unsern Tagen sich veranlagt sahen, den Rommu= 35 nismus mit Gründen zu bekämpfen (3. B. der Erzbischof von Paris, in einem Hirtenbriefe, im Juni 1851), stets das Argument vorangestellt, bak bas Gigenthum ber Ertrag ber

Arbeit, gleichsam nur die verkörperte Arbeit sei. — Dies beweist abermals, daß das Eigenthumsrecht allein durch die auf die Dinge verwendete Arbeit zu begründen ist, indem es nur in dieser Eigenschaft freie Anerkennung sindet und sich moralisch geltend macht.

Einen ganz anderartigen Beleg der selben Wahrheit liefert die moralische Thatsache, daß, während das Geset die Wilddieberei eben so schwer, in manchen Ländern sogar noch schwerer, als den Gelddiebstahl bestraft, dennoch die bürgerliche Ehre,
welche durch diesen unwiederbringlich verloren geht, durch jene eigentlich nicht verwirkt wird, sondern der "Wilderer", sosern er nichts Anderes sich hat zu Schulden kommen lassen, zwar mit einem Makel behaftet ist, aber doch nicht, wie der Dieb, als unehrlich betrachtet und von Allen gemieden wird. Denn die Grundsätze der bürgerlichen Ehre beruhen auf dem moralischen und nicht auf dem bloß positiven Recht: das Wild aber ist kein Gegenstand der Bearbeitung, also auch nicht des moralisch gülztigen Besiches: das Recht darauf ist daher gänzlich ein positives und wird moralisch nicht anerkannt.

Dem Strafrecht sollte, nach meiner Ansicht, das Princip 20 jum Grunde liegen, daß eigentlich nicht der Mensch, sondern nur die That gestraft wird, damit sie nicht wiederkehre: der Berbrecher ift blog ber Stoff, an bem die That gestraft wird; bamit dem Geseke, welchem zu Folge die Strafe eintritt, die 25 Rraft abzuschrecken bleibe. Dies bedeutet der Ausdrud: "Er ist bem Geseke verfallen". Nach Rants Darftellung, die auf ein jus talionis hinausläuft, ist es nicht die That, sondern der Menich, welcher gestraft wird. — Auch das Ponitentiarsnftem will nicht sowohl die That, als den Menschen strafen, damit er namlich sich bessere: dadurch sest es ben eigentlichen Zwed ber Strafe, Abschredung von der That, gurud, um den sehr problematischen der Besserung zu erreichen. Ueberall aber ist es eine mikliche Sache, burch ein Mittel zwei verschiedene Zwede erreichen zu wollen; wie viel mehr, wenn beide, in irgend einem 85 Sinne, entgegengesette sind. Erziehung ist eine Wohlthat, Strafe soll ein Uebel senn: das Bönitentiargefängniß soll Beides zugleich leisten. - Go groß ferner auch der Antheil senn mag, den Rohheit und Unwissenheit, im Berein mit ber außern Bedrangniß,

an vielen Verbrechen haben; so darf man jene doch nicht als die Sauptursache derselben betrachten; indem Unzählige in derselben Robbeit und unter gang ähnlichen Umständen lebend, feine Berbrechen begehen. Die Hauptsache fällt also doch auf den versön= lichen, moralischen Charakter gurud: dieser aber ist, wie ich in 6 der Preisschrift über die Freiheit des Willens dargethan habe, schlechterdings unveränderlich. Daher ist eigentliche moralische Besserung gar nicht möglich; sondern nur Abschredung von der That. Daneben läkt sich Berichtigung der Erkenntnik und Erwedung der Arbeitslust allerdings erreichen: es wird sich zeigen, 10 wie weit dies wirken kann. Ueberdies erhellt aus dem von mir im Text aufgestellten 3wed der Strafe, daß, wo möglich, das scheinbare Leiden derselben das wirkliche übersteigen solle: die einsame Einsperrung leistet aber das Umgekehrte. Die große Bein derselben hat keine Zeugen und wird von Dem, der sie noch nicht 15 erfahren hat, keineswegs anticipirt, schredt also nicht ab. Sie bedroht den durch Mangel und Noth zum Verbrechen Versuchten mit dem entgegengesetten Pol des menschlichen Elends, mit der Langenweile: aber, wie Goethe richtig bemerkt:

> Wird uns eine rechte Quaal zu Theil, Dann wünschen wir uns Langeweil.

20

Die Aussicht darauf wird ihn daher so wenig abschrecken, wie der Anblick der palastartigen Gefängnisse, welche von den ehrslichen Leuten für die Spihbuben erbaut werden. Will man aber diese Pönitentiargefängnisse als Erziehungsanstalten betrachten; 25 so ist zu bedauern, daß der Eintritt dazu nur durch Berbrechen erlangt wird; statt daß sie hätten diesen zuvorkommen sollen. —

Daß, wie Beccaria gelehrt hat, die Strafe ein richtiges Berhältniß zum Berbrechen haben soll, beruht nicht darauf, daß sie eine Buße für dasselbe wäre; sondern darauf, daß das Pfand 30 dem Werthe Dessen, wofür es hastet, angemessen sehn muß. Daher ist Jeder berechtigt, als Garantie der Sicherheit seines Lebens fremdes Leben zum Pfande zu fordern; nicht aber eben so für die Sicherheit seines Eigenthums, als für welches fremde Freiheit u. s. w. Pfand genug ist. Zur Sicherstellung des Lebens der 26 Bürger ist daher die Todesstrafe schlechterdings nothwendig. Denen, welche sie ausheben möchten, ist zu antworten: "schafft erst den Mord aus der Welt: dann soll die Todesstrafe nachsols

gen". Auch sollte sie den entschiedenen Mordversuch eben so wie den Mord selbst treffen: denn das Gesek will die That strafen, nicht den Erfolg rächen. Ueberhaupt giebt der zu verhütende Schaden ben richtigen Maafstab für die anzudrohende Strafe, 5 nicht aber giebt ihn der morglische Unwerth der verbotenen Handlung. Daher kann das Gesek, mit Recht, auf das Kallenlassen eines Blumentopfes vom Fenster Zuchthausstrafe, auf das Tabafrauchen im Walbe, mahrend des Sommers, Rarrenstrafe seken, dasselbe jedoch im Winter erlaubt senn lassen. Aber, wie 10 in Bolen, auf das Schießen eines Auerochien den Tod zu seken, ift zu viel, da die Erhaltung des Geschlechts der Auerochsen nicht mit Menschenleben erkauft werden darf. Neben der Größe des zu verhütenden Schadens tommt, bei Bestimmung des Maakes der Strafe, die Stärke der gur verbotenen Sandlung antreiben-16 den Motive in Betracht. Ein gang anderer Maakstab wurde für die Strafe gelten, wenn Bufe, Bergeltung, jus talionis, der wahre Grund derselben wäre. Aber der Rriminalkodex soll nichts Anderes senn, als ein Berzeichnik von Gegenmotiven zu möglichen verbrecherischen Sandlungen: daher muß jedes derselben die Mo-20 tive zu diesen letteren entschieden überwiegen, und zwar um so mehr, je größer ber Nachtheil ist, welcher aus der zu verhütenben Sandlung entspringen wurde, je starter die Bersuchung dazu und je schwieriger die Ueberführung des Thäters; — stets unter der richtigen Voraussekung, daß der Wille nicht frei, sondern 25 durch Motive bestimmbar ist; - außerdem ihm gar nicht beizukommen wäre. — Soviel zur Rechtslehre. —

In meiner Preisschrift über die Freiheit des Willens habe ich (S. 50 ff.) die Ursprünglichkeit und Unveränderlichkeit des angeborenen Charakters, aus welchem der moralische Gehalt des Lebenswandels hervorgeht, nachgewiesen. Sie steht als Thatsache fest. Aber um die Probleme in ihrer Größe zu erfassen, ist es nöthig, die Gegensähe bisweilen hart an einander zu stellen. An diesen also vergegenwärtige man sich, wie unglaublich groß der angeborene Unterschied zwischen Mensch und Mensch ausfällt, im Moralischen und im Intellektuellen. Hier Edelmuth und Weisheit; dort Bosheit und Dummheit. Dem Einen leuchtet die Güte des Herzens aus den Augen, oder auch der Stämpel des Genies thront auf seinem Antlit. Der niederträchtigen Phys

siognomie eines Andern ist das Gepräge moralischer Nichtswürdigkeit und intellektueller Stumpfheit, von den Sanden der Natur selbst, unverkennbar und unauslöschlich aufgedrückt: er lieht darein, als mufte er sich seines Dasenns ichamen. Diesem Aeußern aber entspricht wirklich das Innere. Unmöglich können D wir annehmen, daß solche Unterschiede, die das ganze Wesen des Menschen umgestalten und durch nichts aufzuheben sind, welche ferner, im Ronflitt mit den Umständen, seinen Lebenslauf bestimmen, ohne Schuld oder Berdienst der damit Behafteten porhanden senn könnten und das bloke Werk des Zufalls wären. 10 Schon hieraus ist evident, daß der Mensch, in gewissem Sinne, sein eigenes Werk senn muß. Nun aber können wir andererseits ben Ursprung jener Unterschiede empirisch nachweisen in der Beschaffenheit der Eltern; und noch dazu ist das Zusammentreffen und die Verbindung dieser Eltern offenbar das Werk höchst qu= 15 fälliger Umstände gewesen. — Durch solche Betrachtungen nun werden wir mächtig hingewiesen auf den Unterschied zwischen ber Erscheinung und bem Wesen an sich ber Dinge, als welcher allein die Lösung jenes Problems enthalten fann. Nur mittelft der Formen der Erscheinung offenbart sich das Ding an sich: 20 was daher aus diesem selbst hervorgeht, muß bennoch in jenen Formen, also auch am Bande der Ursächlichkeit auftreten: demzufolge wird es hier sich uns darstellen als das Werk einer geheimen, uns unbegreiflichen Leitung ber Dinge, beren bloges Werkzeug der äußere, erfahrungsmäßige Zusammenhang ware, 25 in welchem inzwischen Alles was geschieht durch Ursachen herbeigeführt, also nothwendig und von auken bestimmt eintritt, mahrend der mahre Grund davon im Innern des also erscheinenden Wesens liegt. Freilich können wir hier die Lösung des Broblems nur gang von Weitem absehen, und gerathen, indem wir ihm 30 nachbenten, in einen Abgrund von Gedanten, recht eigentlich, wie hamlet fact, thoughts beyond the reaches of our souls. Ueber diese geheime, ja selbst nur gleichnisweise zu bentende Leitung ber Dinge habe ich meine Gedanken bargelegt in dem Auffat "über die anscheinende Absichtlichkeit im Schickfale des 35 Einzelnen", im ersten Bande ber Parerga. -

Im §. 14 meiner Preisschrift über die Grundlage der Moral findet man eine Darstellung des Egoismus, seinem Wesen

nach, als beren Erganzung folgender Berfuch, seine Wurzel aufzudeden, zu betrachten ist. - Die Natur selbst widerspricht sich geradezu, je nachdem sie vom Einzelnen oder vom Allgemeinen aus, von Innen oder von Außen, vom Centro oder von der Be-5 ripherie aus redet. Ihr Centrum nämlich hat sie in jedem Inbividuo: benn jedes ist ber gange Wille gum Leben. Daher, sei daffelbe auch nur ein Insett, oder ein Wurm, die Natur felbst aus ihm also redet: "Ich allein bin Alles in Allem: an meiner Erhaltung ist Alles gelegen, das Uebrige mag zu Grunde geben, 10 es ist eigentlich nichts." So redet die Ratur vom besondern Standpuntte, also von dem des Gelbstbewußtsenns aus, und hierauf beruht der Egoismus jedes Lebenden. Singegen vom allgemeinen Standpunkt aus. — welches der des Bewukt= fenns von andern Dingen, also ber des objettiven Erten-15 nens ist, das für den Augenblid absieht von dem Individuo, an bem die Erkenntnig haftet, - also von Außen, von der Beriphe= rie aus, redet die Natur so: "Das Individuum ist nichts und weniger als nichts. Millionen Individuen zerstöre ich tagtäglich, jum Spiel und Zeitvertreib: ich gebe ihr Geschid dem launigften 20 und muthwilligsten meiner Rinder preis, dem Bufall, ber nach Belieben auf sie Jagb macht. Millionen neuer Individuen ichaffe ich jeden Tag, ohne alle Berminderung meiner hervorbringenden Rraft: so wenig, wie die Rraft eines Spiegels erschöpft wird. burch die Bahl ber Sonnenbilder, die er nach einander auf die 25 Wand wirft. Das Individuum ist nichts." — Nur wer diesen offenbaren Widerspruch der Natur wirklich zu vereinen und aus= zugleichen weiß, hat eine wahre Antwort auf die Frage nach der Berganglichkeit ober Unvergänglichkeit seines eigenen Gelbst. Ich glaube in den ersten vier Rapiteln dieses vierten Buches der Er-30 ganzungen eine forderliche Anleitung zu solcher Erkenntniß gegeben zu haben. Das Obige läßt übrigens sich auch folgender= maaken erläutern. Jedes Individuum, indem es nach Innen blidt, erfennt in feinem Wesen, welches sein Wille ist, bas Ding an sich, daher das überall allein Reale. Demnach erfakt es 35 sich als den Rern und Mittelpunkt der Welt, und findet sich un= endlich wichtig. Blidt es hingegen nach Außen; so ist es auf bem Gebiete ber Borftellung, ber bloken Erscheinung, wo es fich sieht als ein Individuum unter unendlich vielen Individuen, so= nach als ein höchst Unbedeutendes, ja gänzlich Verschwindendes. Folglich ist jedes, auch das unbedeutendeste Individuum, jedes Ich, von Innen gesehen, Alles in Allem; von Außen gesehen hingegen, ist es nichts, oder doch so viel wie nichts. Hierauf also beruht der große Unterschied zwischen Dem, was nothwens big Jeder in seinen eigenen Augen, und Dem, was er in den Augen aller Andern ist, mithin der Egoismus, den Jeder Iedem vorwirft.

In Folge dieses Egoismus ist unser Aller Grundirrthum dieser, daß wir einander gegenseitig Richt-Ich sing gen 10 ist gerecht, edel, menschenfreundlich senn, nichts Anderes, als meine Metaphnsit in Sandlungen überseken. - Sagen, daß Beit und Raum bloke Formen unserer Erfenntnig, nicht Bestimmungen ber Dinge an sich sind, ift bas Gelbe, wie fagen, bag die Metempsnchosenlehre, "Du wirst einst als Der, den du jest 15 verlegest, wiedergeboren werden und die gleiche Berlehung erleiden", identisch ist mit der oft erwähnten Brahmanenformel Tat twam asi, "Dies bist Du". - Aus ber unmittelbaren und intuitiven Erkenntnig ber metaphysischen Identität aller Wesen geht, wie ich öfter, besonders &. 22 der Preisschrift über die 20 Grundl. der Moral, gezeigt habe, alle achte Tugend hervor. Sie ist aber beswegen nicht die Folge einer besondern Ueberlegenheit des Intellekts; vielmehr ist selbst der schwächste hinreichend, das principium individuationis zu durchschauen, als worauf es dabei ankommt. Demgemäß kann man den portrefflichsten Cha- 25 ratter sogar bei einem schwachen Berstande finden, und ist ferner bie Erregung unsers Mitleids von feiner Anstrengung unsers Intellekts begleitet. Es scheint vielmehr, daß die erforderte Durchschauung des principii individuationis in Jedem vorhanden senn würde, wenn nicht sein Wille sich ihr widersette, als 30 welcher, vermöge seines unmittelbaren, geheimen und despotischen Einflusses auf den Intellekt, sie meistens nicht aufkommen läht: so daß alle Schuld zulest doch auf den Willen zurudfällt; wie es auch ber Sache angemessen ist.

Die oben berührte Lehre von der Metempsychose entfernt sich 25 bloß dadurch von der Wahrheit, daß sie in die Zukunft verlegt, was schon jeht ist. Sie läßt nämlich mein inneres Wesen an sich selbst erst nach meinem Tode in Andern dasenn, während, der

Wahrheit nach, es schon jest auch in ihnen lebt, und ber Tod bloß bie Täuschung, vermöge beren ich beffen nicht inne werbe, aufhebt; gleichwie bas gahllose Seer der Sterne allegeit über unserm Saupte leuchtet, aber uns erst sichtbar wird, wann die 5 eine nahe Erdensonne untergegangen ift. Bon diesem Standpunkt aus erscheint meine individuelle Existeng, so febr sie auch. jener Sonne gleich, mir Alles überstrahlt, im Grunde doch nur als ein Sinderniß, welches zwischen mir und der Erkenntniß des wahren Umfangs meines Wesens steht. Und weil jedes Indi-10 viduum, in seiner Erkenntnig, diesem Sindernisse unterliegt; so ist es eben die Individuation, welche den Willen gum Leben über sein eigenes Wesen im Jrrthum erhalt: sie ist die Maja bes Brahmanismus. Der Tod ist eine Widerlegung dieses Jrrthums und hebt ihn auf. Ich glaube, wir werden im Augenblide des 15 Sterbens inne, daß eine bloke Täuschung unser Dasenn auf unsere Person beschränkt hatte. Sogar empirische Spuren hievon lassen sich nachweisen in manchen dem Tode, durch Aufhebung der Koncentration des Bewußtsenns im Gehirn, verwandten Ruständen, unter benen ber magnetische Schlaf ber hervorstechendeste m ift, als in welchem, wenn er die höheren Grade erreicht, unser Dasenn, über unsere Person hinaus und in andern Wesen, sich durch mancherlei Symptome kund giebt, am auffallendesten durch unmittelbare Theilnahme an den Gedanken eines andern Individuums, zulent sogar durch die Fähigkeit, das Abwesende, Ent-25 fernte, ja, das Zukunftige zu erkennen, also durch eine Art von Allgegenwart.

Auf dieser metaphysischen Identität des Willens, als des Dinges an sich, bei der zahllosen Bielheit seiner Erscheinungen, beruhen überhaupt drei Phänomene, welche man unter den ges meinsamen Begriff der Sympathie bringen kann: 1) das Mitsleid, welches, wie ich dargethan habe, die Basis der Gerechtigsteit und Menschenliebe, caritas, ist; 2) die Geschlechtsliebe mit eigensinniger Auswahl, amor, welche das Leben der Gattung ist, das seinen Borrang vor dem der Individuen geltend macht; 35 3) die Magie, zu welcher auch der animalische Magnetismus und die sympathetischen Kuren gehören. Demnach ist Sympasthie zu definiren: das empirische Servortreten der metaphysischen Identität des Willens, durch die physische Vielheit seiner Erscheis

nungen hindurch, wodurch sich ein Zusammenhang kund giebt, ber gänzlich verschieden ist von dem durch die Formen der Erscheinung vermittelten, den wir unter dem Satze vom Grunde begreifen.

## Rapitel 48\*).

Zur Lehre von der Verneinung des Willens zum Leben.

Der Mensch hat sein Dasenn und Wesen entweder mit seinem Willen, b. h. seiner Einwilligung, ober ohne diese: im lettern Falle ware eine solche, durch vielfache und unausbleib= 10 liche Leiden verbitterte Existenz eine schreiende Ungerechtigkeit. -Die Alten, namentlich die Stoifer, auch die Beripatetiker und Afademiker, bemühten sich vergeblich, zu beweisen, daß die Tugend hinreiche, das Leben gludlich zu machen: die Erfahrung schrie laut dagegen. Was dem Bemühen jener Philosophen, 15 wenn gleich ihnen nicht beutlich bewuft, eigentlich gum Grunde lag, war die vorausgesette Gerechtigkeit der Sache: wer ichulblos war, sollte auch frei von Leiden, also gludlich senn. Allein die ernstliche und tiefe Lösung des Broblems liegt in der driftlichen Lehre, daß die Werke nicht rechtfertigen; demnach ein 20 Menich, wenn er auch alle Gerechtigkeit und Menschenliebe, mithin das ayador, honestum, ausgeübt hat, dennoch nicht, wie Cicero meint, culpa omni carens (Tusc. V, 1) ist: sondern el delito mayor del hombre es haber nacido (des Menschen größte Schuld ist, daß er geboren ward), wie es, aus viel tieferer 25 Erkenntniß, als jene Weisen, der durch das Christenthum erleuchtete Dichter Calderon ausgedrückt hat. Daß demnach der Mensch schon verschuldet auf die Welt fommt, fann nur Dem widersinnig erscheinen, der ihn für erst soeben aus Nichts ge= worden und für das Werk eines Andern halt. In Folge diefer so

5

<sup>\*)</sup> Dieses Kapitel bezieht sich auf §. 68 des ersten Bandes. Auch ist damit zu vergleichen Kap. 14 des zweiten Bandes der Parerga.

Schuld also, die daher von seinem Willen ausgegangen senn muß, bleibt ber Mensch, mit Recht, auch wenn er alle jene Tugenden geübt hat, den physischen und geistigen Leiden preis= gegeben, ift also nicht gludlich. Dies folgt aus der ewigen 5 Gerechtigkeit, von der ich §. 63 des ersten Bandes geredet habe. Daß aber, wie St. Paulus (Rom. 3, 21 ff.), Auguftinus und Luther lehren, die Werte nicht rechtfertigen können, indem wir Alle wesentlich Günder sind und bleiben, - beruht zulegt darauf, daß, weil operari sequitur esse, wenn wir handelten, wie 10 wir sollten, wir auch senn mußten, was wir sollten. Dann aber bedürften wir feiner Erlösung aus unserm jegigen Buftande, wie solche nicht nur das Christenthum, sondern auch Brahmanis= mus und Buddhaismus (unter dem auf Englisch durch final emancipation ausgedrücken Namen) als das höchste Ziel dar-15 stellen: d. h. wir brauchten nicht etwas gang Anderes, ja, Dem was wir sind Entgegengesettes, zu werden. Weil wir aber sind was wir nicht senn sollten, thun wir auch nothwendig was wir nicht thun sollten. Darum also bedürfen wir einer völligen Umgestaltung unsers Sinnes und Wesens, b. i. ber Wiedergeburt, als 20 beren Folge die Erlösung eintritt. Wenn auch die Schuld im Handeln, im operari, liegt: so liegt doch die Wurzel der Schuld in unserer essentia et existentia, da aus dieser das operari nothwendig hervorgeht, wie ich in der Breisschrift über die Freiheit des Willens dargethan habe. Demnach ist eigentlich unsere 25 einzige mahre Gunde die Erbfunde. Diese nun lagt der Chrift= liche Mnthos zwar erst, nachdem der Mensch ichon dawar, entstehen, und dichtet ihm dazu, per impossibile, einen freien Willen an: dies thut er aber eben als Mnthos. Der innerste Rern und Geift des Christenthums ist mit dem des Brahmanis-30 mus und Buddhaismus der selbe: sammtlich lehren sie eine schwere Berschuldung des Menschengeschlechts durch sein Dasenn selbst: nur daß das Christenthum hiebei nicht, wie jene älteren Glaubenslehren, dirett und unumwunden verfährt, also nicht die Schuld geradezu durch das Dasenn selbst gesett fenn, sondern sie 25 durch eine That des ersten Menschenpaares entstehen läkt. Dies war nur unter der Fiftion eines liberi arbitrii indifferentiae möglich, und nur wegen des Judifchen Grunddogmas, dem jene Lehre hier eingepflanzt werden sollte, nöthig. Weil, der Wahr= heit nach, eben das Entstehen des Menschen selbst die That seines freien Willens und bemnach mit bem Gundenfall Gins ist, und daher mit ber essentia und existentia des Menschen die Erbfünde, von der alle andern Gunden die Folge find, ichon eintrat, das Judische Grunddogma aber eine solche Darstellung 5 nicht zuließ; fo lehrte Augustinus, in seinen Buchern de libero arbitrio, bak ber Menich nur als Abam por bem Gundenfalle schuldlos gewesen und einen freien Willen gehabt habe, von dem an aber in der Nothwendigkeit der Gunde verstridt sei. - Das Gesetz, & rouos, im biblischen Sinn, fordert immerfort, daß wir 10 unser Thun andern sollen, während unfer Wefen unverändert bliebe. Weil aber dies unmöglich ist; so sagt Paulus, daß Reiner por bem Geseth gerechtfertigt sei: Die Wiedergeburt in Jesu Christo allein, in Folge der Gnadenwirkung, vermöge welcher ein neuer Mensch entsteht und der alte aufgehoben wird 15 (b. h. eine fundamentale Sinnesänderung), könne uns aus dem Bustande der Sündhaftigkeit in den der Freiheit und Erlösung versegen. Dies ist der Christliche Mythos, in Sinsicht auf die Ethik. Aber freilich hat ber Judische Theismus, auf den er ge= pfropft wurde, gar wundersame Busätze erhalten muffen, um sich 20 jenem Mythos anzufügen: dabei bot die Fabel vom Sündenfall die einzige Stelle dar für das Pfropfreis Alt-Indischen Stammes. Jener gewaltsam überwundenen Schwierigkeit eben ist es auguschreiben, daß die Christlichen Musterien ein so seltsames, dem gemeinen Berstande widerstrebendes Ansehen erhalten haben, wel- 25 ches den Proselntismus erschwert, und wegen dessen, aus Unfähigkeit den tiefen Sinn derselben zu fassen, der Belagianismus. oder heutige Rationalismus, sich gegen sie auflehnt und sie wegquexegesiren sucht, dadurch aber das Christenthum gum Judenthum gurudführt.

Aber ohne Mythos zu reden: so lange unser Wille der selbe ist, kann unsere Welt keine andere seyn. Zwar wünschen Alle erlöst zu werden aus dem Zustande des Leidens und des Todes: sie möchten, wie man sagt, zur ewigen Säligkeit gelangen, ins Himgelreich kommen; aber nur nicht auf eigenen Füßen; sondern 25 hingetragen möchten sie werden, durch den Lauf der Natur. Allein das ist unmöglich. Denn die Natur ist nur das Abbild, der Schatten unsers Willens. Daher wird sie zwar uns nie fallen

und zu nichts werden laffen: aber fie fann uns nirgends binbringen, als immer nur wieder in die Natur. Wie miklich es jeboch fei, als ein Theil der Natur zu existiren, erfährt Jeder an seinem eigenen Leben und Sterben. — Demnach ift allerdings 5 das Dasenn anzusehen als eine Verirrung, von welcher gurudzukommen Erlösung ist: auch trägt es durchweg diesen Charakter. In diesem Sinne wird es baber von den alten Samanäischen Religionen aufgefakt, und auch, wiewohl mit einem Umschweif. vom eigentlichen und ursprünglichen Christenthum: sogar das Ju-10 benthum selbst enthält wenigstens im Gundenfall (Dieser feiner redeeming feature) den Reim zu solcher Ansicht. Blog das Griechische Seidenthum und ber Islam find gang optimistisch; daher im Ersteren die entgegengesette Tendeng sich wenigstens im Trauerspiel Luft machen mußte: im Islam aber, ber, wie die 15 neueste, so auch die schlechteste aller Religionen ist, trat sie als Sufismus auf, biefe fehr ichone Erscheinung, welche burchaus Indischen Geistes und Ursprungs ist und jeht icon über tausend Jahre fortbesteht. Als Zwed unsers Dasenns ist in der That nichts Anderes anzugeben, als die Erkenntnik, daß wir besser 20 nicht dawären. Dies aber ist die wichtigste aller Wahrheiten, die daher ausgesprochen werden muß: so fehr sie auch mit ber heutigen Europäischen Dentweise im Rontrast steht: ist sie boch dagegen im ganzen nicht-islamisirten Asien die anerkannteste Grundwahrheit, heute so gut, wie vor dreitausend Jahren.

Wenn wir nun den Willen zum Leben im Ganzen und objektiv betrachten; so haben wir, dem Gesagten gemäß, ihn uns
zu denken als in einem Wahn begriffen, von welchem zurückzukommen, also sein ganzes vorhandenes Streben zu verneinen,
Das ist, was die Religionen als die Selbstverläugnung, abnegatio
so sui ipsius, bezeichnen: denn das eigentliche Selbst ist der Wille
zum Leben. Die moralischen Tugenden, also Gerechtigkeit und
Menschenliebe, da sie, wie ich gezeigt habe, wenn lauter, daraus
entspringen, daß der Wille zum Leben, das principium individuationis durchschauend, sich selbst in allen seinen Erscheinungen
swiedererkennt, sind demzusolge zuvörderst ein Anzeichen, ein
Symptom, daß der erscheinende Wille in jenem Wahn nicht mehr
ganz sest befangen ist, sondern die Enttäuschung schon eintritt;
so, daß man gleichnißweise sagen könnte, er schlage bereits mit

den Flügeln, um davon zu fliegen. Umgekehrt, sind Ungerechtigkeit, Bosheit, Grausamkeit, Anzeichen bes Gegentheils, also ber tiefften Befangenheit in jenem Wahn. Nächstdem aber sind jene moralischen Tugenden ein Beförderungsmittel der Gelbstverläugnung und demnach der Berneinung des Willens gum 5 Leben. Denn die mahre Rechtschaffenheit, die unverbrüchliche Gerechtigkeit, diese erste und wichtigste Rardinaltugend, ist eine so schwere Aufgabe, daß, wer sich unbedingt und aus Herzensgrunde zu ihr bekennt. Opfer zu bringen hat, die dem Leben bald die Suke, welche das Genügen an ihm erfordert, benehmen und 10 badurch den Willen von demselben abwenden, also zur Resignation leiten. Sind doch eben was die Rechtschaffenheit ehrwürdig macht die Opfer, welche sie kostet: in Rleinigkeiten wird sie nicht bewundert. Ihr Wesen besteht eigentlich darin, daß der Gerechte die Lasten und Leiden, welche das Leben mit sich bringt, nicht, 15 durch List oder Gewalt, auf Andere wälzt, wie es der Ungerechte thut, sondern selbst trägt, was ihm beschieden ist; wodurch er die volle Last des dem Menschenleben aufgelegten Uebels unverminbert zu tragen bekommt. Dadurch wird die Gerechtigkeit ein Beförderungsmittel der Berneinung des Willens zum Leben, indem 20 Noth und Leiden, Diese eigentliche Bestimmung des Menschenlebens, ihre Kolge sind, diese aber gur Resignation binleiten. Noch schneller führt allerdings die weiter gehende Tugend der Menschenliebe, caritas, eben dahin: benn vermöge ihrer übernimmt man sogar die ursprünglich den Andern zugefallenen Lei- 25 ben, eignet sich baber von diesen einen größern Theil an, als, nach dem Gange der Dinge, das eigene Individuum treffen würde. Wer von dieser Tugend beseelt ist, hat sein eigenes Wesen in jedem Andern wiedererkannt. Dadurch nun identificirt er fein eigenes Loos mit dem der Menscheit überhaupt: Dieses nun 30 aber ist ein hartes Loos, das des Mühens, Leidens und Sterbens. Wer also, indem er jedem zufälligen Bortheil entsagt, für sich kein anderes, als das Loos der Menscheit überhaupt will, fann auch dieses nicht lange mehr wollen: die Anhänglichkeit an das Leben und seine Genusse muß jeht bald weichen und einer 35 allgemeinen Entsagung Blat machen: mithin wird die Berneinung des Willens eintreten. Weil nun diesem gemäß Armuth, Entbehrungen und eigenes Leiden vielfacher Art schon durch die voll-

kommenste Ausübung der moralischen Tugenden herbeigeführt werden, wird von Bielen, und vielleicht mit Recht, die Astele im allerengsten Sinne, also das Aufgeben jedes Eigenthums, das absichtliche Aufsuchen bes Unangenehmen und Widerwärtigen, die 5 Selbstpeinigung, das Fasten, das härene Semd und die Rasteiung, als überflüssig verworfen. Die Gerechtigkeit selbst ist das harene Semd, welches bem Eigener stete Beschwerde bereitet, und die Menschenliebe, die das Nöthige weggiebt, das immerwährende Fasten\*). Eben beshalb ist ber Bubbhaismus frei von jener 10 strengen und übertriebenen Askese, welche im Brahmanismus eine so große Rolle spielt, also von der absichtlichen Selbstpeinigung. Er läßt es bei dem Cölibat, der freiwilligen Armuth, Demuth und Gehorsam der Mönche und Enthaltung von thierischer Nahrung, wie auch von aller Weltlichkeit, bewenden. Weil ferner 15 das Ziel, zu welchem die moralischen Tugenden führen, das hier nachgewiesene ist; so sagt die Bedantaphilosophie \*\*) mit Recht, daß, nachdem die wahre Erkenntnig und in ihrem Gefolge die gänzliche Resignation, also die Wiedergeburt, eingetreten ist, als= dann die Moralität oder Immoralität des frühern Wandels 20 gleichgültig wird, und gebraucht auch hier wieder ben von den Brahmanen so oft angeführten Spruch: Finditur nodus cordis, dissolvuntur omnes dubitationes, ejusque opera evanescunt, viso supremo illo (Sancara, sloca 32). So anstößig nun diese Ansicht Manchen senn mag, denen eine Belohnung im Sim-25 mel, ober Bestrafung in der Sölle, eine viel befriedigendere Ertlarung der ethischen Bedeutsamkeit des menschlichen Sandelns ift, wie benn auch der gute Windischmann jene Lehre, indem er sie darlegt. perhorrescirt, so wird doch, wer auf den Grund der Sachen gu

<sup>\*)</sup> Sofern man hingegen die Askese gelten läßt, wäre die in meiner so Preisschrift über das Fundament der Woral gegebene Ausstellung der letzten Triebsedern des menschlichen Handelns, nämlich 1) eigenes Wohl, 2) fremdes Wehe und 3) fremdes Wohl, noch durch eine vierte zu ergänzen: eigenes Wehe: welches ich hier bloß im Interesse der spstematischen Konsequenz beisläusig bemerke. Dort nämlich mutte, da die Preisstrage im Sinn der im protestantischen Europa geltenden philosophischen Ethik gestellt war, diese vierte Triebseder stillschweigend übergangen werden.

<sup>\*\*)</sup> Siehe F. S. S. Windischmann's Sancara, sive de theologumenis Vedanticorum, p. 116, 117 et 121—23: wie auch Oupnekhat, Vol. I, p. 340, 356, 360.

gehen vermag, finden, daß dieselbe am Ende übereinstimmt mit jener Christlichen, zumal von Luther urgirten, daß nicht die Werke, sondern nur der durch Gnadenwirkung eintretende Glaube fälig mache, und daß wir daher durch unser Thun nie gerechtfertigt werden tonnen, sondern nur vermoge der Berdienste des 5 Mittlers Bergebung der Sünden erlangen. Es ist sogar leicht abzusehen, daß, ohne solche Annahmen, das Christenthum endlose Strafen für Alle, und der Brahmanismus endlose Wiedergeburten für Alle aufstellen mußte, es also in Beiden zu feiner Erlösung fame. Die sündlichen Werte und ihre Folgen muffen, 10 sei es nun durch fremde Begnadigung, oder durch Eintritt eigener besserer Erkenntnik, ein Mal getilgt und vernichtet werden; sonst hat die Welt fein Seil zu hoffen: nachher aber werden sie gleichgültig. Dies ist auch die μετανοία και αφέσις άμαρτιων, deren Berkündigung der bereits auferstandene Christus seinen Aposteln, 15 als die Summe ihrer Mission, schlieflich auflegt (Luc. 24, 47). Die moralischen Tugenden sind eben nicht der lette Zwed, sonbern nur eine Stufe gu bemfelben. Diefe Stufe ift im Chriftlichen Mythos bezeichnet durch das Essen vom Baum der Ertenntniß des Guten und Bosen, mit welchem die moralische Ber= 20 antwortlichkeit zugleich mit der Erbfunde eintritt. Diese selbst ist in Wahrheit die Bejahung des Willens jum Leben; die Berneinung desselben hingegen, in Folge aufgegangener besserer Erfenntniß, ist die Erlösung. Zwischen diesen Beiden also liegt das Moralische: es begleitet den Menschen als eine Leuchte auf 25 feinem Wege von ber Bejahung gur Berneinung des Willens, oder, mythisch, vom Eintritt der Erbfunde bis gur Erlösung burch den Glauben an die Mittlerschaft des inkarnirten Gottes (Avatars); oder, nach der Beda-Lehre, durch alle Wiedergebur= ten, welche die Folge der jedesmaligen Werke sind, bis die rechte 30 Erkenntnig und mit ihr die Erlösung (final emancipation), Moticha, b. i. Wiedervereinigung mit bem Brahm, eintritt. Die Buddhaisten aber bezeichnen, mit voller Redlichkeit, die Sache blok negativ, durch Nirwana, welches die Negation dieser Welt, ober bes Sansara ift. Wenn Nirwana als bas Richts 35 befinirt wird; fo will bies nur fagen, daß ber Sanfara fein einziges Element enthält, welches zur Definition, oder Ronstruttion des Nirwana dienen fonnte. Eben dieserhalb nennen die

Jainas, welche nur dem Namen nach von den Buddhaisten verschieden sind, die vedagläubigen Brahmanen Sabdapramans, welcher Spottname bezeichnen soll, daß sie auf Hörensagen glauben, was sich nicht wissen, noch beweisen läßt (Asiat. 5 researches, Vol. 6, p. 474).

Wenn manche alte Philosophen, wie Orpheus, die Pythasgoreer, Plato (3. B. in Phaedone, p. 151, 183 sq. Bip., und siehe Clem. Alex. strom., III, p. 400 sq.), ganz so wie der Apostel Paulus, die Gemeinschaft der Seele mit dem Leibe besammern und von derselben befreit zu werden wünschen; so verstehen wir den eigentlichen und wahren Sinn dieser Klage, sofern wir, im zweiten Buch, erkannt haben, daß der Leib der Wille selbst ist, objektiv angeschaut, als räumliche Erscheinung.

In der Stunde des Todes entscheidet sich, ob der Mensch 15 in den Schoof der Natur gurudfällt, oder aber diefer nicht mehr angehört, sondern - - -: für diesen Gegensat fehlt uns Bild, Begriff und Wort, eben weil diese sammtlich aus der Objeftivation des Willens genommen sind, daher dieser angehören, folglich das absolute Gegentheil desselben auf keine Weise aus-20 drüden können, welches demnach für uns als eine bloke Negation stehen bleibt. Inzwischen ist der Tod des Individuums die jedesmalige und unermüdlich wiederholte Anfrage der Natur an den Willen zum Leben: "Saft du genug? Willst du aus mir hinaus?" Damit sie oft genug geschehe, ist bas individuelle Leben 25 fo furg. In diesem Sinne gedacht sind die Ceremonien, Gebete und Ermahnungen der Brahmanen zur Zeit des Todes, wie man sie im Upanischad an mehreren Stellen aufbewahrt findet, und eben fo die Christliche Fürsorge für gehörige Benutung der Sterbestunde, mittelst Ermahnung, Beichte, Rommunion und lette 30 Delung: daher auch die Chriftlichen Gebete um Bewahrung vor einem plöklichen Ende. Daß heut zu Tage Biele gerade dieses sich wünschen, beweist eben nur, daß sie nicht mehr auf dem Christlichen Standpunkt stehen, welcher ber ber Berneinung des Willens zum Leben ift, sondern auf dem der Bejahung, welcher 35 der heidnische ist.

Der aber wird am wenigsten fürchten im Tode zu nichts zu werden, der erkannt hat, daß er schon jeht nichts ist, und der mithin keinen Antheil mehr an seiner individuellen Erscheinung

nimmt, indem in ihm die Erkenntniß den Willen gleichsam versbrannt und verzehrt hat, so daß kein Wille, also keine Sucht nach individualem Dasenn in ihm mehr übrig ist.

Die Individualität inhärirt zwar zunächst dem Intellett, der, die Erscheinung abspiegelnd, der Erscheinung angehört, welche 5 das principium individuationis zur Form hat. Aber sie inhärirt auch dem Willen, sofern der Charafter individuell ist: dieser selbst jedoch wird in der Berneinung des Willens aufgehoben. Die Individualität inhärirt also dem Willen nur in seiner Bejahung, nicht aber in seiner Berneinung. Schon die Beiligkeit, welche 10 jeder rein moralischen Sandlung anhängt, beruht darauf, daß eine solche, im letten Grunde, aus der unmittelbaren Erkenntnig der numerischen Ibentität des innern Wesens alles Lebenden entspringt\*). Diese Identität ist aber eigentlich nur im Zustande der Berneinung des Willens (Nirwana) vorhanden, da seine Be- 15 jahung (Sansara) die Erscheinung desselben in der Bielheit gur Form hat. Bejahung des Willens zum Leben, Erscheinungswelt, Diversität aller Wefen, Individualität, Egoismus, Sak, Bosheit entspringen aus einer Burgel; und eben so andererseits Welt des Dinges an sich, Identität aller Wesen, Gerechtigkeit, 20 Menschenliebe, Berneinung des Willens zum Leben. Wenn nun, wie ich genugsam gezeigt habe, schon die moralischen Tugenden aus dem Innewerden jener Identität aller Wesen entstehen, diese aber nicht in der Erscheinung, sondern nur im Dinge an sich, in der Wurzel aller Wesen liegt; so ist die tugendhafte Handlung 25 ein momentaner Durchgang durch den Bunkt, zu welchem die bleibende Rudfehr die Verneinung des Willens zum Leben ift.

Ein Folgesatz des Gesagten ist, daß wir keinen Grund haben anzunehmen, daß es noch vollkommenere Intelligenzen, als die menschliche gebe. Denn wir sehen, daß schon diese hinreicht, dem 30 Willen diesenige Erkenntniß zu verleihen, in Folge welcher er sich selbst verneint und aufhebt, womit die Individualität und folg-lich die Intelligenz, als welche bloß ein Werkzeug individueller, mithin animalischer Natur ist, wegfällt. Dies wird uns weniger anstößig erscheinen, wenn wir erwägen, daß wir sogar die mög= 35 lichst vollkommenen Intelligenzen, welche wir hiezu versuchsweise

<sup>\*)</sup> Bergl. die beiden Grundprobleme der Ethit, S. 274. [2. Aufl. S. 271.]

annehmen mögen, uns doch nicht wohl eine endlose Zeit hindurch bestehend benten können, als welche nämlich viel zu arm ausfal-Ien wurde, um jenen stets neue und ihrer wurdige Objekte gu liefern. Weil nämlich bas Wesen aller Dinge im Grunde Eines 5 ist, so ist alle Erkenntnik besselben nothwendig tautologisch: ist es nun ein Mal gefaßt, wie es von jenen vollkommensten Intelligenzen bald gefakt senn würde: was bliebe ihnen übrig, als blofe Wiederholung und deren Langeweile, eine endlose Zeit hinburch? Auch von dieser Seite also werden wir dahin gewiesen, 10 daß der Zwed aller Intelligenz nur Reaktion auf einen Willen senn kann: weil aber alles Wollen Jrrfal ist; so bleibt das lette Werk der Intelligenz die Aufhebung des Wollens, dem sie bis bahin zu seinen Zweden gedient hatte. Demnach fann selbst die vollkommenste mögliche Intelligenz nur eine Uebergangsstufe senn 15 zu Dem, wohin gar feine Erkenntniß je reichen kann: ja, eine solche kann im Wesen der Dinge nur die Stelle des Augenblicks erlangter, vollkommener Einsicht einnehmen.

In Uebereinstimmung mit allen diesen Betrachtungen und mit dem, im zweiten Buche nachgewiesenen, Ursprung der Er-20 kenntniß aus dem Willen, den sie, indem sie ihm zu seinen Zweden bienstbar ift, eben baburch in seiner Bejahung absviegelt. während das wahre Seil in seiner Berneinung liegt, sehen wir alle Religionen, auf ihrem Gipfelpunkte, in Mnstif und Mnsterien, d. h. in Dunkel und Berhüllung auslaufen, welche eigent= 25 lich bloß einen für die Erkenntniß leeren Fled, nämlich den Punkt andeuten, wo alle Erkenntnig nothwendig aufhört; daber derselbe für das Denken nur durch Negationen ausgedrückt werben kann, für die sinnliche Unschauung aber burch symbolische Reichen, in ben Tempeln durch Dunkelheit und Schweigen be-30 zeichnet wird, im Brahmanismus sogar durch die geforderte Einstellung alles Denkens und Anschauens, zum Behuf ber tiefsten Einfehr in den Grund des eigenen Gelbit, unter mentaler Aussprechung des mnsteriosen Dum. - Mnstit, im weitesten Ginne. ist jede Anleitung zum unmittelbaren Innewerden Deffen, wohin 35 weder Anschauung noch Begriff, also überhaupt feine Erkenntnik reicht. Der Mystifer steht gum Philosophen badurch im Gegenfat, daß er von Innen anhebt, diefer aber von Augen. Der Mnstifer nämlich geht aus von seiner innern, positiven, individuellen Erfahrung, in welcher er sich findet als das ewige, alleis nige Wesen u. s. f. Aber mittheilbar ist hievon nichts, als eben Behauptungen, die man auf sein Wort zu glauben hat: folglich fann er nicht überzeugen. Der Philosoph hingegen geht aus von bem Allen Gemeinsamen, von der objektiven, Allen vorliegenden B Erscheinung, und von den Thatsachen des Gelbstbewuftsenns, wie sie sich in Jedem vorfinden. Seine Methode ift daher die Reflexion über alles Dieses und die Rombination der darin gegebenen Data: deswegen fann er überzeugen. Er foll sich baber hüten, in die Weise der Mnstifer zu gerathen und etwan, mit- 10 telft Behauptung intellektualer Unschauungen, ober vorgeblicher unmittelbarer Bernunftvernehmungen, positive Erkenntnig von Dem vorspiegeln zu wollen, was, aller Erkenntniß ewig ungugänglich, höchstens burch eine Negation bezeichnet werden tann. Die Philosophie hat ihren Werth und ihre Würde darin, daß 15 sie alle nicht zu begründenden Unnahmen verschmäht und in ihre Data nur Das aufnimmt, was sich in ber anschaulich gegebenen Außenwelt, in den unsern Intellekt tonstituirenden Formen gur Auffassung derselben und in dem Allen gemeinsamen Bewußtfenn bes eigenen Gelbit ficher nachweisen lakt. Dieserhalb muß 20 sie Rosmologie bleiben und fann nicht Theologie werden. Ihr Thema muß lich auf die Welt beschränken: was diese fei, im tiefsten Innern sei, allseitig auszusprechen, ist Alles, was sie redlicherweise leisten fann. - Diesem nun entspricht es. daß meine Lehre, wann auf ihrem Gipfelpuntte angelangt, einen 25 negativen Charafter annimmt, also mit einer Regation endigt. Sie tann hier nämlich nur von Dem reden, was verneint, aufgegeben wird: was dafür aber gewonnen, ergriffen wird, ift fie genöthigt (am Schlusse bes vierten Buchs) als Nichts zu bezeichnen, und tann bloß den Troft hinzufügen, daß es nur ein rela= 30 tives, fein absolutes Nichts sei. Denn, wenn etwas nichts ist von allen Dem, was wir fennen; so ist es allerdings für uns überhaupt nichts. Dennoch folgt hieraus noch nicht, daß es absolut nichts sei, daß es nämlich auch von jedem möglichen Standpunkt aus und in jedem möglichen Sinne nichts senn 95 muffe; sondern nur, daß wir auf eine völlig negative Erfenntnig besselben beschränkt sind; welches fehr wohl an der Beschränkung unsers Standpunkts liegen kann. — hier nun gerade ist es, wo

ber Mystifer positiv verfährt, und von wo an daher nichts, als Mustif übrig bleibt. Wer inzwischen zu ber negativen Erfenntniß, bis zu welcher allein die Philosophie ihn leiten kann, diese Art von Erganzung wünscht, der findet sie am schönsten und reich-5 lichsten im Dupnethat, sodann in den Enneaden des Bloti= nos, im Scotus Erigena, ftellenweise im Jatob Bohm, besonders aber in dem wundervollen Wert der Guion. Les torrens, und im Angelus Silesius, endlich noch in den Gebichten der Sufi, von denen Tholuk uns eine Sammlung in 10 Lateinischer und eine andere in Deutscher Uebersehung geliefert hat, auch noch in manchen andern Werken. Die Gufi sind Die Gnostiker des Islams; daber auch Sabi sie mit einem Worte bezeichnet, welches durch "Einsichtsvolle" übersett wird. Der Theismus, auf die Rapacität der Menge berechnet, sett ben 15 Urquell des Dasenns auger uns, als ein Objett: alle Mystif, und so auch ber Sufismus, gieht ihn, auf den verschiedenen Stufen ihrer Weihe, allmälig wieder ein, in uns, als das Subjett, und ber Abept erfennt gulegt, mit Berwunderung und Freude, bag er es felbst ift. Diesen, aller Mustit gemeinsamen Bergang 20 finden wir von Meister Edhard, bem Bater ber Deutschen Mnstif, nicht nur in Form einer Borschrift für den vollendeten Asketen ausgesprochen, "baß er Gott außer sich selbst nicht suche" (Edhards Berte, herausgegeben von Pfeiffer, Bb. 1, S. 626); sondern auch höchst naiv dadurch dargestellt, daß Edhards gei-25 stige Tochter, nachdem sie jene Umwandelung an sich erfahren, ihn auffucht, um ihm jubelnd entgegengurufen: "Serr, freuet Euch mit mir, ich bin Gott geworden!" (Ebendas. S. 465). Eben Diesem Geiste gemäß äußert sich burchgängig auch die Mnstif ber Sufi hauptfächlich als ein Schwelgen in dem Bewußtsenn, daß 30 man selbst ber Rern ber Welt und die Quelle alles Dasenns ift. au der Alles gurudkehrt. 3war tommt dabei die Aufforderung jum Aufgeben alles Wollens, als wodurch allein die Befreiung von der individuellen Existeng und ihren Leiden möglich ist, auch oft por, jedoch untergeordnet und als etwas Leichtes gefordert. 35 In der Mustit der Hindu hingegen tritt die lettere Seite viel stärker hervor, und in der Christlichen Mustik ist diese gang porherrschend, so daß jenes pantheistische Bewuftsenn, welches aller Mnstif wesentlich ist, hier erst sekundar, in Folge des Aufgebens

alles Wollens, als Bereinigung mit Gott eintritt. Dieser Bersschiedenheit der Auffassung entsprechend hat die Mohammedanische Mystik einen sehr heitern Charakter, die Christliche einen düstern und schmerzlichen, die der Hindu, über Beiden stehend, hält auch in dieser Hinsicht die Mitte.

Quietismus, d. i. Aufgeben alles Wollens, Askesis, d. i. absichtliche Ertödtung des Eigenwillens, und Mysticismus, d. i. Bewußtsenn der Identität seines eigenen Wesens mit dem aller Dinge, oder dem Rern der Welt, stehen in genauester Berbinbung; so daß wer sich zu einem derselben bekennt allmälig auch 10 zur Unnahme der andern, selbst gegen seinen Borsak, geleitet wird. — Richts tann überraschender senn, als die Uebereinstimmung ber jene Lehren vortragenden Schriftsteller unter einander, bei der allergrößten Berichiedenheit ihrer Zeitalter, Länder und Religionen, begleitet von der felsenfesten Sicherheit und innigen 15 Buversicht, mit der sie den Bestand ihrer innern Erfahrung vortragen. Sie bilden nicht etwan eine Sekte, die ein theoretisch beliebtes und ein Mal ergriffenes Dogma festhält, vertheidigt und fortpflangt; vielmehr wissen sie meistentheils nicht von einander; ja, die Indischen, Christlichen, Mohammedanischen My= 20 stifer, Quietisten und Asketen sind sich in Allem heterogen, nur nicht im innern Sinn und Geiste ihrer Lehren. Gin höchst auffallendes Beispiel hievon liefert die Bergleichung der Torrens ber Guion mit ber Lehre ber Beden, namentlich mit ber Stelle im Dupnekhat, Bd. 1, S. 63, welche ben Inhalt jener Frango= 25 sischen Schrift in größter Rurge, aber genau und sogar mit ben selben Bildern enthält, und bennoch ber Frau von Guion, um 1680, unmöglich bekannt senn konnte. In der "Deutschen Theologie" (alleinige unverstümmelte Ausgabe, Stuttgart 1851) wird Rapitel 2 und 3 gesagt, daß sowohl der Fall des Teufels, als 30 ber Abams, darin bestanden hatte, daß der Gine, wie der Un= bere, sich das Ich und Mich, das Mein und Mir beigelegt hätte: und S. 89 heißt es: "In der wahren Liebe bleibt weder Ich, noch Mich, Mein, Mir, Du, Dein, und besgleichen." Diesem nun entsprechend heißt es im "Rural", aus dem Tamulischen 35 von Graul, S. 8: "Die nach Aufen gehende Leidenschaft bes Mein und die nach Innen gehende des Ich hören auf" (vgl. Bers 346). Und im Manual of Buddhism by Spence Hardy,

S. 258, spricht Buddha: "Meine Schüler verwerfen den Gebanfen, dies bin Ich, oder dies ist Mein." Ueberhaupt, wenn man von den Formen, welche die äußeren Umstände herbeiführen, absieht und ben Sachen auf ben Grund geht, wird man finden, b daß Schafia Muni und Meister Edhard bas Gelbe lehren; nur bak Jener seine Gedanken geradezu aussprechen durfte. Dieser hingegen genöthigt ist, sie in das Gewand des Christlichen Mythos zu kleiden und diesem seine Ausdrude anzupassen. Es geht aber hiemit so weit, daß bei ihm der Christliche Mnthos fast nur 10 noch eine Bildersprache ist, beinahe wie den Neuplatonikern der Sellenische: er nimmt ihn durchweg allegorisch. In der selben Sinsicht ist es beachtenswerth, daß der Uebertritt des heiligen Franciscus aus dem Wohlstande zum Bettlerleben ganz ähnlich ist dem noch größern Schritte des Buddha Schafia Muni vom 15 Bringen gum Bettler, und daß dem entsprechend das Leben, wie auch die Stiftung des Franciscus eben nur eine Art Saniassi= thum war. Ja, es verdient erwähnt zu werden, daß seine Berwandtschaft mit dem Indischen Geiste auch hervortritt in seiner großen Liebe zu den Thieren und häufigen Umgang mit ihnen, 20 wobei er sie durchgängig seine Schwestern und Brüder nennt: wie benn auch sein schöner Cantico, durch das Lob der Sonne, des Mondes, der Gestirne, des Windes, des Wassers, des Feuers, ber Erde, seinen angeborenen Indischen Geist befundet \*).

Sogar werden die Christlichen Quietisten oft wenig, oder 25 keine Runde von einander gehabt haben, z. B. Molinos und die Guion von Taulern und der "Deutschen Theologie", oder Gichtel von jenen Ersteren. Ebenfalls hat der große Unterschied ihrer Bildung, indem Einige, wie Molinos, gelehrt, Andere, wie Gichtel und Biele mehr, ungelehrt waren, keinen wesentlichen Einssluß auf ihre Lehren. Um so mehr beweist ihre große, innere Uebereinstimmung, dei der Festigkeit und Sicherheit ihrer Ausssagen, daß sie aus wirklicher, innerer Ersahrung reden, einer Ersahrung, die zwar nicht Jedem zugänglich ist, sondern nur wenisgen Begünstigten zu Theil wird, daher sie den Namen Gnadens

<sup>\*)</sup> S. Bonaventurae vita S. Francisci, c. 8. — R. Hase, Franz von Assission 11. — I cantici di S. Francesco, editi da Schlosser e Steinle. Francoforto s. M. 1842.

wirkung erhalten hat, an deren Wirklichkeit jedoch aus obigen Gründen nicht zu zweifeln ift. Um dies Alles zu versteben, muß man sie aber selbst lesen und nicht mit Berichten aus zweiter Sand fich begnügen: benn Jeder muß felbst vernommen werden, ehe man über ihn urtheilt. Bur Bekanntschaft mit dem Quietis- 5 mus also empfehle ich besonders den Meister Edhard, die Deutiche Theologie, den Tauler, Die Guion, die Antoinette Bourignon, ben Engländer Bunnan, ben Molinos\*), ben Gichtel: imgleichen sind, als praktische Belege und Beispiele des tiefen Ernstes der Astese, das von Reuchlin herausgegebene Leben Pascals, nebst 10 dessen Geschichte von Port-ronal, wie auch die Histoire de Sainte Elisabeth par le comte de Montalembert und La vie de Rancé par Châteaubriand sehr lesenswerth, womit jedoch alles Bedeutende in dieser Gattung keineswegs erschöpft senn foll. Wer solche Schriften gelesen und ihren Geist mit dem der Astese 15 und des Quietismus, wie er alle Werke des Brahmanismus und Buddhaismus durchwebt und aus jeder Seite fpricht, verglichen hat, wird zugeben, daß jede Philosophie, welche konsequenterweise jene ganze Denkungsart verwerfen muß, was nur geschehen tann, indem sie die Reprasentanten derselben für Betrüger ober 20 Berrudte erklart, icon bieferhalb nothwendig falich fenn muß. In diesem Falle nun aber befinden sich alle Europäischen Snsteme, mit Ausnahme des meinigen. Wahrlich eine seltsame Berrudtheit mußte es senn, die fich, unter ben möglichst weit verschiedenen Umständen und Bersonen, mit solcher Uebereinstimmung 25 ausspräche und dabei von den ältesten und gahlreichsten Bölfern der Erde, nämlich von etwan drei Biertel aller Bewohner Aliens. zu einer Hauptlehre ihrer Religion erhoben wäre. Das Thema des Quietismus und Asketismus aber dahingestellt senn lassen barf feine Philosophie, wenn man ihr die Frage vorlegt; weil dasselbe 30 mit dem aller Metaphnfit und Ethit, dem Stoffe nach, identisch ist. Hier ist also ein Bunkt, wo ich jede Philosophie, mit ihrem Optimismus, erwarte und verlange, daß sie sich barüber ausspreche.

<sup>\*)</sup> Michaelis de Molinos manuductio spiritualis: hispanice 1675, italice 1680, latine 1687, gallice in libro non adeo raro, cui titulus: Re- 35 cueil de diverses pièces concernant le quiétisme, ou Molinos et ses disciples. Amstd. 1688.

Und wenn, im Urtheil der Zeitgenossen, die paradoxe und beispiels lose Uebereinstimmung meiner Philosophie mit dem Quietismus und Asketismus als ein offenbarer Stein des Anstohes erscheint; so sehe ich hingegen gerade darin einen Beweis ihrer alleinigen Richtigkeit und Wahrheit, wie auch einen Erklärungsgrund des klugen Ignorirens und Sekretirens derselben auf den protestantischen Universitäten.

Denn nicht allein die Religionen des Orients, sondern auch das wahre Christenthum hat durchaus jenen asketischen Grund-10 charafter, den meine Philosophie als Verneinung des Willens aum Leben verdeutlicht; wenn gleich der Protestantismus, jumal in seiner heutigen Gestalt, dies zu vertuschen sucht. Saben doch sogar die in neuester Zeit aufgetretenen offenen Feinde des Christenthums ihm die Lehren der Entsagung, Selbstverleugnung, 15 vollkommenen Reuschheit und überhaupt Mortifikation des Willens, welche sie gang richtig mit dem Namen der "antifosmi» ich en Tendeng" bezeichnen, nachgewiesen und daß solche dem ursprünglichen und achten Christenthum wesentlich eigen sind gründlich dargethan. Hierin haben sie unleugbar Recht. Daß 20 sie aber eben Dieses als einen offenbaren und am Tage liegen= den Vorwurf gegen das Christenthum geltend machen, während gerade hierin seine tiefste Wahrheit, sein hoher Werth und sein erhabener Charafter liegt, dies zeugt von einer Berfinsterung des Geistes, die nur daraus erklärlich ist, daß jene Röpfe, wie leider 25 heut zu Tage tausend andere in Deutschland, völlig verdorben und auf immer verschroben sind durch die miserable Segelei, diese Schule der Plattheit, Diesen Beerd des Unverstandes und der Unwissenheit, diese kopfverberbende Afterweisheit, welche man jekt endlich als solche zu erkennen anfängt und die Berehrung der-30 felben bald ber Dänischen Afademie allein überlassen wird, in deren Augen ja jener plumpe Scharlatan ein summus philosophus ist, für ben sie ins Feld tritt:

> Car ils suivront la créance et estude, De l'ignorante et sotte multitude, Dont le plus lourd sera reçu pour juge.

85

Rabelais.

Allerdings ist im ächten und ursprünglichen Christenthum, wie es sich, vom Rern des Neuen Testaments aus, in den Schriften Schopenbauer. IL

ber Rirchenväter entwidelte, die asketische Tendenz unverkenn= bar: sie ist der Gipfel, zu welchem Alles emporstrebt. Als die Sauptlehre derfelben finden wir die Empfehlung des ächten und reinen Colibats (biesen ersten und wichtigsten Schritt in ber Berneinung des Willens) schon im Neuen Testament ausgesprochen\*). 5 Auch Strauß, in seinem "Leben Jesu" (Bb. 1, S. 618 ber ersten Auflage), sagt hinsichtlich der, Math. 19, 11 fg. gegebenen, Empfehlung der Chelosigkeit: "Man hat, um Jesum nichts den jegigen Borftellungen Zuwiderlaufendes fagen zu laffen, fich beeilt, den Gedanken einzuschwärzen, daß Jesus nur mit Rud- 10 sicht auf die Zeitumstände und um die apostolische Thätigkeit un= gehindert zu lassen, die Chelosigkeit anrühme: allein im Busammenhange liegt davon noch weniger eine Andeutung, als in ber verwandten Stelle 1. Cor. 7, 25 fg.; sondern es ist auch hier wieder einer der Orte, wo astetische Grundfage, wie is sie unter den Essenern und wahrscheinlich auch weiter unter ben Juden verbreitet waren, auch bei Jesu burchscheinen." - Diese asketische Richtung tritt später entschiedener auf, als Anfangs, wo das Christenthum, noch Unhänger suchend, seine Forderungen nicht zu hoch spannen durfte: und mit dem Eintritt des dritten 20 Jahrhunderts wird sie nachdrudlich urgirt. Die Ehe gilt, im eigentlichen Christenthum, bloß als ein Rompromiß mit der sündlichen Natur des Menschen, als ein Zugeständniß, ein Erlaubtes für Die, welchen die Rraft das Höchste anzustreben mangelt, und als ein Ausweg, größerem Berderben vorzubeugen: in die= 25 sem Sinne erhält sie die Sanktion der Rirche, damit das Band unauflösbar fei. Aber als die höhere Weihe des Chriftenthums, durch welche man in die Reihe der Auserwählten tritt, wird das Colibat und die Birginität aufgestellt: durch diese allein erlangt man die Siegerkrone, welche sogar noch heut zu Tage durch den so Rrang auf bem Sarge der Unverehelichten angedeutet wird, wie eben auch durch den, welchen die Braut am Tage der Berebelichung ablegt.

Ein jedenfalls aus der Urzeit des Christenthums stammendes Zeugniß über diesen Punkt ist die von Clemens Alexandrinus 36

<sup>\*)</sup> Math. 19, 11 fg. — Luc. 20, 35—37. — 1. Cor. 7, 1—11 und 25—40. — (1. Thess. 4, 3. — 1. Joh. 3, 3. —) Apostal. 14, 4. —

(Strom., III, 6 et 9) aus dem Evangelio der Aegnpter angeführte prägnante Antwort des Herrn: Τη Σαλωμη δ χυριος πυνθανομενη, μεχρι ποτε θανατος ισχυσει; μεχρις αν, ειπεν, ύμεις, αί γυναικες, τικτετε (Salomae interroganti "quous-5 que vigebit mors?" Dominus "quoadusque", inquit, "vos, mulieres, paritis.") τουτ' εστι, μεχρις αν αί επιθυμιαι ενεργωσι (hoc est, quamdiu operabuntur cupiditates), Clemens c. 9 hingu, woran er sogleich die berühmte Stelle Rom. 5, 12 knupft. Weiterhin, c. 13, führt er die Worte bes 10 Rassianus an: Πυνθανομένης της Σαλωμης, ποτέ γνωσθησεται τα περι ών ηρετο, εφη δ κυριος, 'Οταν της αισχυνης ενδυμα πατησητε, και όταν γενηται τα δυο έν, και το αρρεν μετα της θηλειας ουτε αρχεν, ουτε θηλυ (Cum interrogaret Salome, quando cognoscentur ea, de quibus interrogabat, ait Do-15 minus: "quando pudoris indumentum conculcaveritis, et quando duo facta fuerint unum, et masculum cum foemina nec masculum nec foemineum"), d. h. wann ihr den Schleier ber Schaamhaftigfeit nicht mehr braucht, indem aller Geschlechts= unterschied weggefallen senn wird.

Um weitesten sind in diesem Punkte allerdings die Reger gegangen: schon im zweiten Jahrhundert die Tatianiten oder Enfratiten, die Gnostifer, die Marcioniten, die Montanisten, Balentinianer und Rassianer; jedoch nur indem sie, mit rudsichtsloser Ronsegueng, der Wahrheit die Ehre gaben, und bemnach, dem 25 Geiste des Christenthums gemäß, völlige Enthaltsamfeit, εγκρατεία, lehrten; mährend die Rirche Alles, was ihrer weitsehenden Politik zuwiderlief, flüglich für Reherei erklärte. Bon den Tatianiten berichtet Augustinus: Nuptias damnant, atque omnino pares eas fornicationibus aliisque corruptionibus faciunt: nec reciso piunt in suum numerum conjugio utentem, sive marem, sive foeminam. Non vescuntur carnibus, easque abominantur. (De haeresi ad quod vult Deum. haer. 25.) Allein auch die orthodoxen Bater betrachten die Ehe in dem oben bezeichneten Lichte und predigen eifrig die gangliche Enthaltsamkeit, 35 die apreia. Athanasius giebt als Ursache der Che an: ori ύποπιπτοντες εσμεν τη του προπατορος καταδική -- -επειδη δ προηγουμένος σκοπος του θεου ην, το μη δια γαμου γενεσθαι ήμας και φθορας ή δε παραβασις της εντολης τον

γαμον εισηγαγεν δια το ανομησαι τον Αδαμ. (Quia subjacemus condemnationi propatoris nostri; - - nam finis, a Deo praelatus, erat, nos non per nuptias et corruptionem fieri: sed transgressio mandati nuptias introduxit, propter legis violationem Adae. - Exposit. in psalm. 50.) 5 Tertullian nennt die Che genus mali inferioris, exindulgentia ortum (de pudicitia, c. 16) und fact: Matrimonium et stuprum est commixtio carnis; scilicet cujus concupiscentiam dominus stupro adaequavit. Ergo, inquis, jam et primas, id est unas nuptias destruis? Nec immerito: quoniam 10 et ipsae ex eo constant, quod est stuprum (de exhort. castit. c. 9). Ja, Augustinus selbst bekennt sich gang und gar zu dieser Lehre und allen ihren Folgen, indem er sagt: Novi quosdam, qui murmurent: quid, si, inquiunt, omnes velint ab omni concubitu abstinere, unde subsistet genus 15 humanum? — Utinam omnes hoc vellent! dumtaxat in caritate, de corde puro, et conscientia bona, et fide non ficta: multo citius Dei civitas compleretur, ut acceleraretur terminus mundi (de bono conjugali c. 10). - Und aber= mals: Non vos ab hoc studio, quo multos ad imitandum 20 vos excitatis, frangat querela vanorum, qui dicunt: quomodo subsistet genus humanum, si omnes fuerint continentes? Quasi propter aliud retardetur hoc seculum, nisi ut impleatur praedestinatus numerus ille sanctorum, quo citius impleto, profecto nec terminus seculi differetur (de bono 25 viduitatis, c. 23). Man sieht zugleich, daß er das Seil mit bem Ende der Welt identificirt. - Die übrigen diesen Bunkt betreffenden Stellen aus den Werken Augustins findet man qusammengestellt in der Confessio Augustiniana e D. Augustini operibus compilata a Hieronymo Torrense, 1610, unter ben 30 Rubrifen de matrimonio, de coelibatu u. s. w., und fann sich badurch überzeugen, daß im alten, achten Christenthum die Che eine bloke Koncession war, welche überdies auch nur die Rinderzeugung zum Zwed haben sollte, daß hingegen die ganzliche Enthaltsamkeit die jener weit vorzuziehende eigentliche Tugend war. 36 Denen aber, welche nicht felbst auf die Quellen gurudgeben wollen, empfehle ich, gur Beseitigung aller etwanigen Zweifel über bie in Rede stehende Tendeng des Christenthums, zwei Schriften : Carové.

Ueber das Cölibatgesek, 1832, und Lind, De coelibatu Christianorum per tria priora secula, Havniae 1839. Es sind jedoch keineswegs die eigenen Ansichten dieser Schriftsteller, auf die ich verweise, da solche der meinigen entgegengesett sind, sondern ganz 5 allein die von ihnen sorgfältig gesammelten Berichte und Anfüh= rungen, welche gerade darum, als gang unverfänglich, volles Butrauen verdienen, daß beide Schriftsteller Gegner des Cölibats sind, der Erstere ein rationalistischer Ratholik, der Andere ein protestantischer Randidat, welcher gang und gar als ein solcher 15 redet. In der zuerst genannten Schrift finden wir, Bd. 1, S. 166, in jener Rüdsicht folgendes Resultat ausgesprochen: "Der firch-"lichen Ansicht zufolge, - wie bei ben kanonischen Rirchenvätern, "in den Ennodal= und den papitlichen Belehrungen und in un= "zähligen Schriften rechtgläubiger Ratholiken zu lesen. — wird die 15 "immerwährende Reuschheit eine göttliche, himmlische, englische Tu-"gend genannt und die Erwerbung der göttlichen Gnadenhülfe "dazu vom ernsten Bitten um dieselbe abhängig gemacht. — Daß "diese Augustinische Lehre sich bei Canisius und im Tridentinum .. als immer gleicher Rirchenglaube ausgesprochen findet, haben wir 20 "bereits nachgewiesen. Daß sie aber bis auf den heutigen Tag "als Glaubenslehre festgehalten worden, dafür mag das Juniheft, "1831, der Zeitschrift «Der Ratholik» hinreichendes Zeugniß ab-"legen: daselbst, S. 263, heißt es: ""Im Ratholicismus erscheint ""die Beobachtung einer ewigen Reuschheit, um Gotteswillen, 25 ... an sich als das höchste Berdienst des Menschen. Die Ansicht, ...daß die Beobachtung der beständigen Reuschheit als Selbst = .... wed ben Menschen heilige und erhöhe, ift, wie hievon jeder ""unterrichtete Ratholit die Ueberzeugung hat, in dem Christen-...thum, seinem Geist und seiner ausdrudlichen Borfdrift nach, 30 ...tief gegründet. Das Tribentinum hat allen möglichen Zweifel ...hierüber abgeschnitten.""--- Es muß allerdings von jedem "Unbefangenen zugestanden werden, nicht nur, daß die vom «Ra= "tholiken» ausgesprochene Lehre wirklich katholisch ist, sondern "auch, daß die vorgebrachten Erweisgrunde für eine katholische 35 "Bernunft durchaus unwiderleglich senn mögen, da sie so recht .. aus der firchlichen Grundansicht der Rirche vom Leben und fei= "ner Bestimmung geschöpft sind." - Ferner heißt es baselbst S. 270: "Wenn gleich sowohl Paulus das Cheverbot als "Irrlehre bezeichnet und der noch jüdischere Verfasser des Sebräers "briefes gebietet, ""die Ehe solle in Ehren gehalten werden bei "Allen und das Ehebett unbesledt"" (Sebr. 13, 4); so ist darum "doch die Hauptrichtung dieser beiden Hagiographen nicht zu vers"tennen. Die Jungsräulichseit war Beiden das Vollkommene, solle Ehe nur ein Nothbedarf für die Schwächeren, und nur als "solcher unverleht zu halten. Das höchste Streben dagegen war "auf völlige, materielle Entselhstung gerichtet. Das Selbst soll "sich von Allem abwenden und enthalten, was nur ihm und "was ihm nur zeitlich zur Freude gereicht." — Endlich noch 10 S. 288: "Wir stimmen dem Abte Zaccaria bei, welcher den "Cölibat (nicht das Cölibatsgeseh) vor Allem aus der Lehre Christi "und des Apostels Paulus abgeleitet wissen will."

Was dieser eigentlich Christlichen Grundansicht entgegengestellt wird, ist überall und immer nur das Alte Testament mit seinem 15 παντα καλα λιαν. Dies erhellt besonders deutlich aus jenem wichtigen dritten Buch der Stromata des Klemens, woselbst er, gegen die oben genannten enkratistischen Reger polemisirend, ihnen stets nur das Judenthum, mit seiner optimistischen Schöpfungsgeschichte, entgegenstellt, mit welcher die neutestament= 20 liche, weltverneinende Richtung allerdings in Widerspruch steht. Allein die Berbindung des Neuen Testaments mit dem Alten ist im Grunde nur eine äußerliche, eine zufällige, ja erzwungene, und den einzigen Anknüpfungspunkt für die Christliche Lehre bot Dieses, wie gesagt, nur in der Geschichte vom Sündenfall bar, 25 welcher übrigens im Alten Testament isolirt basteht und nicht weiter benutt wird. Sind es doch, der evangelischen Darstellung zufolge, gerade die orthodoxen Anhänger des Alten Testaments. welche den Rreuzestod des Stifters herbeiführen, weil sie seine Lehren im Widerstreit mit den ihrigen finden. Im besagten dritten 30 Buche der Stromata des Rlemens tritt der Antagonismus zwi= ichen Optimismus, nebst Theismus, einerseits, und Bessimismus, nebst asketischer Moral, andererseits, mit überraschender Deutlich= feit hervor. Dasselbe ist gegen die Gnostifer gerichtet, welche eben Pessimismus und Askese, namentlich eynoareia (Enthalt= 35 samteit jeder Art, besonders aber von aller Geschlechtsbefriedigung) lehrten; weshalb Klemens sie lebhaft tadelt. Dabei schimmert aber zugleich durch, daß schon der Geist des Alten Testaments

mit dem des Neuen Testaments in diesem Antagonismus steht. Denn, abgesehen vom Gundenfall, ber im Alten Testament wie ein hors d'oeuvre basteht, ist der Geist des Alten Testaments bem des Neuen Testaments diametral entgegengesett: jener opti-5 mistisch, dieser pessimistisch. Diesen Widerspruch hebt Rlemens selbst hervor, am Schlusse des elften Rapitels (προσαποτεινομενον τον Παυλον τω Κτιστη κ. τ. λ.), obwohl er ihn nicht gelten lassen will, sondern für scheinbar erklärt, - als ein guter Jude, ber er ift. Ueberhaupt ist es interessant zu sehen, wie dem Rle-10 mens überall das Neue und das Alte Testament durcheinander= laufen und er sie zu vereinbaren bemüht ist, jedoch meistens mit dem Alten Testament das Neue austreibt. Gleich am Eingang bes dritten Ravitels wirft er den Markioniten vor, daß sie, nach dem Vorgang des Plato und Pythagoras, die Schöpfung schlecht 15 besunden hätten, indem Markion lehre, es sei eine schlechte Natur, aus schlechtem Stoff (φυσις κακη, εκ τε ύλης κακης); daher man diese Welt nicht bevölkern, sondern ber Che sich enthalten folle (μη βουλομενοι τον κοσμον συμπληρουν, απεχεσθαι γαμου). Dies nimmt nun Rlemens, dem überhaupt das Alte Testament viel 20 mehr als das Neue zusagt und einleuchtet, ihnen höchlich übel. Er sieht darin ihren schreienden Undant, Feindschaft und Empörung gegen Den, ber die Welt gemacht hat, den gerechten Demiurgos, beffen Werk sie felbst seien und bennoch von seinen Schöpfungen Gebrauch zu machen verschmäheten, in gottloser 25 Rebellion "die naturgemäke Gesinnung verlassend" (arritaoooμενοί τω ποιητή τω σφων, -- -- εγχρατείς τη προς τον πεποιηκοτα εχθρα, μη βουλομενοι χρησθαι τοις ύπ αυτου κτισθεισιν, — ασεβει θεομαγία των κατα φυσιν εκσταντές λογισμων). — Dabei will er, in seinem heiligen Eifer, den Markio-30 niten nicht ein Mal die Ehre der Originalität lassen, sondern, gewaffnet mit seiner bekannten Gelehrsamkeit, hält er ihnen por. und belegt es mit den schönsten Anführungen, daß schon die alten Philosophen, daß Herafleitos und Empedofles, Pythagoras und Plato, Orpheus und Pindaros, Herodot und Euripides, und 85 noch die Sibnlle dazu, die jammervolle Beschaffenheit der Welt tief beklagt, also den Bessimismus gelehrt haben. In diesem gelehrten Enthusiasmus mertt er nun nicht, daß er gerade dadurch ben Markioniten Wasser auf ihre Mühle fördert, indem er ja zeigt, daß

"Alle die Beisesten aller der Zeiten"

das Selbe, wie sie, gelehrt und gesungen haben; sondern getrost und beherzt führt er die entschiedensten und energischesten Ausspruche ber Alten in jenem Sinne an. Ihn freilich machen sie nicht irre: mögen Weise das Dasenn als traurig bejammern, 5 mögen Dichter sich in den erschütterndesten Rlagen darüber ergießen, mag Natur und Erfahrung noch so laut gegen den Optimismus schreien. — dies Alles ficht unsern Rirchenvater nicht an: hält er boch seine Jubische Offenbarung in ber Sand, und bleibt getrost. Der Demiurgos hat die Welt gemacht: hieraus 10 ist a priori gewiß, daß sie vortrefflich sei: und da mag sie aus= sehen wie sie will. — Eben so geht es sodann mit dem zweiten Punkt, der eynoareia, durch welche, nach seiner Ansicht, die Martioniten ihren Undank gegen den Demiurgos (αχαριστειν τω δημιουργφ) und die Widerspänstigkeit, mit der sie seine Gaben von 15 sich weisen, an den Tag legen (δι' αντιταξιν προς τον δημιουργον, την χρησιν των κοσμικών παραιτουμένοι). Da haben nun auch schon die Tragiker den Enkratiten (zum Nachtheil ihrer Originalität) vorgearbeitet und das Selbe gesagt: nämlich indem auch sie den endlosen Jammer des Dasenns beklagten, haben sie 20 hinzugefügt, es sei besser, teine Rinder in eine solche Welt zu seken; - welches er nun wieder mit den schönsten Stellen belegt und zugleich die Pythagoreer beschuldigt, aus diesem Grunde dem Geschlechtsgenuß entsagt zu haben. Dies Alles aber ichadet ihm nichts: er bleibt bei seinem Sak, daß alle Jene sich 25 durch ihre Enthaltsamkeit versündigen an dem Demiurgos, indem sie ja lehren, daß man nicht heirathen, nicht Rinder zeugen, nicht neue Ungludliche in die Welt segen, nicht dem Tode neues Futter vorwerfen soll (δι' εγκρατείας ασεβουσί είς τε την κτισίν και τον άγιον δημιουργον, τον παντοκρατορα μονον θεον, και 30 διδασκουσι, μη δειν παραδεχεσθαι γαμον και παιδοποιϊαν, μηδε αντεισαγείν τω κοσμώ δυστυχησοντας έτερους, μηδε επιχορηγείν θανατώ τροφην. c. 6). — Dem gelehrten Kirchenvater, indem er so die eynoareia anklagt, scheint dabei nicht geahndet zu haben. daß gleich nach seiner Zeit die Chelosigkeit des Christlichen Brie= 35 sterstandes mehr und mehr eingeführt und endlich im 11. Jahr= hundert zum Geseth erhoben werden sollte, weil sie dem Geiste des Neuen Testaments entspricht. Gerade diesen haben die Gno-

stifer tiefer aufgefaßt und beffer verstanden, als unser Rirchenvater, der mehr Jude, als Christ ist. Die Auffassung der Gnostifer tritt sehr deutlich hervor am Anfang des neunten Rapitels. wo aus dem Evangelio der Aegnpter angeführt wird: avvoc ei-5 πεν δ Σωτηρ, "ηλθον καταλυσαι τα εργα της θηλειας." θηλειας μεν, της επιθυμιας· εργα δε, γενεσιν και φθοραν (ajunt enim dixisse Servatorem: "veni ad dissolvendum opera feminae": feminae quidem, cupiditatis; opera autem, generationem et interitum): - gang besonders aber am Schlusse des breigehnten 10 und Anfang des vierzehnten Rapitels. Die Rirche freilich mußte darauf bedacht fenn, eine Religion auf die Beine zu bringen, bie doch auch geben und stehen könne, in der Welt, wie sie ift, und unter den Menschen: daher sie diese Leute für Reker erflärte. — Am Schlusse des siebenten Rapitels stellt unser Rirchen-15 vater den Indischen Asketismus, als schlecht, dem Christlich-Jüdischen entgegen; - wobei der fundamentale Unterschied des Geistes beider Religionen deutlich hervortritt. Nämlich im Jubenthum und Christenthum läuft Alles gurud auf Gehorsam. oder Ungehorsam, gegen Gottes Befehl, — влахоп как лада-20 κοη: wie es uns Geschöpfen angemessen ist, ημιν, τοις πεπλασμενοις ύπο της του Παντοκρατορος βουλησεως (nobis, qui ab Omnipotentis voluntate efficti sumus) c. 14. — Dazu tommt, als zweite Pflicht, λαιρευείν θεω ζωντι, dem Herrn die= nen, seine Werke preisen und von Dank überströmen. - Da 25 sieht es denn freilich im Brahmanismus und Buddhaismus ganz anders aus, indem in Letterem alle Besserung, Befehrung und zu hoffende Erlösung aus dieser Welt des Leidens, diesem San-Sara, ausgeht von der Erkenntnig der vier Grundwahrheiten: 1) dolor, 2) doloris ortus, 3) doloris interitus, 4) octopartita 30 via ad doloris sedationem. - Dammapadam, ed. Fausböll, p. 35 et 347. Die Erläuterung biefer vier Wahrheiten findet man in Burnouf, Introduct. à l'hist. du Buddhisme, p. 629, und in allen Darstellungen des Buddhaismus.

In Wahrheit ist nicht das Judenthum, mit seinem navra 25 xala liar, sondern Brahmanismus und Buddhaismus sind, dem Geiste und der ethischen Tendenz nach, dem Christenthum verwandt. Der Geist und die ethische Tendenz sind aber das Wesentliche einer Religion, nicht die Mythen, in welche sie solche kleidet. Ich gebe daher den Glauben nicht auf, daß die Lehren des Chriften= thums irgendwie aus jenen Urreligionen abzuleiten sind. Auf einige Spuren hievon habe ich ichon im zweiten Bande der Parerga, §. 179, hingewiesen. Ihnen ist hingugufügen, daß Epi= phanias (Haeretic. XVIII) berichtet, die ersten Jerusalemiti= schen Juden-Christen, welche sich Ragaräer nannten, hätten sich aller thierischen Nahrung enthalten. Bermöge dieses Ursprungs (oder wenigstens dieser Uebereinstimmung) gehört das Christenthum dem alten, mahren und erhabenen Glauben der Menichheit an, welcher im Gegensatz steht zu dem falschen, platten und ver= 10 berblichen Optimismus, ber sich im Griechischen Beidenthum, im Judenthum und im Islam darstellt. Die Zendreligion halt gewissermaaken das Mittel, indem sie, dem Ormugd gegenüber, am Ahriman ein vessimistisches Gegengewicht hat. Aus dieser Bendreligion ift, wie J. G. Rhobe, in seinem Buche "Die bei= 15 lige Sage des Zendvolks", gründlich nachgewiesen hat, die Judenreligion hervorgegangen: aus Ormuzd ist Jehova und aus Ahriman Satan geworden, der jedoch im Judenthum nur noch eine sehr untergeordnete Rolle spielt, ja, fast gang verschwindet, wo= durch denn der Optimismus die Oberhand gewinnt und nur 20 noch der Mythos vom Sündenfall, der ebenfalls (als Fabel von Meschian und Meschiane) aus dem Zend-Avesta stammt, als pessimistisches Element übrig bleibt, jedoch in Bergessenheit gerath, bis er, wie auch der Satan, vom Christenthum wieder aufgenommen wird. Ingwischen stammt Ormugd selbst aus dem Brah= 25 manismus, wiewohl aus einer niedrigen Region desselben: er ist nämlich fein Anderer, als In dra, jener untergeordnete, oft mit Menschen rivalisirende Gott des Firmaments und der Atmosphäre; wie dies sehr richtig nachgewiesen hat der vortreffliche J. J. Schmidt, in seiner Schrift "Ueber die Berwandschaft ber 30 anostisch-theosophischen Lehren mit den Religionen des Drients". Dieser Indra-Ormuzd-Jehova mußte nachmals in das Christenthum, da es in Judaa entstand, übergeben, dessen fosmopolitischem Charafter zufolge er jedoch seine Eigennamen ablegte, um in der Landessprache jeder bekehrten Nation durch das Appellativum der 35 burch ihn verdrängten übermenschlichen Individuen bezeichnet zu werden, als veos, Deus, welches vom Sanskrit Deva kommt (wovon auch devil, Teufel), oder bei den Gothisch=Germanischen

Bölkern durch das von Odin oder Wodan, Guodan, Godan stammende Wort God, Gott. Eben so nahm er, in dem gleichsfalls aus dem Judenthum stammenden Islam, den in Arabien auch schon früher vorhandenen Namen Allah an. Diesem anas log haben auch die Götter des Griechischen Olymps, als sie, in vorhistorischer Zeit, nach Italien verpflanzt wurden, die Namen der vorher herrschenden Götter angenommen; daher Zeus bei den Römern Jupiter, Hera Juno, Hermes Merkur heißt u. s. f. In China erwächst den Missionarien ihre erste Verlegenheit daraus, daß die Chinesische Sprache gar kein Appellativ der Art, wie auch kein Wort für Schaffen hat\*); da die drei Religionen Chinas keine Götter kennen, weder im Blural, noch im Singular.

Wie dem übrigens auch senn möge, dem eigentlichen Christenthum ist jenes navra nada dear des Alten Testaments wirks lich fremd: denn von der Welt wird im Neuen Testament durchs gängig geredet als von etwas, dem man nicht angehört, das man nicht liebt, ja dessen Beherrscher der Teufel ist\*\*). Dies stimmt zu dem asketischen Geiste der Berläugnung des eigenen Selbst und der Ueberwindung der Welt, welcher, eben wie die gränzenlose Liebe des Nächsten, selbst des Feindes, der Grundzug ist, welchen das Christenthum mit dem Brahmanismus und Buddhaismus gemein hat, und der ihre Berwandschaft beurstundet. Bei keiner Sache hat man so sehr den Kern von der Schaale zu unterscheiden, wie beim Christenthum. Eben weil ich diesen Kern hoch schäe, mache ich mit der Schaale bisweilen wenig Umstände: sie ist jedoch dicker, als man meistens denkt.

<sup>\*)</sup> Bgl. "Neber den Willen in der Natur", zweite Auflage, S. 124.

\*\*) 3. B. Joh. 12, 25 und 31. — 14, 30. — 15, 18. 19. — 16, 33. —

— Coloss. 2, 20. — Eph. 2, 1—3. — 1. Joh. 2, 15—17, und 4, 4. 5. so Bei dieser Gelegenheit kann man sehen, wie gewisse protestantische Theologen in ihren Bemühungen, den Text des Neuen Testaments ihrer rationalistischen, optimistischen und unsäglich platten Weltansicht gemäß zu mißdeuten, so weit gehen, daß sie diesen Text in ihren Nebersehungen geradezu verfälschen. So hat denn H. A. Schott, in seiner dem Griesbachischen Texte 1805 beigegebes nen neuen lateinischen Bersion das Wort \*\*coσμος, Joh. 15, 18. 19, mit Judaei übersetzt. 1. Joh. 4, 4, mit profani homines, und Coloss. 2, 20, στοιχεία του \*\*coσμου mit elementa Judaica; während Luther überall das Wort ehrlich und richtig durch "Welt" wiedergiebt.

Der Protestantismus hat, indem er die Askese und deren Centralpunkt, die Berdienstlichkeit des Colibats, eliminirte, eigentlich schon den innersten Rern des Christenthums aufgegeben und ist insofern als ein Abfall von demselben anzusehen. Dies hat sich in unsern Tagen herausgestellt in dem allmäligen Uebergang 5 desselben in den platten Rationalismus, diesen modernen Belagianismus, der am Ende hinausläuft auf eine Lehre von einem liebenden Bater, der die Welt gemacht hat, damit es hübsch vergnügt darauf zugehe (was ihm dann freilich mikrathen senn mußte), und ber, wenn man nur in gewissen Studen sich seinem 10 Willen anbequemt, auch nachher für eine noch viel hübschere Welt sorgen wird (bei ber nur zu beklagen ift, daß sie eine fo fatale Entree hat). Das mag eine gute Religion für komfortable. verheirathete und aufgeklärte protestantische Bastoren senn: aber das ist kein Christenthum. Das Christenthum ist die Lehre von 15 ber tiefen Berschuldung des Menschengeschlechts durch sein Dasenn selbst und dem Drange des Herzens nach Erlösung daraus, welche jedoch nur durch die schwersten Opfer und durch die Berläugnung des eigenen Gelbst, also burch eine gangliche Umtehrung der menschlichen Natur erlangt werden fann. — Luther mochte, vom 20 prattischen Standpuntte aus, d. h. in Beziehung auf die Rirchengräuel seiner Reit, die er abstellen wollte, gang Recht haben; nicht aber ebenso vom theoretischen Standpunkte aus. Je erhabener eine Lehre ift, besto mehr steht fie, der im Gangen niedrig und schlecht gesinnten Menschennatur gegenüber, dem Migbrauch 25 offen: darum sind im Ratholicismus der Migbräuche so sehr viel mehr und größere, als im Protestantismus. So 3. B. ist das Mönchsthum, diese methodische und, zu gegenseitiger Ermuthi= gung, gemeinsam betriebene Berneinung des Willens, eine Unstalt erhabener Art, die aber eben darum meistens ihrem Geiste 30 untreu wird. Die empörenden Migbrauche der Rirche riefen im redlichen Geiste Luthers eine hohe Indignation hervor. Aber in Folge derselben tam er dahin, vom Christenthum selbst möglichst viel abdingen zu wollen, zu welchem Zwed er zunächst es auf die Worte der Bibel beschränkte, dann aber auch im wohlgemein- 35 ten Eifer zu weit gieng, indem er, im asketischen Princip, bas Berg besselben angriff. Denn nach dem Austreten des asketischen Princips trat nothwendig bald das optimistische an seine Stelle.

Aber Optimismus ist, in den Religionen, wie in der Philossophie, ein Grundirrthum, der aller Wahrheit den Weg vertritt. Nach dem Allen scheint mir der Katholicismus ein schmählich mißbrauchtes, der Protestantismus aber ein ausgeartetes Christensthum zu senn, das Christenthum überhaupt also das Schickal gehabt zu haben, dem alles Edele, Erhabene und Große anheimsfällt, sobald es unter Menschen bestehen soll.

Dennoch aber hat, selbst im Schook des Brotestantismus. ber wesentlich asketische und enkratistische Geist des Christenthums 10 sich wieder Luft gemacht und ist daraus zu einem in solcher Größe und Bestimmtheit vielleicht nie zuvor dagewesenen Phanomen hervorgegangen, in ber höchst merkwürdigen Gette ber Shakers, in Nord-Amerika, gestiftet durch eine Englanderin Anna Lee, 1774. Diese Sektirer sind bereits auf 6000 an-15 gewachsen, welche, in 15 Gemeinden getheilt, mehrere Dörfer in ben Staaten Neu-Norf und Rentudi inne haben, porgualich im Distrikt Neu-Libanon, bei Nassau-village. Der Grundzug ihrer religiösen Lebensregel ist Chelosigkeit und gangliche Enthaltsamteit von aller Geschlechtsbefriedigung. Diese Regel wird, wie 20 selbst die sonst auf alle Weise sie verhöhnenden und versvottenden Englischen und Nordamerikanischen Besucher einmuthig zugeben, streng und mit vollkommener Redlichkeit befolgt; obgleich Brüder und Schwestern bisweilen sogar das felbe Saus bewohnen, am selben Tische essen, ja, in der Rirche beim Gottesdienste gemein-25 ichaftlich tangen. Denn wer jenes ichwerfte aller Opfer gebracht hat, barf tangen por bem Berrn: er ist ber Sieger, er hat überwunden. Ihre Gefänge in der Rirche sind überhaupt heiter, ja, zum Theil lustige Lieder. So wird benn auch jener, auf die Bredigt folgende Rirchen-Tang vom Gesange der Uebri-30 gen begleitet: tattmäßig und lebhaft ausgeführt schließt er mit einer Gallopade, die bis gur Erschöpfung fortgesett wird. 3wiichen jedem Tang ruft einer ihrer Lehrer laut aus: "Gebenket, bak ihr euch freuet vor dem Herrn, euer Fleisch ertödtet zu haben! benn Dieses hier ist ber alleinige Gebrauch, ben wir von 35 unfern widerspänstigen Gliedern machen." Un die Chelosigkeit fnüpfen sich von selbst die meisten übrigen Bestimmungen. Es giebt feine Familie, baber auch fein Privateigenthum, sondern Gütergemeinschaft. Alle sind gleich gefleidet, quatermäßig und

mit großer Reinlichkeit. Sie sind industriell und fleißig: Müßig= gang wird nicht geduldet. Auch haben sie die beneidenswerthe Boridrift, alles unnöthige Geräusch zu vermeiden, wie Schreien, Thurenwerfen, Beitschenknallen, starkes Rlopfen u. s. m. Ihre Lebensregel sprach Einer von ihnen so aus: "Führet ein Leben o ber Unschuld und Reinheit, liebt euren Rächsten, wie euch selbst, lebt mit allen Menschen in Frieden und enthaltet euch des Rrieges. Blutvergießens und aller Gewaltthätigkeiten gegen Undere, wie auch alles Trachtens nach weltlicher Ehre und Auszeichnung. Gebt Jedem das Seine, und beobachtet Seiligkeit: denn ohne 10 diese kann Reiner den Herrn schauen. Thut Allen Gutes, so weit Gelegenheit ift und eure Rrafte reichen." Gie überreden Riemanden zum Beitritt, sondern prufen die sich Meldenden durch ein mehrjähriges Noviziat. Auch steht Jedem der Austritt frei: höchst selten wird Giner, wegen Bergehungen, ausgestoken. Bu= 15 gebrachte Rinder werden sprafältig erzogen, und erst wann sie erwachsen sind, thun sie freiwillig Brofek. Es wird angeführt. daß bei den Kontroversen ihrer Borsteher mit anglikanischen Geist= lichen diese meistens den Rürzeren ziehen, da die Argumente aus neutestamentlichen Bibelstellen bestehen. - Ausführlichere Berichte 20 über sie findet man vorzüglich in Maxwell's Run through the United states, 1841; ferner auch in Benedict's History of all religions, 1830; desgleichen in den Times, Novr. 4. 1837; und in der deutschen Zeitschrift Columbus, Mai-Heft, 1831. — Eine ihnen fehr ahnliche Deutsche Sette in Amerika, welche eben= 25 falls in strenger Chelosiakeit und Enthaltsamkeit lebt, sind bie Rappiften, über welche berichtet wird in &. Löher's "Geschichte und Buftande der Deutschen in Amerika", 1853. - Auch in Rufland sollen die Rastolnit eine ahnliche Gette fenn. Gichtelianer leben ebenfalls in strenger Reuschheit. - Aber ichon 30 bei den alten Juden finden wir ein Borbild aller dieser Getten. Die Effener, über welche felbst Plinius berichtet (Hist. nat., V, 15), und die den Shakers fehr ähnlich waren, nicht allein im Coli= bat, sondern auch in andern Studen, sogar im Tanze beim Gottesdienst\*), welches auf die Bermuthung führt, daß die Stif= 85

<sup>\*)</sup> Bellermann, Geschichtliche Nachrichten über Essäer und Therapeuten. 1821, S. 106.

terin dieser jene zum Borbild genommen habe. — Wie nimmt sich, solchen Thatsachen gegenüber, Luthers Behauptung aus: Ubi natura, quemadmodum a Deo nobis insita est, fertur ac rapitur, fieri nullo modo potest, ut extra matrimonium caste vivatur. (Catech. maj.) —?

Wenn gleich das Chriftenthum, im Wesentlichen, nur Das gelehrt hat, was gang Asien damals icon lange und sogar besser wußte; so war dasselbe bennoch für Europa eine neue und große Offenbarung, in Folge welcher daher die Geistesrichtung der Eu-10 ropaischen Bölker ganglich umgestaltet wurde. Denn es schloß ihnen die metaphysische Bedeutung des Dasenns auf und lehrte sie bemnach hinwegsehen über bas enge, armfälige und ephemere Erdenleben, und es nicht mehr als Selbstzwed, sondern als einen Bustand des Leidens, der Schuld, der Prüfung, des Rampfes 15 und ber Läuterung betrachten, aus welchem man, mittelft moralischer Berdienste, schwerer Entsagung und Berläugnung bes eige= nen Gelbit, sich emporschwingen tonne ju einem beffern, uns unbegreiflichen Dasenn. Es lehrte nämlich bie große Wahrheit ber Bejahung und Berneinung des Willens gum Leben, im Ge-20 wande der Allegorie, indem es sagte, daß durch Abams Sündenfall der Fluch Alle getroffen habe, die Gunde in die Welt gefommen, die Schuld auf Alle vererbt fei; daß aber dagegen durch Jesu Opfertod Alle entfühnt seien, die Welt erlöft, die Schuld getilat und die Gerechtigkeit versöhnt. Um aber die in diesem 25 Mythos enthaltene Wahrheit selbst zu verstehen, muß man die Menschen nicht bloß in der Zeit, als von einander unabhängige Wesen betrachten, sondern die (Platonische) Idee des Menschen auffassen, welche sich zur Menschenreihe verhalt, wie die Ewigkeit an sich zu ber gur Zeit auseinandergezogenen Ewigfeit; baber so eben die, in der Zeit, zur Menschenreihe ausgedehnte ewige Idee Menich durch das sie verbindende Band der Zeugung auch wieber in ber Zeit als ein Ganzes erscheint. Behält man nun die Idee des Menschen im Auge; so sieht man, daß Adams Gundenfall die endliche, thierische, sundige Natur des Menschen darftellt. 35 welcher gemak er eben ein der Endlichkeit, der Gunde, dem Leiden und dem Tode anheim gefallenes Wesen ift. Dagegen stellt Jesu Christi Bandel, Lehre und Tod die ewige, übernatürliche Seite, die Freiheit, die Erlösung des Menschen bar. Jeder Mensch

nun ist, als solcher und potentiä, sowohl Adam als Jesus, je nachdem er sich auffaßt und sein Wille ihn danach bestimmt; in Folge wovon er sodann verdammt und dem Tode anheimgefallen, oder aber erlöst ist und das ewige Leben erlangt. — Diese Wahrsheiten nun waren, im allegorischen, wie im eigentlichen Sinn, sollig neu, in Bezug auf Griechen und Römer, als welche noch gänzlich im Leben aufgiengen und über dasselbe nicht ernstlich hinausblicken. Wer dies Letztere bezweiselt, sehe wie noch Cicero (pro Cluentio, c. 61) und Sallust (Catil., c. 47) vom Justande nach dem Tode reden. Die Alten, obwohl in fast allem Andern 10 weit vorgerück, waren in der Hauptsache Kinder geblieben, und wurden darin sogar von den Druiden übertroffen, die doch Mestempsphose lehrten. Daß ein Paar Philosophen, wie Pythagosas und Plato, anders dachten, ändert hinsichtlich auf das Ganze nichts.

Jene große, im Chriftenthum, wie im Brahmanismus und Buddhaismus enthaltene Grundwahrheit also, nämlich das Bedurfniß der Erlösung aus einem Dasenn, welches bem Leiden und dem Tobe anheimgefallen ift, und die Erreichbarkeit derfelben burch Berneinung des Willens, also durch ein entschiedenes der 20 Natur Entgegentreten, ist ohne allen Bergleich die wichtigste, die es geben fann, zugleich aber der natürlichen Richtung des Menschengeschlechts gang entgegen und nach ihren wahren Gründen schwer zu fassen; wie denn alles blok allgemein und abstrakt zu Denkende der großen Mehrzahl der Menschen ganz unzugänglich 25 ist. Daher bedurfte es für diese, um jene große Wahrheit in den Bereich ihrer praktischen Anwendbarkeit zu bringen, überall eines mnthifden Behitels berfelben, gleichsam eines Gefähes, ohne welches jene sich verlieren und verflüchtigen wurde. Die Wahrheit muß daher überall das Gewand der Fabel borgen 20 und zudem stets sich an das jedes Mal historisch Gegebene, bereits Bekannte und bereits Berehrte anzuschließen bestrebt fenn. Was, bei der niedrigen Gesinnung, der intellektuellen Stumpfheit und überhaupt Brutalität des großen Saufens aller Zeiten und Länder, ihm sensu proprio unzugänglich bliebe, muß ihm, zum 35 prattischen Behuf, sensu allegorico beigebracht werden, um sein Leitstern zu senn. Go sind benn die oben genannten Glaubens= lehren anzusehen als die heiligen Gefähe, in welchen die seit mehreren

Jahrtausenden, ja, vielleicht seit dem Beginn des Menschengeschlechts erkannte und ausgesprochene große Wahrheit, die jedoch an sich selbst, in Bezug auf die Masse der Menschheit, stets eine Geheimlehre bleibt, dieser nach Maafgabe ihrer Rräfte 5 zugänglich gemacht, aufbewahrt und durch die Jahrhunderte weitergegeben wird. Weil jedoch Mes, was nicht durch und durch aus dem ungerstörbaren Stoff der lauteren Wahrheit besteht, dem Untergange ausgesett ist; so muß, so oft diesem ein solches Gefäh, durch die Berührung mit einer ihm heterogenen 10 Zeit, entgegengeht, der heilige Inhalt irgendwie, durch ein anderes, gerettet und der Menschheit erhalten werden. Die Philosophie aber hat die Aufgabe, jenen Inhalt, da er mit der lauteren Wahrheit Eins ist, für die allezeit äußerst geringe Anzahl der gu benten Fähigen, rein, unvermischt, also bloß in abstratten Be-15 griffen, mithin ohne jenes Behitel barzustellen. Dabei verhält sie lich zu den Religionen, wie eine gerade Linie zu mehreren, neben ihr laufenden Rurven: benn sie spricht sensu proprio aus, erreicht mithin geradezu, was jene unter Berhüllungen zeigen und auf Umwegen erreichen.

Wollte ich nun noch, um das zuleht Gesagte durch ein Beispiel zu erläutern und zugleich eine philosophische Mode meiner Zeit mitzumachen, etwan versuchen, das tiefste Mysterium des Christenthums, also das der Trinität, in die Grundbegriffe meisner Philosophie aufzulösen; so könnte Dieses, unter den bei solz chen Deutungen zugestandenen Licenzen, auf folgende Weise gesschehen. Der heilige Geist ist die entschiedene Verneinung des Willens zum Leben: der Mensch, in welchem solche sich in concreto darstellt, ist der Sohn. Er ist identisch mit dem das Leben bejahenden und dadurch das Phänomen dieser anschaulichen Welt hervorbringenden Willen, d. i. dem Vater, sofern nämlich die Besjahung und Verneinung entgegengesetzt Atte des selben Willens sind, dessen Freiheit zu Beidem die alleinige wahre Freiheit ist.

— Inzwischen ist dies als ein bloßer lusus ingenii anzusehen.

Ehe ich dies Kapitel schließe, will ich einige Belege zu Dem beibringen, was ich §. 68 des ersten Bandes durch den Ausdruck Δευτερος πλους bezeichnet habe, nämlich die Herbeiführung der Berneinung des Willens durch das eigene, schwer gefühlte Leisden, also nicht bloß durch das Aneignen des fremden und die

burch dieses vermittelte Erkenntniß ber Nichtigkeit und Trübsäligfeit unsers Dasenns. Was bei einer Erhebung solcher Art und bem burch sie eingeleiteten Läuterungsproces im Innern des Menschen vorgeht, fann man sich fahlich machen an Dem, was jeder erregbare Menich beim Buichauen eines Trauerspiels erfahrt, 5 als womit es verwandter Natur ist. Nämlich etwan im dritten und vierten Aft wird ein Solcher burch den Unblid bes mehr und mehr getrübten und bedrohten Gludes des Belden ichmerglich affizirt und beängstigt: wann hingegen dieses im fünften Afte ganzlich scheitert und zerschellt, da spürt er eine gewisse Er= 10 hebung seines Gemuthes, welche ihm ein Genugen unendlich höherer Art gewährt, als der Anblid des noch so sehr beglüdten Selden je vermocht hatte. Dieses nun ift, in den schwachen Wasserfarben der Mitempfindung, wie sie eine wohlbewufte Tauschung erregen kann, das Selbe, was mit der Energie der Wirk- 15 lichkeit in der Empfindung des eigenen Schichfals vorgeht, wann das schwere Unglud es ist, was den Menschen endlich in den Safen ganglicher Resignation treibt. Auf diesem Borgange beruhen alle den Menschen gang umwandelnden Befehrungen, wie ich sie im Texte geschildert habe. Als eine der daselbst erzählten 20 Bekehrungsgeschichte bes Raimund Lullius auffallend abnliche und überdies durch ihren Erfolg denkwürdige mag die des Abbé Rance hier in wenigen Worten ihre Stelle finden. Seine Jugend war dem Bergnügen und der Lust gewidmet: er lebte endlich in einem leidenschaftlichen Berhältniß mit einer Frau von 25 Montbazon. Eines Abends, als er diese besuchte, fand er ihre Rimmer leer, in Unordnung und dunkel. Mit dem Juke fließ er an etwas: es war ihr Ropf, den man vom Rumpfe getrennt hatte, weil der Leichnam der ploklich Gestorbenen sonst nicht in den bleiernen Sarg, der daneben ftand, hatte geben können. Rach 80 Ueberstehung eines grangenlosen Schmerges wurde nunmehr. 1663, Rance ber Reformator bes damals von ber Strenge fei= ner Regeln ganglich abgewichenen Ordens der Trappisten, in welchen er sofort trat, und der durch ihn zu jener furchtbaren Größe der Entsagung gurudgeführt wurde, in welcher er noch 35 gegenwärtig zu Latrappe besteht und, als die methodisch burchgeführte, durch die schwersten Entsagungen und eine unglaublich harte und peinliche Lebensweise beförderte Berneinung des Willens.

den Besucher mit heiligem Schauer erfüllt, nachdem ihn schon bei seinem Empfange die Demuth dieser ächten Mönche gerührt hat, die durch Fasten, Frieren, Nachtwachen, Beten und Arbeiten absgezehrt, vor ihm, dem Weltkinde und Sünder, niederknien, um seinen Segen zu erbitten. In Frankreich hat von allen Mönchsorden dieser allein sich, nach allen Umwälzungen, vollstommen erhalten; welches dem tiesen Ernst, der bei ihm unverstennbar ist und alle Nebenabsichten ausschließt, zuzuschreiben ist. Sogar vom Verfall der Religion ist er unberührt geblieben; weil seine Wurzel eine tieser in der menschlichen Natur liegende ist, als irgend eine positive Glaubenslehre.

Daß die hier in Betrachtung genommene, von den Philosophen bisher ganglich vernachlässigte, große und schnelle Umwälgung des innersten Wesens im Menschen am häufigsten da ein= 15 tritt, wo er, bei vollem Bewußtsenn, einem gewaltsamen und gewissen Tode entgegengeht, also bei Sinrichtungen, habe ich im Texte erwähnt. Um aber biesen Borgang viel deutlicher por Augen zu bringen, halte ich es feineswegs der Würde der Philosophie unangemessen, die Aeußerungen einiger Berbrecher vor der 20 Hinrichtung herzuseken; wenn ich mir auch den Spott, daß ich auf Galgenpredigten provocire, badurch zugiehen sollte. Bielmehr glaube ich allerdings, daß der Galgen ein Ort gang besonderer Offenbarungen und eine Warte ift, von welcher aus dem Menichen, der daselbst seine Besinnung behält, die Aussichten in die 25 Ewigkeit sich oft weiter aufthun und deutlicher darstellen, als den meisten Philosophen über den Paragraphen ihrer rationalen Psychologie und Theologie. — Folgende Galgenpredigt also hielt, am 15. April 1837, ju Glocester, ein gewisser Bartlett, ber seine Schwiegermutter gemordet hatte: "Engländer und Landsleute! 30 Rur sehr wenige Worte habe ich zu sagen: aber ich bitte euch, Alle und Jeden, daß ihr diese wenigen Worte tief in eure Bergen bringen laft, daß ihr fie im Andenken behaltet, nicht nur mahrend ihr bem gegenwärtigen, traurigen Schauspiele gusehet, sondern sie nach Sause nehmt und sie euren Rindern und Freun-35 ben wiederholet. Hierum also flehe ich euch an, als ein Sterbenber, als Einer, für den das Todeswerfzeug jest bereit steht. Und Diese wenigen Worte sind: macht euch los von der Liebe zu dieser sterbenden Welt und ihren eitelen Freuden: denkt weniger an sie

und mehr an euren Gott. Das thut! Bekehret euch, bekehret euch! Denn, seid versichert, daß ohne eine tiefe und mahre Befehrung, ohne ein Umkehren zu eurem himmlischen Bater, ihr nicht die geringste Hoffnung haben konnt, jemals jene Gefilde der Säligkeit und jenes Landes des Friedens zu erreichen, welchem 6 ich jest mit schnellen Schritten entgegenzugehen, die feste Ruversicht habe." (Nach den Times, vom 18. April 1837.) — Noch merkwürdiger ist eine lette Aeußerung des bekannten Mörders Greenacre, welcher am 1. Mai 1837 in London hingerichtet wurde. Die englische Zeitung The Post berichtet darüber Fol= 10 gendes, welches auch in Galignani's Messenger vom 6. Mai 1837 abgedrudt ist: "Am Morgen seiner Sinrichtung empfahl ihm ein herr, er moge sein Bertrauen auf Gott stellen und um Bergebung durch die Bermittelung Jesu Chrifti beten. Greenacre erwiderte: um Bergebung durch die Bermittelung Christi bitten 15 sei eine Sache ber Meinung; er, seines Theils glaube, daß, in den Augen des höchsten Wesens, ein Mohammedaner einem Chriften gleich gelte und eben so viel Anspruch auf Galigkeit habe. Er habe, seit seiner Gefangenschaft, seine Aufmertsamkeit auf theologische Gegenstände gerichtet, und ihm sei die Ueberzeugung ge= 20 worden, daß der Galgen ein Baß (pass-port) zum Simmel ift." Gerade die hier an den Tag gelegte Gleichgültigkeit gegen positive Religionen giebt dieser Aeukerung größeres Gewicht; indem fie beweift, daß berselben fein fanatischer Wahn, sondern eigene, unmittelbare Erkenntnik zum Grunde liegt. - Roch folgender 25 Rug sei erwähnt, welchen Galignani's Messenger vom 15. Auauft 1837 aus der Limerick Chronicle giebt: "Letten Montag wurde Maria Coonen wegen des empörenden Mordes der Frau Anna Anderson hingerichtet. So tief war diese Elende von der Größe ihres Berbrechens durchdrungen, daß sie den Strid, ber w an ihren Sals gelegt wurde, fußte, indem sie demuthig Gottes Gnade anrief." - Endlich noch dieses: die Times vom 29. April 1845 geben mehrere Briefe, welche der als Morder des Delarue verurtheilte Soder am Tage vor seiner Sinrichtung geschrieben hat. In einem derselben sagt er: "Ich bin überzeugt, ss daß, wenn nicht das natürliche Herz gebrochen (the natural heart be broken) und durch göttliche Gnade erneuert ist. jo edel und liebenswürdig dasselbe auch der Welt erscheinen mag.

es doch nimmer der Ewigkeit gedenken kann, ohne innerlichen Schauder." — Dies sind die oben erwähnten Aussichten in die Ewigkeit, die sich von jener Warte aus eröffnen, und ich habe um so weniger Anstand genommen, sie herzusehen, als auch Schakespeare sagt:

out of these convertites

There is much matter to be heard and learn'd\*).

(As you like it, last scene.)

Daß auch das Christenthum dem Leiden als solchem die hier 10 dargestellte läuternde und heiligende Kraft beilegt und dagegen dem großen Wohlsenn eine entgegengesette Wirkung auschreibt, hat Strauß in seinem "Leben Jesu" nachgewiesen. (Bb. 1, Abschn. 2, Rap. 6, §§. 72 und 74.) Er sagt nämlich, daß die Mafarismen in der Bergpredigt einen andern Sinn bei Lukas (6, 21), als 15 bei Mathaus (5, 3) hätten: denn nur Dieser füge zu μακαριοι οί πτωχοι hinzu τω πνευματι, und zu πεινωντες den Zusak την δικαιοσυνην: bei ihm allein also seien die Einfältigen und Demuthigen u. s. w. gemeint, hingegen bei Lukas die eigentlich Armen; so daß hier der Gegensak der sei, zwischen jekigem Leiben 20 und fünftigem Wohlergehn. Bei den Cbioniten sei ein Saupt= fat, daß wer in diefer Zeit sein Theil nehme, in der fünftigen leer ausgehe, und umgekehrt. Auf die Makarismen folgen demgemäß bei Lukas eben so viele oval, welche den alovolois, euπεπλησμένοις und γελωσι zugerufen werden, im Ebionitischen 25 Sinn. 3m felben Sinn, fagt er S. 604, fei die Parabel (Lut. 16, 19) vom reichen Mann und dem Lazarus gegeben, als welche burchaus tein Bergehn Jenes, noch Berdienst Dieses ergählt, und jum Maakstab der fünftigen Bergeltung nicht bas in diesem Leben gethane Gute, oder verübte Bose, sondern das hier erlittene 30 Uebel und genossene Gute nimmt, im Ebionitischen Sinne. "Gine ähnliche Werthschähung ber außern Urmuth", fahrt Strauß fort. "ichreiben auch die andern Synoptifer (Math. 19, 16; Mark. 10, 17; Lut. 18, 18) Jesu zu, in der Erzählung vom reichen Jungling und ber Gnome vom Rameel und Nabelohr."

Benn man den Sachen auf den Grund geht, wird man erkennen, daß sogar die berühmtesten Stellen der Bergpredigt

<sup>\*)</sup> Bon diesen Bekehrten ist gar Bieles zu hören und zu lernen.

eine indirekte Unweisung zur freiwilligen Armuth, und badurch zur Berneinung des Willens zum Leben, enthalten. Denn die Vorschrift (Math. 5, 40 ff.), allen an uns gemachten Forderungen unbedingt Folge zu leiften, Dem, der um die Tunika mit uns rechten will, auch noch das Pallium dazu zu geben, u. s. w., 5 imgleichen (ebendaselbst 6, 25-34) die Vorschrift, uns aller Gorgen für die Zukunft, sogar für den morgenden Tag, zu entschlagen und so in den Tag hinein zu leben, sind Lebensregeln, deren Befolgung unfehlbar zur ganglichen Armuth führt, und die demnach auf indirette Weise eben Das besagen, was Buddha den 10 Seinigen geradezu vorschreibt und durch sein eigenes Beispiel befräftigt hat: werfet Alles weg und werdet Biffchu, d.h. Bettler. Roch entschiedener tritt Dieses hervor in der Stelle Math. 10, 9-15, wo den Aposteln jedes Eigenthum, sogar Schuhe und Wanderstab, untersagt wird und sie auf das Betteln angewiesen 15 werden. Diese Borschriften sind nachmals die Grundlage der Bettelorden des Heil. Franciscus geworden (Bonaventurae vita S. Francisci, c. 3). Darum also sage ich, daß ber Geist der Chriftlichen Moral mit dem des Brahmanismus und Buddhais= mus identisch ift. - In Gemäßheit der gangen bier dargelegten 20 Unsicht, fagt auch Meister Edhard (Werke, Bd. I, S. 492): "Das schnellste Thier, das euch trägt zur Bollkommenheit, das ist Leiben."

## Rapitel 49.

## Die Heilsordnung.

Es giebt nur einen angeborenen Jrrthum, und es ist der, daß wir dasind, um glüdlich zu seyn. Angeboren ist er uns, weil er mit unserm Daseyn selbst zusammenfällt, und unser ganszes Wesen eben nur seine Paraphrase, ja unser Leib sein Monosgramm ist: sind wir doch eben nur Wille zum Leben; die suc 200 cessive Bestiedigung alles unsers Wollens aber ist was man durch den Begriff des Glüdes denkt.

25

So lange wir in diesem angeborenen Irrthum verharren, auch wohl gar noch durch optimistische Dogmen in ihm bestärkt werden, erscheint uns die Welt voll Widersprüche. Denn bei jedem Schritt, im Großen wie im Rleinen, muffen wir erfahren, 5 daß die Welt und das Leben durchaus nicht darauf eingerichtet find, ein gludliches Dasenn zu enthalten. Während nun hiedurch ber Gedankenlose sich eben bloß in der Wirklichkeit geplagt fühlt, tommt bei Dem, welcher denkt, gur Bein in der Realität noch die theoretische Perplexität hingu, warum eine Welt und ein Le-10 ben, welche doch ein Mal dazu dasind, daß man darin gludlich sei, ihrem Zwede so schlecht entsprechen? Sie macht vor ber Sand sich Luft in Stoffeufgern, wie: "Ach, warum sind ber Thranen unter'm Mond so viel?" u. dergl. m., in ihrem Gefolge aber tommen beunruhigende Strupel gegen die Boraussehungen jener 15 vorgefaßten optimistischen Dogmen. Immerhin mag man dabei versuchen, die Schuld seiner individuellen Unglücksäligkeit bald auf bie Umstände, bald auf andere Menschen, bald auf sein eigenes Misgeschick, ober auch Ungeschick, zu schieben, auch wohl erkennen. wie Diese sammtlich dazu mitgewirft haben; Dieses andert boch 20 nichts in dem Ergebnig, daß man den eigentlichen Zwed des Lebens, der ja im Glüdlichsenn bestehe, verfehlt habe; worüber dann die Betrachtung, zumal wann es mit dem Leben ichon auf bie Neige geht, oft sehr niederschlagend ausfällt: baber tragen fast alle ältlichen Gesichter den Ausdrud Dessen, was man auf 25 Englisch disappointment nennt. Ueberdies aber hat uns bis dahin ichon jeder Tag unsers Lebens gelehrt, daß die Freuden und Genuffe, auch wenn erlangt, an sich felbst trugerisch sind, nicht leisten was sie versprechen, das Herz nicht zufrieden stellen und endlich ihr Besit wenigstens durch die sie begleitenden, oder 30 aus ihnen entspringenden Unannehmlichkeiten vergällt wird; während hingegen die Schmerzen und Leiden sich als sehr real erweisen und oft alle Erwartung übertreffen. - So ist denn allerdings im Leben Alles geeignet, uns von jenem ursprünglichen Irrthum gurudgubringen und uns gu überzeugen, daß der Zwed 35 unsers Dasenns nicht der ist, glüdlich zu senn. Ja, wenn näher und unbefangen betrachtet, stellt das Leben sich vielmehr dar, wie gang eigentlich barauf abgesehen, bag wir uns nicht glüdlich darin fühlen sollen, indem dasselbe, durch seine gange Beschaffenheit, den Charafter trägt von etwas, daran uns der Geschmad benommen, das uns verleidet werden soll und davon wir, als von einem Jrrthum, gurudgukommen haben, damit unser Berg von der Sucht zu genießen, ja, zu leben, geheilt und von der Welt abgewendet werde. In diesem Sinne ware es demnach 5 richtiger, ben 3wed bes Lebens in unser Webe, als in unser Wohl zu sehen. Denn die Betrachtungen am Schlusse des vorigen Rapitels haben gezeigt, dak, je mehr man leidet, desto eher ber wahre Zwed des Lebens erreicht, und je glüdlicher man lebt, besto weiter er hinausgeschoben wird. Diesem entspricht sogar der 10 Schluß des letten Briefes des Senefa: bonum tunc habebis tuum, quum intelliges infelicissimos esse felices: welcher allerbings auf einen Einfluß des Chriftenthums zu deuten scheint. -Auch die eigenthümliche Wirfung des Trauerspiels beruht im Grunde darauf, daß es jenen angeborenen Jrrthum erschüttert, 15 indem es die Bereitelung des menschlichen Strebens und die Nichtigkeit dieses gangen Dasenns an einem großen und frappanten Beispiel lebhaft veranschaulicht und hiedurch den tiefften Sinn des Lebens aufschlieft; weshalb es als die erhabenste Dichtungs= art anerkannt ist. - Wer nun, auf dem einen oder dem andern 20 Wege, von jenem uns a priori einwohnenden Jrrthum, jenem πρωτον ψευδος unfers Dasenns, zurückgekommen ist, wird bald Alles in einem andern Lichte sehen und jest die Welt, wenn auch nicht mit seinem Wunsche, doch mit seiner Ginsicht in Ginklang finden. Die Unfälle, jeder Art und Größe, wenn sie ihn auch 25 schmerzen, werden ihn nicht mehr wundern; da er eingesehen hat, daß gerade Schmerz und Trubsal auf den wahren 3wed des Lebens, die Abwendung des Willens von demselben, hinarbeiten. Dies wird ihm sogar, bei Allem was geschehen mag, eine wunbersame Gelassenheit geben, ber ähnlich, mit welcher ein Rranker, 30 der eine lange und veinliche Rur gebraucht, den Schmerz derselben als ein Anzeichen ihrer Wirksamkeit erträgt. — Deutlich genug spricht aus dem gangen menschlichen Dasenn das Leiden als die mahre Bestimmung desselben. Das Leben ist tief darin eingesenkt und kann ihm nicht entgehen: unser Eintritt in dasselbe 85 geschieht unter Thranen, sein Berlauf ist im Grunde immer tragisch, und noch mehr sein Ausgang. Ein Anstrich von Absichtlichkeit hierin ist nicht zu verkennen. In der Regel fährt das

Schidsal bem Menschen im Sauptzielpunkt seiner Buniche und Bestrebungen auf eine raditale Weise burch den Sinn; wodurch alsdann sein Leben eine tragische Tendenz erhält, vermöge welcher es geeignet ist, ihn von der Sucht, deren Darstellung jede indib viduelle Existenz ist, zu befreien und ihn dahin zu führen, daß er vom Leben scheidet, ohne den Wunsch nach ihm und seinen Freuden zurudzubehalten. Das Leiden ist in der That der Läuterungsprocek, durch welchen allein, in den meisten Fällen, der Mensch geheiligt, d. h. von dem Irrweg des Willens zum Leben zurud-10 geführt wird. Dem entsprechend wird in den Christlichen Erbauungsbüchern so oft die Heilsamkeit des Kreuzes und Leidens erörtert und ist überhaupt sehr passend bas Rreug, ein Wertzeug des Leidens, nicht des Thuns, das Symbol der Christlichen Religion. Ja, schon der noch judische, aber so philosophische Robe-16 leth fagt mit Recht: "Es ist Trauern besfer, benn Lachen: benn burch Trauern wird das Berg gebessert" (7, 4). Unter der Bezeichnung des δευτερος πλους habe ich das Leiden gewissermaaken als ein Surrogat der Tugend und Heiligkeit dargestellt: hier aber muß ich das fühne Wort aussprechen, daß wir, Alles wohl er-20 wogen, für unser Seil und Erlösung mehr zu hoffen haben von Dem, was wir leiden, als von Dem, was wir thun. Gerade in diesem Sinne saat Lamartine, in seiner Hymne à la douleur, den Schmerg anredend, fehr ichon:

Tu me traites sans doute en favori des cieux,
Car tu n'épargnes pas les larmes à mes yeux.
Eh bien! je les reçois comme tu les envoies,
Tes maux seront mes biens, et tes soupirs mes joies.
Je sens qu'il est en toi, sans avoir combattu,
Une vertu divine au lieu de ma vertu,
Que tu n'es pas la mort de l'âme, mais sa vie,
Que ton bras, en frappant, guérit et vivifie.

25

80

Hat also schon das Leiden eine solche heiligende Kraft, so wird diese in noch höherm Grade dem mehr als alles Leiden gestürchteten Tode zukommen. Dem entsprechend wird eine der Ehrsturcht, welche großes Leiden uns abnöthigt, verwandte vor jedem Gestorbenen gefühlt, ja, jeder Todesfall stellt sich gewissermaaßen als eine Art Apotheose oder Heiligsprechung dar; daher wir den Leichnam auch des unbedeutendesten Menschen nicht ohne Ehrsucht

betrachten, und sogar, so seltsam an dieser Stelle die Bemerfung flingen mag, vor jeder Leiche die Wache ins Gewehr tritt. Das Sterben ist allerdings als der eigentliche Zwed des Lebens anausehen: im Augenblid desselben wird alles Das entschieden, was durch den gangen Berlauf des Lebens nur vorbereitet und ein- n geleitet war. Der Tod ist das Ergebnik, das Résumé des Lebens, oder die zusammengezogene Summe, welche die gesammte Belehrung, die das Leben vereinzelt und stüdweise gab, mit Einem Male ausspricht, nämlich biese, daß das ganze Streben, dessen Erscheinung das Leben ist, ein vergebliches, eitles, sich wider- 10 sprechendes war, von welchem zurückgekommen zu senn eine Erlösung ist. Wie die gesammte, langsame Begetation ber Pflanze sich verhält zur Frucht, die mit Einem Schlage jest hundertfach leistet, was jene allmälig und studweise; so verhält sich das Le= ben, mit seinen Sindernissen, getäuschten Soffnungen, vereitelten 15 Planen und stetem Leiden, zum Tode, der Alles, Alles, was der Mensch gewollt hat, mit Einem Schlage zerstört und so der Belehrung, die das Leben ihm gab, die Krone aufsekt. - Der vollbrachte Lebenslauf, auf welchen man sterbend gurudblidt, hat auf den ganzen, in dieser untergehenden Individualität sich ob= 20 jektivirenden Willen eine Wirkung, welche ber analog ist, die ein Motiv auf das Handeln des Menschen ausübt: er giebt nämlich demselben eine neue Richtung, welche sonach das moralische und wesentliche Resultat des Lebens ist. Eben weil ein plöklicher Tod diesen Rudblid unmöglich macht, sieht die Rirche einen 25 solchen als ein Unglud an, um deffen Abwendung gebetet wird. Weil sowohl dieser Rudblid, wie auch die deutliche Vorhersicht des Todes, als durch Bernunft bedingt, nur im Menschen, nicht im Thiere, möglich ist, und deshalb auch nur er den Becher des Todes wirklich leert, ist die Menschheit die alleinige Stufe, auf 30 welcher der Wille sich verneinen und vom Leben gang abwenden kann. Dem Willen, der sich nicht verneint, verleiht jede Geburt einen neuen und verschiedenen Intellekt, — bis er die wahre Beschaffenheit des Lebens erkannt hat und in Folge hievon es nicht mehr will.

Bei dem naturgemäßen Berlauf kommt im Alter das Absterben des Leibes dem Absterben des Willens entgegen. Die Sucht nach Genüssen verschwindet leicht mit der Fähigkeit zu dens

selben. Der Anlag des heftigsten Wollens, der Brennpunkt des Willens, der Geschlechtstrieb, erlischt querft, wodurch der Mensch in einen Stand versett wird, ber bem ber Unschuld, die vor ber Entwidelung des Genitalsnstems da war, ähnlich ist. Die Illub sionen, welche Chimaren als höchst wünschenswerthe Güter barstellten, verschwinden, und an ihre Stelle tritt die Erkenntniß der Nichtigkeit aller irdischen Guter. Die Gelbstsucht wird burch die Liebe zu den Rindern verdrängt, wodurch der Mensch schon anfängt mehr im fremden Ich zu leben, als im eigenen, welches 10 nun bald nicht mehr senn wird. Dieser Berlauf ist wenigstens der wünschenswerthe: es ist die Euthanasie des Willens. In Soffnung auf denselben ist dem Brahmanen verordnet, nach Burudlegung der besten Lebensjahre, Eigenthum und Familie gu verlassen und ein Einsiedlerleben gu führen. (Menu, B. 6.) Aber 15 wenn, umgekehrt, die Gier die Rahigkeit gum Genießen überlebt, und man jest einzelne, im Leben verfehlte Genusse bereuet, statt die Leerheit und Nichtigkeit aller einzusehen; und wenn sobann an die Stelle ber Gegenstände ber Lufte, für welche ber Sinn abgestorben ift, der abstratte Repräsentant aller dieser Ge-20 genstände, das Geld, tritt, welches nunmehr die selben heftigen Leidenschaften erregt, die ehemals von den Gegenständen wirtlichen Genusses, verzeihlicher, erwedt wurden, und also jest, bei abgeftorbenen Sinnen, ein leblofer aber ungerftorbarer Gegenftand mit gleich ungerstörbarer Gier gewollt wird; ober auch wenn, auf 25 gleiche Weise, das Dasenn in der fremden Meinung die Stelle des Dasenns und Wirkens in der wirklichen Welt vertreten soll und nun die aleichen Leidenschaften entzündet: - bann hat sich. im Geig, ober in der Chrsucht, der Wille sublimirt und vergeistigt, dadurch aber sich in die lette Festung geworfen, in welso der nur noch der Tod ihn belagert. Der Zwed des Dasenns ist verfehlt.

Alle diese Betrachtungen liesern eine nähere Erklärung der im vorigen Kapitel durch den Ausdruck deviegos nlovs bezeicheneten Läuterung, Wendung des Willens und Erlösung, welche durch die Leiden des Lebens herbeigeführt wird und ohne Zweisel die häusigste ist. Denn sie ist der Weg der Sünder, wie wir Alle sind. Der andere Weg, der, mittelst bloßer Erkenntniß und demnächst Aneignung der Leiden einer ganzen Welt, eben dahin

führt, ist die schmale Strake der Auserwählten, der Beiligen, mithin als eine seltene Ausnahme zu betrachten. Ohne jenen erstern wurde daher fur die Meisten fein Seil zu hoffen senn. Ingwischen sträuben wir uns, benselben gu betreten, und streben vielmehr, mit allen Kräften, uns ein sicheres und angenehmes 6 Dasenn zu bereiten, wodurch wir unsern Willen immer fester an das Leben ketten. Umgekehrt handeln die Asketen, welche ihr Leben absichtlich möglichst arm, hart und freudenleer machen, weil sie ihr mahres und lettes Wohl im Auge haben. Aber für uns forgt das Schidsal und der Lauf der Dinge besser, als wir selbst, 10 indem es unsere Unstalten zu einem Schlaraffenleben, beffen Thörichtes schon an seiner Rurze, Bestandlosigkeit, Leerheit und Beschliekung durch den bittern Tod erkennbar genug ist, allent= halben vereitelt, Dornen über Dornen auf unsern Bfad streuet und das heilsame Leiden, das Panakeion unsers Jammers, uns überall 15 entgegen bringt. Wirklich ist was unserm Leben seinen wunderlichen und zweideutigen Charafter giebt Dieses, daß darin zwei einander diametral entgegengesette Grundzwede sich beständig freugen: ber des individuellen Willens, gerichtet auf chimarisches Glud, in einem ephemeren, traumartigen, täuschenden Dasenn, 20 wo hinsichtlich des Bergangenen Glud und Unglud gleichgültig sind, das Gegenwärtige aber jeden Augenblid gum Bergangenen wird; und der des Schickfals, sichtlich genug gerichtet auf Zerstörung unsers Glüds und dadurch auf Mortifikation unsers Willens und Aufhebung des Wahnes, der uns in den Banden 25 diefer Welt gefesselt halt.

Die gangbare, besonders protestantische Ansicht, daß der Zwed des Lebens ganz allein und unmittelbar in den moraslischen Tugenden, also in der Ausübung der Gerechtigkeit und Menschenliebe liege, verräth ihre Unzulänglichkeit schon dadurch, 30 daß so erbärmlich wenig wirkliche und reine Moralität unter den Menschen angetroffen wird. Ich will gar nicht von hoher Tusgend, Edelmuth, Großmuth und Selbstausopferung reden, als welchen man schwerlich anders, als in Schauspielen und Rosmanen begegnet senn wird; sondern nur von jenen Tugenden, 35 die Jedem zur Pflicht gemacht werden. Wer alt ist, denke zustüd an alle Die, mit welchen er zu thun gehabt hat; wie viele auch nur wirklich und wahrhaft ehrliche Leute werden ihm wohl

vorgekommen senn? Waren nicht bei Weitem die Meisten, trok ihrem ichaamlosen Auffahren beim leisesten Berdacht einer Unredlichkeit, oder nur Unwahrheit, gerade heraus gesagt, das wirkliche Gegentheil? War nicht niederträchtiger Eigennut, granzens lose Geldgier, wohlverstedte Gaunerei, bazu giftiger Neid und teuflische Schabenfreude, so allgemein herrschend, daß die fleinste Ausnahme davon mit Bewunderung aufgenommen wurde? Und die Menschenliebe, wie höchst selten erstredt sie sich weiter, als bis zu einer Gabe des so fehr Entbehrlichen, daß man es nie 10 vermissen fann? Und in solchen, so überaus seltenen und schwa= den Spuren von Moralität sollte ber gange Zwed bes Dasenns liegen? Sett man ihn hingegen in die gangliche Umfehrung dieses unfers Wefens (welches bie eben befagten ichlechten Früchte trägt), herbeigeführt durch das Leiden; so gewinnt die Sache ein An-15 sehen und tritt in Uebereinstimmung mit dem thatsächlich Borliegenden. Das Leben stellt sich alsbann bar als ein Läuterungs= proces, dessen reinigende Lauge der Schmerz ift. Ist ber Proces vollbracht, so läßt er die ihm vorhergegangene Immoralität und Schlechtigkeit als Schlade zurud, und es tritt ein, was der Beda 20 fagt: finditur nodus cordis, dissolvuntur omnes dubitationes, ejusque opera evanescunt.

## Rapitel 50.

## Epiphilosophie.

Am Schlusse meiner Darstellung mögen einige Betrachtungen 25 über meine Philosophie selbst ihre Stelle finden. — Dieselbe maaßt sich, wie schon gesagt, nicht an, das Dasenn der Welt aus seinen letzten Gründen zu erklären: vielmehr bleibt sie bei dem Thatsächlichen der äußern und innern Erfahrung, wie sie Jedem zugänglich sind, stehen, und weist den wahren und tiese sten Jusammenhang derselben nach, ohne jedoch eigentlich darüber hinauszugehen zu irgend außerweltlichen Dingen und deren Bershältnissen zur Welt. Sie macht demnach keine Schlüsse auf das jenseit aller möglichen Erfahrung Vorhandene, sondern liesert bloß

die Auslegung des in der Außenwelt und dem Gelbstbewuftsenn Gegebenen, begnügt fich also damit, das Wesen der Welt, feinem innern Zusammenhange mit sich felbst nach, zu begreifen. Sie ift folglich immanent, im Rantischen Sinne bes Worts. Eben deshalb aber lakt sie noch viele Fragen übrig, nämlich s warum das thatsächlich Nachgewiesene so und nicht anders sei, u. s. w. Allein alle solche Fragen, oder vielmehr die Antworten barauf, sind eigentlich transscendent, b. h. sie lassen sich mittelst ber Formen und Funktionen unsers Intellekts nicht denken, geben in diese nicht ein: er verhalt sich baher zu ihnen wie unsere Sinn- 10 lichkeit zu etwanigen Gigenschaften der Rörper, für die wir feine Sinne haben. Man fann 3. B., nach allen meinen Auseinandersehungen, noch fragen, woraus benn dieser Wille, welcher frei ist sich zu bejahen, wovon die Erscheinung die Welt, oder gu verneinen, wovon wir die Erscheinung nicht tennen, entsprungen 15 sei? welches die jenseit aller Erfahrung liegende Fatalität sei, welche ihn in die höchst mikliche Alternative, als eine Welt, in ber Leiden und Tod herrscht, zu erscheinen, oder aber sein eigenstes Wesen zu verneinen, versett habe? oder auch, was ihn vermocht haben moge, die unendlich porzuziehende Ruhe des fäligen 20 Nichts zu verlassen? Ein individueller Wille, mag man hingufügen, tann ju seinem eigenen Berderben allein burch Irrthum bei ber Wahl, also durch Schuld ber Erkenntnik, sich hinlenken: aber der Wille an sich, vor aller Erscheinung, folglich noch ohne Erkenntnik, wie konnte er irre gehen und in das Berderben 25 seines jegigen Zustandes gerathen? woher überhaupt der große Mikton, der diese Welt durchdringt? Ferner kann man fragen, wie tief, im Wesen an sich der Welt, die Wurzeln der Individualität geben? worauf sich allenfalls noch antworten liebe: sie gehen so tief, wie die Bejahung des Willens zum Leben; wo 20 Die Berneinung eintritt, hören sie auf: benn mit der Bejahung lind sie entsprungen. Aber man könnte wohl gar die Frage aufwerfen: "Was ware ich, wenn ich nicht Wille zum Leben ware?" und mehr bergleichen. - Auf alle folche Fragen ware gunächst zu antworten, daß der Ausdrud der allgemeinsten und durch- 35 gangigsten Form unsers Intellekts ber San vom Grunde ift, daß aber dieser eben deshalb nur auf die Erscheinung, nicht auf das Wesen an sich der Dinge Anwendung findet: auf ihm allein

aber beruht alles Woher und Warum. In Folge der Kantischen Philosophie ist er nicht mehr eine aeterna veritas, sondern blok Die Form, d. i. Funktion, unsers Intellekts, der wesentlich ein cerebraler und ursprünglich ein blokes Wertzeug gum Dienste un-5 sers Willens ist, welchen, nebst allen seinen Objektivationen, er baber voraussett. Un seine Formen aber ift unser gesammtes Erfennen und Begreifen gebunden: demgufolge muffen wir Alles in der Zeit, mithin als ein Borber oder Nachher, sodann als Ursach und Wirkung, wie auch als oben, unten, Ganzes und 10 Theile u.f. w. auffassen und konnen aus dieser Sphare, worin alle Möglichkeit unsers Erkennens liegt, gar nicht heraus. Diese Formen nun aber sind den hier aufgeworfenen Problemen durch= aus nicht angemessen, noch beren Lösung, gesett sie ware gegeben, zu fassen irgend geeignet und fahig. Darum stoken wir mit un-15 ferm Intellekt, diesem blogen Willens-Werkzeug, überall an unauflösliche Probleme, wie an die Mauer unsers Rerkers. — Ueberdies aber läßt sich wenigstens als wahrscheinlich annehmen, bag von allem jenen Nachgefragten nicht bloß für uns teine Erkenntnik möglich sei, sondern überhaupt feine, also nie und 20 nirgends; daß nämlich jene Berhältnisse nicht bloß relativ, sondern absolut unerforschlich seien; daß nicht nur niemand sie wisse. sondern daß sie an sich selbst nicht wigbar seien, indem sie in die Form der Erfenntnig überhaupt nicht eingehen. (Dies entspricht Dem, was Stotus Erigena sagt, de mirabili divina igno-25 rantia, qua Deus non intelligit quid ipse sit. Lib. II.) Denn die Erfennbarkeit überhaupt, mit ihrer wesentlichsten, daher stets nothwendigen Form von Subjett und Objett, gehört bloß ber Erscheinung an, nicht bem Wesen an sich ber Dinge. Bo Erkenntnig, mithin Vorstellung ist, da ist auch nur Erso scheinung, und wir stehen baselbst ichon auf bem Gebiete ber Erscheinung: ja, die Erkenntnig überhaupt ist uns nur als ein Gehirnphanomen befannt, und wir sind nicht nur unberechtigt, sondern auch unfähig, sie anderweitig zu benten. Was die Belt als Welt sei, lagt sich verstehen: sie ist Erscheinung, und wir 85 können, unmittelbar aus uns selbst, vermöge des wohlzerlegten Selbstbewußtsenns, das darin Erscheinende erkennen: bann aber laft fich, mittelft biefes Schluffels gum Befen ber Belt, bie gange Erscheinung, ihrem Zusammenhange nach, entziffern; wie

ich glaube dies geleistet zu haben. Aber verlassen wir die Welt, um die oben bezeichneten Fragen zu beantworten; so haben wir auch den gangen Boden verlassen, auf dem allein nicht nur Berfnüpfung nach Grund und Folge, sondern selbst Ertenntnik überhaupt möglich ist: dann ist Alles instabilis tellus, innabilis 5 unda. Das Wesen der Dinge por ober jenseit der Welt und folglich jenseit des Willens, steht keinem Forschen offen; weil die Erkenntniß überhaupt selbst nur Phänomen ist, daher nur in der Welt Statt findet, wie die Welt nur in ihr. Das innere Wesen an sich der Dinge ist kein erkennendes, kein Intellekt, sondern ein 10 erkenntnikloses: die Erkenntnik kommt erst als ein Accidenz, ein Hülfsmittel ber Erscheinung jenes Wesens, hinzu, kann baber es selbst nur nach Maakgabe ihrer eigenen, auf gang andere Zwede (die des individuellen Willens) berechneten Beschaffenheit, mithin sehr unvollkommen, in sich aufnehmen. Hieran liegt es, daß vom 15 Dasenn, Wesen und Ursprung ber Welt ein vollständiges, bis auf den lekten Grund gehendes und jeder Anforderung genügendes Berftändnig unmöglich ift. Go viel von den Grangen meiner und aller Philosophie. -

Das &v na nav, d. h. daß das innere Wesen in allen Din= 20 gen schlechthin Eines und dasselbe sei, hatte, nachdem die Eleaten, Stotus Erigena, Jordan Bruno und Spinoza es aussührlich gelehrt und Schelling diese Lehre ausgestischt hatte, meine Zeit bereits begriffen und eingesehen. Aber was dieses Eine sei und wie es dazu komme sich als das Viele darzustellen, ist ein Problem, 25 dessen Lösung man zuerst bei mir sindet. — Ebenfalls hatte man, seit den ältesten Zeiten, den Menschen als Mikrokosmos ansgesprochen. Ich habe den Satz umgekehrt und die Welt als Maskranthropos nachgewiesen; sosen Wille und Borstellung ihr wie sein Wesen erschöpft. Offenbar aber ist es richtiger, die Welt aus 30 dem Menschen verstehen zu lehren, als den Menschen aus der Welt: denn aus dem unmittelbar Gegebenen, also den Selbstsbewußtsenn, hat man das mittelbar Gegebene, also das der äußern Anschauung, zu erklären; nicht umgekehrt.

Mit den Pantheisten habe ich nun zwar jenes &r Rai nar 35 gemein, aber nicht das nar deos; weil ich über die (im weitesten Sinne genommene) Erfahrung nicht hinausgehe und noch weniger mich mit den vorliegenden Datis in Widerspruch sehe. Stotus

Erigena erflärt, im Sinne bes Pantheismus gang tonsequent, jede Erscheinung für eine Theophanie: bann muk aber biefer Begriff auch auf die ichredlichen und icheuflichen Erscheinungen übertragen werden: saubere Theophanien! Was mich ferner von 5 den Pantheisten unterscheibet, ift hauptsächlich Folgendes. 1) Daß ihr Beos ein x, eine unbekannte Größe ift, der Wille hingegen unter allem Möglichen bas uns am genauesten Bekannte, bas allein unmittelbar Gegebene, daher gur Erklärung des Uebrigen ausschließlich Geeignete. Denn überall muß das Unbekannte aus 10 bem Bekannteren erklärt werden; nicht umgekehrt. - 2) Daß thr veos sich manifestirt animi causa, um seine Herrlichkeit zu entfalten, oder gar sich bewundern zu lassen. Abgesehen von der ihm hiebei untergelegten Eitelkeit, sind sie badurch in den Fall gesett, die folossalen Uebel der Welt hinmegsophisticiren gu 15 muffen: aber die Welt bleibt in ichreiendem und entsetlichem Widerspruch mit jener phantasirten Bortrefflichkeit stehen. Bei mir hingegen tommt ber Wille durch seine Objektivation, wie fie auch immer ausfalle, gur Gelbsterkenntniß, wodurch feine Aufhebung, Wendung, Erlösung, möglich wird. Auch hat bemgemäß 20 bei mir allein die Ethik ein sicheres Fundament und wird vollständig durchgeführt, in Uebereinstimmung mit den erhabenen und tiefgedachten Religionen, also dem Brahmanismus, Buddhaismus und Christenthum, nicht bloß mit dem Judenthum und Islam. Auch die Metaphysik des Schönen wird erst in Folge meiner 25 Grundwahrheiten vollständig aufgeklärt, und braucht nicht mehr sich hinter leere Worte gu flüchten. Bei mir allein werden die Uebel der Welt in ihrer gangen Größe redlich eingestanden: sie können dies, weil die Antwort auf die Frage nach ihrem Ursprung gusammenfällt mit der auf die nach dem Ursprung der 20 Welt. Singegen ist in allen andern Systemen, weil sie sammt= lich optimistisch sind, die Frage nach dem Ursprung des Uebels die stets wieder hervorbrechende unheilbare Rrankheit, mit welcher behaftet sie sich, unter Balliativen und Quadsalbereien, dahinschleppen. - 3) Daß ich von der Erfahrung und dem natur= 35 lichen. Jedem gegebenen Gelbstbewuftsenn ausgehe und auf den Willen als das einzige Metaphysische hinleite, also den aufsteigenden, analytischen Gang nehme. Die Pantheisten hingegen geben, umgekehrt, ben berabsteigenden, ben innthetischen : von ihrem Schopenhauer. II.

Deos, den sie, wenn auch bisweilen unter dem Namen substantia ober Absolutum, erbitten ober ertrogen, gehen sie aus, und dieses völlig Unbekannte soll dann alles Bekanntere erklären. - 4) Daß bei mir die Welt nicht die ganze Möglichkeit alles Senns ausfüllt, sondern in dieser noch viel Raum bleibt für Das, was 5 wir nur negativ bezeichnen als die Berneinung des Willens zum Pantheismus hingegen ist wesentlich Optimismus: ist aber die Welt das Beste, so hat es bei ihr sein Bewenden. -5) Daß den Vantheisten die anschausiche Welt, also die Welt als Vorstellung, eben eine absichtliche Manifestation des ihr inwoh- 10 nenden Gottes ist, welches keine eigentliche Erklärung ihres Hervortretens enthält, vielmehr selbst einer bedarf: bei mir hingegen findet die Welt als Vorstellung sich bloß per accidens ein, inbem der Intellekt, mit seiner äußern Anschauung, junächst nur das medium der Motive für die vollkommeneren Willenserscheis 15 nungen ist, welches sich allmälig zu jener Objektivität der Anschaulichkeit steigert, in welcher die Welt dasteht. In diesem Sinne wird von ihrer Entstehung, als anschaulichen Objektes, wirklich Rechenschaft gegeben, und zwar nicht, wie bei jenen, mittelst un= haltbarer Kiktionen. 20

Da, in Kolge der Kantischen Kritik aller spekulativen Theologie, die Philosophirenden in Deutschland sich fast alle auf den Spinoga gurudwarfen, so daß die gange unter dem Namen der Nachkantischen Philosophie bekannte Reihe verfehlter Bersuche bloß geschmadlos aufgeputter, in allerlei unverständliche Reden gehüllter 25 und noch sonst verzerrter Spinozismus ift; will ich, nachdem ich das Berhältniß meiner Lehre zum Pantheismus überhaupt dargelegt habe, noch das, in welchem sie zum Spinozismus insbesondere fteht, bezeichnen. Bu diesem also verhält sie sich wie bas Neue Testament zum alten. Was nämlich das Alte Testament mit dem 30 neuen gemein hat ist der selbe Gott-Schöpfer. Dem analog, ist bei mir, wie bei Spinoza, die Welt aus ihrer innern Kraft und burch sich selbst ba. Allein beim Spinoga ist seine substantia aeterna, das innere Wesen der Welt, welches er selbst Deus betitelt, auch seinem moralischen Charafter und seinem Werthe 35 nach, der Jehova, der Gott-Schöpfer, der seiner Schöpfung Beifall klatscht und findet, daß Alles portrefflich gerathen sei, navra nada diar. Spinoza hat ihm weiter nichts, als die Persönlich=

keit entzogen. Auch bei ihm also ist die Welt und Alles in ihr gang vortrefflich und wie es senn soll: daher hat der Mensch weiter nichts zu thun, als vivere, agere, suum Esse conservare, ex fundamento proprium utile quaerendi (Eth. IV, pr. 67): 5 er soll eben sich seines Lebens freuen, so lange es währt; gang nach Roheleth, 9, 7-10. Rurg, es ist Optimismus: daber ist die ethische Seite schwach, wie im Alten Testament, ja, sie ist sogar falich und jum Theil emporend\*). - Bei mir hingegen ist ber Wille, oder das innere Wesen der Welt, feineswegs der Jehova. 10 vielmehr ist es gleichsam der gekreuzigte Seiland, oder aber der gefreuzigte Schächer, je nachdem es sich entscheibet: bemaufolge stimmt meine Ethit auch gur Christlichen durchweg und bis gu ben höchsten Tendengen dieser, wie nicht minder zu der des Brahmanismus und Buddhaismus. Spinoga hingegen fonnte 15 den Juden nicht los werden: quo semel est imbuta recens servabit odorem. Gang Judisch, und im Berein mit dem Bantheismus obendrein absurd und abscheulich zugleich, ist seine Berachtung ber Thiere, welche auch er, als bloke Sachen zu unserm Gebrauch, für rechtlos erflärt: Eth. IV, appendix, c. 27. -20 Bei dem Allen bleibt Spinoga ein fehr großer Mann. Aber um seinen Werth richtig zu schäken, muß man sein Berhältniß jum Cartesius im Auge behalten. Dieser hatte die Natur in Geist und Materie, b. i. bentende und ausgedehnte Substang, scharf gespalten, und eben so Gott und Welt im völligen Gegen-25 fat zu einander aufgestellt: auch Spinoga, so lange er Cartesianer war, lehrte das Alles, in seinen Cogitatis metaphysicis, c. 12, i. 3. 1665. Erst in seinen letten Jahren sah er bas Grundfaliche jenes zwiefachen Dualismus ein: und demaufolge besteht seine eigene Philosophie hauptsächlich in der in-30 diretten Aufhebung jener zwei Gegensate, welcher er jedoch, theils um seinen Lehrer nicht zu verlegen, theils um weniger anstößig

<sup>\*)</sup> Unusquisque tantum juris habet, quantum potentiâ valet. Tract. pol., c. 2, §. 8. — Fides alicui data tamdiu rata manet, quamdiu ejus, qui fidem dedit, non mutatur voluntas. Ibid. §. 12. — Uniuscujusque jus 35 potentiâ ejus definitur. Eth. IV, pr. 37, schol. 1. — Besonders ist das 16. Kapitel des Tractatus theologico-politicus das rechte Kompendium der Immoralität Spinozischer Philosophie.

au senn, mittelst einer streng dogmatischen Form, ein positives Ansehen gab, obgleich ber Gehalt hauptsächlich negativ ift. Diesen negativen Sinn allein hat auch seine Identifitation ber Welt mit Gott. Denn die Welt Gott nennen heift nicht fie erklaren: fie bleibt ein Rathsel unter diesem Namen, wie unter jenem. Aber 5 jene beiden negativen Wahrheiten hatten Werth für ihre Reit. wie für jede, in der es noch bewufte, oder unbewufte Cartesianer giebt. Mit allen Philosophen vor Lode hat er den großen Fehler gemein, von Begriffen auszugehen, ohne vorher deren Ursprung untersucht zu haben, wie da sind Substanz, Ursach u. s. w., die 10 dann bei solchem Verfahren eine viel zu weit ausgedehnte Geltung erhalten. - Die, welche, in neuester Reit, sich gum aufgekommenen Neo-Spinozismus nicht bekennen wollten, wurden, wie 3. B. Jacobi, hauptsächlich durch das Schredbild des Fatalismus davon zurückgescheucht. Unter diesem nämlich ist jede 15 Lehre zu verstehen, welche das Dasenn der Welt, nebst der fritischen Lage des Menschengeschlechts in ihr, auf irgend eine absolute, d. h. nicht weiter erklärbare Rothwendigkeit gurudführt. Jene hingegen glaubten, es sei Alles daran gelegen, die Welt aus dem freien Willensatt eines außer ihr befindlichen Wesens 20 abzuleiten; als ob zum voraus gewiß ware, welches von Beiden richtiger, ober auch nur in Beziehung auf uns beffer mare. Besonders aber wird dabei das non datur tertium vorausgesett, und demgemäß hat jede bisherige Philosophie das Eine oder das Andere vertreten. Ich zuerst bin hievon abgegangen, indem ich 25 das Tertium wirklich aufstellte: der Willensakt, aus welchem die Welt entspringt, ift unser eigener. Er ist frei: benn ber Sat vom Grunde, von dem allein alle Nothwendigfeit ihre Bedeutung hat, ist bloß die Form seiner Erscheinung. Eben darum ist diese, wenn ein Mal da, in ihrem Berlauf durchweg nothwendig: in 30 Folge hievon allein können wir aus ihr die Beschaffenheit jenes Willensaktes erkennen und demgemäß eventualiter anders wollen.

# Die Welt

als

# Wille und Vorstellung.

Vo n

Arthur Schopenhauer.

Bweite, durchgängig verbesserte und sehr vermehrte Auflage.

## Zweiter Band,

welcher die Erganzungen zu ben vier Büchern bes ersten Bandes enthält.

Paucis natus est, qui populum aetatis suae cogitat. Sen.

Leipzig: F. A. Brockhaus.

1844.



#### Erster Anhang:

Abweichungen der zweiten, für diesen Band ersten Auflage (vom Jahre 1844) von der vorliegenden.

Geite und Beile:

III, 6 Zweite, burchgängig verbef= serte und sehr vermehrte Auflage. st. Dritte - Auflage.

V, 10 unvernünftigen st. vernunftlosen

V, 27 allgemeinere st. allgemeine [Druckf. in C]

3, Aberschrift; Zusatz nach Bandes: ober SS. 1-51 ber erften Aufl.

3, 3 unzählbare st. zahllose

3, 11 zahllosen st. unzählbaren

4, 6 waren [Drudf. in B] ft. ware

5, 1 vorerst st. vorläufig

5, 25 Runde st. Runde, [Druckf. in C]

6, 8 gar st. sogar

6, 10—16 Nimmermehr — anhäng: gen. fehlt

6, 22 dod, st. dod

7, 31 die ft. welche

8, 18 selbst fehlt

12, 9-10 Zusatz nach Bandes: (S. 18ff. d. ersten Aufl.)

13, 24 ungleich ft. fehr viel

13, 35-36 lieferte die Kritik der Gehirnfunktionen ft. aber - geliefert

14, 2—4 sei. st. ist — unmöglich.

14, 20 Der Rontrovers ft. Die Rontroperse

14, 30 führte st. hat

14, 32 geführt fehlt

Seite und Zeile:

15, 21-24 Eine - haben. fehlt

15, 34 unangefochtener fehlt

16, 6 die st. welche

17, 8 Zusah nach Bandes: oder S. 193-208 ber ersten Aufl.

17, 13 hat aber st. hat

18, 36 der st. aller

19, 23 Zusatz nach Bandes: (S. 40 der ersten Aufl.)

19, 34 als st. wie

21, 31 Misverstand ft. Migverständ-

22, 20—21 Aber — hinaus. fehlt

22, 21 Denn hier sind und bleiben wir st. Wir - bleiben

23, 38 für das st. zum

24, 1 für das st. zum

24, 7-8 geregelte fehlt

24, 8 Bewegung st. Bewegungen

27, 29 erschallte st. erscholl

28, 26 schon 1816 fehlt

28, 27—28 Farben", st. Farben", (in zweiter Auflage 1854) [Stellg. des Kommas Druckf. in C]

28, 28 (in — 1854) fehlt

28, 33-35 am - §. 21. fehlt

28, 35—36 über — Gegenstand fehlt 30, 10—12 Die — verarbeitet. fehlt

30, 30—31, 10 Physiologisch — hat. fehlt

31, 10 Denn st. Also

31, 11 für ft. in Bezug auf

31, 22-23 Dieselbe ft. Eben diese

31, 23 Tone ft. Laute

32, 33-34 während - ift. fehlt

33, 19 und hervorgerufen fehlt

33, 20-34, 12 Im - beweist. fehlt

34, 12—14 Aus jener passiven Natur des Gehörs erklärt es sich, daß st. Aus — welcher

34, 18 weit st. so tief

34, 36 zu hören bekame. ft. anzuhören hätte.

35, 37-38 Ein - Parerga. fehlt

36, 17-22 Wie - gurudruft. fehlt

36, 32—37, 2 und enthält, als solches, feine besondere Weisheit; st. Parmenides — wie

37, 5—12 aber st. Eigentlich — aufstellen:

37, 13 (die mathematischen) fehlt

38, 10 (es war irrthümlich, daß man dem Faulthier 9 zuschrieb) st. Anmerkung

39, 23-38 Anmerkung fehlt

40, 15-16 und - Physik fehlt

41, 19 ist selbst st. selbst ift

41, 27 für die außere ft. in der außern

41, 28—42, 6 Daß — verstehen. fehlt

42, 6 Aber nimmermehr st. Nimmers mehr also

42, 11 hatte st. hat

42, 23 60 st. stebzig

42, 33—34 Die Unstatthaftigkeit derselben habe ich bereits st. Schon — derselben

42, 35 (S. 82, 83) st. (S. 75 der zweiten Auflage)

43, 7—13 dessen — wiederholen. fehlt

43, 13—16 Denn zwischen der bloßen Sinnesempfindung und der Anschauung einer objektiven Welt ist noch ein mächtiger Unterschied und liegt eine weite Kluft: st. Daselbst — aufgedeckt:

Seite und Zeile:

46, 1 unverkehrbar st. unverkennbar

46, 5 unmittelbar fehlt

46, 14 Möglichkeit und ft. und

47, 31 wahren Gehalt ft. Gehalt

48, 2 vom st. über ben

48, 16 ausführlicheres st. ausführliches

48, 22—26 ει δε τουτο κ. τ. λ. [t. (Quidquid — ipso.)

48, 33 unmittelbar fehlt

49, 15 stets st. allemal

49, 36 unterliegen st. unterliegt

49, 36 dieses st. des

50, 2 also st. mithin

50, 16 40 st. sedizig

51, 17—18 endlich — S. 44, fehlt

51, 21 worüber — Orte fehlt

52, 7 abwärts und aufwärts st. vorwärts und rückwärts

52, 21 Bandes (S. 11 der ersten Aufl.) st. Bandes

52, 21—23 und — S. 77, fehlt

52, 35—37 also — verwechseln) fehlt

53, 9—11 hatte — §. 5) fehlt

53, 34 Zusatz nach Bandes: (erste Aufl. S. 12 und 13)

55, 9-12 Eben - werden, fehlt

55, 14 als - Existirenden, fehlt

55, Tafel [Nr.] 13) [aller drei Spalten] fehlt [mitfamt zugehörigem Text; dementsprechend läuft in B die Numerierung nur dis 27)

55, Tafel, Spalte 3, Nr. 1), Zeile 2 Materien st. Stoffe

55, Tafel, Spalte 3, Nr. 2), Zeile 1
(Stoffe) fehlt

57, 2 Aufl. S. 88. Rosenkranz' Aufl. st. Auflage — Ausgabe

57, 4 Wolff's st. Wolffs

57, 5—17 Was — aufstellen. fehlt

57, 18-19 und - Vordermann, fehlt

57, 26 woselbst er st. und — Schrift

57, 29—32 Sollen wir glauben, daß von dem Allen nichts zu Lapla-

cens Kunde gelangt sei? Dieser stellt st. diese — er

- 58, 24—25 Das §. 86. fehlt
- 58, 28 No. 17 ft. Nr. 18
- 61, 5 No. 17 st. Nr. 18
- 62, 2 unvernünftigen st. vernunft= losen
- 62, 19 zu st. auf
- 62, 20 Zusatz nach Bandes: ober S. 51—61 der ersten Aufl.
- 63, 6—8 durch deren Hülfe allein sogar das ganz Individuelle in seiner Ordnung und Verkettung zurückgerusen werden kann. st. deren werden.
- 63, 11 von jedem Einzelnen st. jedes Einzelnen
- 64, 5 haben fehlt
- 64, 35-36 und auf: fehlt
- 64, 37 Besinnung fehlt
- 65, 12-31 denn verwechseln. fehlt
- 65, 31—33 Dem Gesagten zufolge läßt das Berhältniß zwischen dem menschlichen und dem thierischen Intellekt sich auch so ausdrücken: st. Alles läßt:
- 66, 19 bisweilen fehlt
- 66, 34-36 Jur 1802. fehlt
- 68, 16 Behufs ft. zum Behuf
- 68, 32 berem [Drudf. in B] ft. beren
- 69, 12 das st. dies
- 71, 14—15 Ausg. der Krit. d. rein. Bern. — st. Ausgabe — Bersnunft".
- 71, 37 Zusat nach Bandes: (erste Aufl. S. 58)
- 72, 14 Sörer ft. Zuhörer
- 73, 10 40 st. fünfzig
- 75, 4 da st. de
- 75, 6—13 Damit kuriren. und beide Anmerkungen fehlen
- 76, 35 Zusatz nach Bandes: oder SS. 78—87 der ersten Aufl.
- 77, 15—18 Alles Mathematik. fehlt

Geite und Zeile:

- 77, 19 solchen ft. anschaulichen
- 77, 34-35 er und fehlt
- 78, 11—12 oder Erstaunen fehlt
- 78, 25 weil hat, fehlt
- 78, 37 hierdurch st. hiedurch
- 79, 38 die st. der
- 82, 25-26 Daher réflexion. fehlt
- 84, 4-6 Denn Berftand. fehlt
- 84, 6 diefen ft. Solchen
- 84, 8—9 übersehbaren st. übersehbarem
- 84, 9—10 noch st. noch noch [Drucks. in C]
- 86, 8—10 und read. und Anmerkung fehlt
- 86, 29 (multiscitia intellectum) fehlt
- 87, 23—24 dreißigsten, spätestens fünf und dreißigsten st. fünfunds dreißigsten, spätestens vierzigs sten
- 87, 24-26 ja sind fehlt
- 87, 26 diese st. sie
- 87, 26 Kombinationen st. Berkettungen
- 87, 27 sie sind die st. die
- 87, 26 diese st. sie
- 88, 5 die fehlt
- 88, 31—38 Anmerkung fehlt
- 90, 27 daran zu st. zu
- 90, 30-32 (unum motum) fehlt
- 94, 3 denn st. bann
- 95, 38—96, 15 Hiezu verneine. feblt
- 96, 16 An dergleichen Bernünfteleien aber st. Also Art
- 96, 30 Jusat nach Bandes: (erste Aufl. S. 97)
- 98, 9 eigentlich st. handgreiflich
- 99, 22-23 der st. welcher
- 99, 26-29 ist und fehlt
- 99, 29 bemgemäß fehlt
- 99, 31 solchen fehlt; einem st. bem
- 99, 34 Zusatz nach Bandes: ober SS. 87-91 der ersten Aufl.

100, 5 zu st. sich; zu denken ist st. sich benken läßt

100, 9 des st. eines solchen

100, 12 ihn realisirt, d. h. fehlt

100, 14-20 Ja - hat. fehlt

100, 27-31 Sogar - fei. - fehlt

101, 21—30 Das — ungezwungen.—
fehlt

101, 36—102, 1 Analog — foll. — fehlt

102, 10-28 im - nähernb. - fehlt

102, 28-29 fo, ft. Singegen - Art,

102, 30 Seele und Leib ft. Geist und Körper

102, 33 so st. so auch

102, 36 eben fehlt

103, 21-32 Sie - Inscription.fehlt

103, 32 Sie ft. Die Aequivoten

103, 35—36 eine dergleichen st. die jedem — liegende

103, 38 3. [t. I3. [Drudf. in C]

104, 23 denn st. dann

104, 28 nun st. davon

104, 31-105, 20 Dieser - ist. fehlt

105, 23 also st. oder

105, 32 folgende st. die folgenden

105, 32-38 Als - Ferner fehlt

106, 9-17 3wei - Wirfung".-fehlt

106, 20 beschützen st. unterstützen

106, 22 närrische Handlungen st. Handlungen

108, 7 so oft st. oft

108, 17—26 Dieses — übertrifft. — fehlt

108, 29 des Denkens st. Gedankens

109, 36-37 Man - nennen - fehlt

110, 5—6 Demgemäß — Neueren. fehlt

110, 7 er ft. ber humor

110, 8 ja st. und

110, 28 starb st. ist gestorben

110, 35—38 Als — hervorzutreten. fehlt

111, 16—112, 8 Sollte — wurde. fehlt

Seite und Zeile:

112, 22 den Kontrovers st. die Kontroverse

112, 28—29 ben ich vielleicht ein Mal veröffentlichen werde; ft. und mitgetheilt;

112, 32 Zusah nach Bandes: oder zu SS. 61—69 der ersten Aufl.

113, 21—23 Singegen läßt beim Kontrovers sich bisweilen einiger prattischer Rugen von der Logik ziehn, st. Singegen — ziehen,

113, 23 man st. wir

113, 26—27 zurückführt st. zurückführen; nachweist st. nachweisen

113, 28 einfache — Urtheile fehlt

113, 38 eben fehlt

114, 5 die st. welche

115, 2—13 Demnach — Stühle. fehlt

115, 14—15 obgleich — sondern, fehlt

115, 19—22 Namentlich — so. fehlt

116, 34-117, 3 Die - Römer? fehlt

118, 30—32 Das — haben: fehlt

118, 32 Demnach ist der Schluß ft. er ist demnach

120, 36 in [Drudf. beider Aufl., ft. im]

122, 10 Behufs ft. gum Behuf

123, 14 nur st. nun

125, 29 Das st. Dies

129, 31 Zusatz nach Bandes: oder zu SS. 72—74 der ersten Aufl.

130, 30—131, 2 und — nachgeben." fehlt

131, 31 Zusatz nach Bandes: ober S. S. 92-102 der ersten Aufl.

132, 4-5 Ein - evident. fehlt

133, 16—18(Methodi — dicitur.)fehlt

134, 12 benn st. bann

135, 4—5 Was — Azot! fehlt

135, 7—8 oder — Adverbium. fehlt

135, 8—9 und — barbiergesellenhaft fehlt

135, 26 widerwärtige fehlt.

135, 29 und fehlt

135, 31—34 während — scheint. fehlt

135, 35 ihnen st. den — technicis

136, 4-6 Denn - verloren. fehlt

136, 37 und "Berweis" fehlt

137, 1—2 "Betracht" — "Betrachtung," fehlt

137, 9 statt "beständig, ständig" fehlt

137, 17-18 und - Analoge: fehlt

137, 19—31 Physiter schreiben "Dichtheit" statt "Dichtigkeit", ohne zu merken, daß diese Worte verschieden nüancirte Begriffe bezeichnen. Aber st. "Auflösen" — und

138, 16—17 Shakspeare beinahe wie von heute st. und — Ausgaben

138, 22 Perfettums und fehlt

139, 16 von Dem ft. Deffen

139, 21-24 Ueber - Rap. 23.-fehlt

139, 26 §.57 ft.§.51; §.7, auch ft. auch
— und

139, 27 Zusatz nach Bandes: (S. 41 und 121 der ersten Aufl.)

141, 28 unter — Uebrigen, fehlt

141, 31 die Vollkommenheit, die st. diesenige — welche

142, 3 größter ft. großer

142, 31 Jufat nach Bandes: ober SS. 102—115 der ersten Aufl.

144, 37—145, 6 Sogar — u. f. f. fehlt

146, 4—147, 2 Stets — wird. fehlt

147, 3—4 In eigenthümlicher Art zeigt sich dies, st. Das — Art

148, 9 plastischen st. organischen

148, 36 unerwartete st. unvermuthete

149, 17—27 weil — habe. fehlt

149, 28 (finnlichen) fehlt

149, 29-30 (ber Gedankenassociation) fehlt

150, 15—24 weil — behauptet. fehlt

150, 25 desselben ft. des Intelletts

150, 25—26 Rhapsodische und oft fehlt

151, 8 interessanteste st. angelegenste

151, 10 angelegenen ft. intereffanten

151, 38 wie st. daß

152, 26—29 Aber — soll? fehlt

Seite und Beile:

152, 29 folden ft. fo großen

158, 4 Biot's ft. Biots

158, 30 Volkes ist, st. Volks

160, 26 die st. Diderots — beigebrachte

161, 6 das st. es

161, 12 Telestop st. Stern-Telestop

161, 36-38 Anmerkung fehlt

163, 34 Zusatz nach Bandes: oder SS. 125—136 der ersten Aufl.

164, 25 verbirgt st. verdect

164, 35 ihn stets bedenken ließe st.ihm — erhielte

165, 1—2  $\Pi \alpha \nu$  — Herodot. fehlt

165, 23-24 (quod - prudens) fehlt

166, 20-30 So - bonorum. fehlt

166, 30-31 eudämonistischen fehlt

166, 33 I, 3 ft. I, 4

166, 34—36 (Felicitas — vivamus) feblt

167, 5-6 (Vitiose -- infeliciter.) fehlt

167, 8 (Prudentia — felicitas.) fehlt

167, 9—12 Stob. Ecl.: Την μεν ευδαίμονιαν λεγουσι σκοπον εκκεισθαι τελος δε ειναι τυχειν της ευδαιμονιας. [t. Stob. — dieunt.

167, 14—15 (Virtus — praestare.) fehlt

167, 24—27 (Cynicae — multitudinis.) fehlt

168, 3—12 deutlich — est. fehlt

168, 12—13 ihm gemäß ist der Aussspruch, welchen Stobäos (Ecl. II, 7.) anführt: st. Zu — Ecl., II, 7)

168, 15—17 (Diogenes — rabiosum.) fehlt

168, 17—19 Ihn bezeugt auch die Grabschrift des Diogenes, bei Suidas, voce quivaxos: st. Den selben — VI, 2:

168, 24-27 (Aera - via.) fehlt

169, 1—4 (Diogenes — similia. —) fehlt

169, 4 VI, 44 ft. VI, 2

169, 8-12 (Quum - praeferens. - fehit

169, 12 (ibid. 71.) [t. Ibid.)

170, 2 große st. viele

170, 6—7 Sie — aber fehlt

170, 18-19 (unde - viam. fehlt

170, 19 VI, 103 ft. VI, 9)

170, 19—32 Die — betrachtet. fehlt

170, 32—33 Die Knniker waren st. Uebrigens — Knniker

172, 31—32 Diog. Laertius ft. Diogenes Laertius (VII, 1. 87)

172, 33—35 (7, 87) ft. (Secundum — vivere.)

172, 35 Sierher ft. Sieher

172, 38 Zusatz nach Bandes: (erste Aufl. S. 132.)

173, 2 Jusah nach κοινας: (notiones generales); Jusah nach μερους: (rebus singulis)

173, 3—5 (Haec — possunt.) fehlt

173, 10—12 Auch — Ansicht. fehlt

173, 17 bezeichnen st. ausdrücken

173, 33—34 (Non — cupiditate.) febit

174, 15 αταραξια ft. Unerschütterlich= keit (αταραξια)

175, 8 VII, 109. ft. VII, 1, 109

175, 33 Zusat nach Bandes: oder SS. 120—125 der ersten Aufl.

176, 8—12 Jm — soll. — fehlt

176, 15—16 (Propter — philosophari.) fehlt

176, 23 intellektualer st. intellektueller

178, 21 Bedas ft. Upanischaden der Beden

178, 32 für ft. auf

179, 3 nämlich daß st. daß näms lich

181, 35 Schwerdt st. Schwert

181, 36 viele st. manche

184, 19 (vulgus - est) fehlt

185, 8 Bernunftfritif st. Kritif der reinen Bernunft

Seite und Zeile:

185, 10—16 Beiden — verdirbt. fehlt

185, 16—19 Zwischen beibe Klassen ber Wetaphysik und zur Bermittelung berselben sehn wir einen seltsamen Zwitter oder Kentauren, die sogenannte Religionsphilosophie sich eindrängen, als eine Art Gnosis, bemüht, st. Am — ist.

185, 32—186, 2 Religionen — ans ziehe. fehlt

186, 3 also können st. können

186, 18 welche auch st. welche

186, 22 wo st. da

186, 28 davon ft. von diefer Religion

186, 30 Akademikus st. Akademikers

186, 31—35 Möge es diesem großen Renner der mittelasiatischen Sprachen doch bald gefallen, uns aus dem Schaße ganzer Buddhaistischer Bibliotheken, die ihm, und deren Inhalt seinem Verständnisse, offen stehn, bald einige gewählte Übersehungen aus den Urschriften selbst mitzutheilen. st. und — Sinologie.

187, 31 er ft. er [Drudf. in C]

188, 5-12 Die - Gefolge. - fehlt

189, 6 als ft. als

189, 19 (mirari — affectus) fehlt

190, 3-4 wie - Don Juan, fehlt

191, 29-31 wonach - Also fehlt

191, 33 wahr senn st. senn

193, 33 Vom st. Von

193, 35—36 u. s. w., st. und — Masterialismus

194, 7 Das st. Dies

194, 16-20 (Si - est.) fehlt

195, 16 äußerste st. äußere

195, 23 ja, st. sogar

196, 18 näheren Beschaffenheit besselben st. Art — Dasenns

196, 20—32 wie — fönnen. fehlt

197, 1 in - und fehlt

197, 10 als it. wie

197, 19 nur immer ft. immer

198, 1-20 Jene - Problem. fehlt

198, 27 seine Erkenntniß st. der Blid des Forschers

199, 23—24 den der a priori erkannten Größenverhältnisse st. aus — Größenverhältnissen

200, 7 blok ft. bloken

201, 2 a priori bewußte leere st. die — leeren

201, 24 jeht einige Affen st. heut — Philosophie

201, 29—30 S. 92 st. unter — Astros nomie"

202, 12 ja auch st. und sogar

204, 14—15 deutlichen Begriffen st. deutliche Begriffe

204, 20 aber ich st. ich aber

204, 29 das in st. in

205, 22 jenen ft. diesen

206, 15—35 Denn — Scharlatane. fehlt

207, 7 40 st. funfzig

209, 2 bald auf den Gassen, fehlt

209, 9 und zwar st. benn es ist

209, 11 Denn wollte st. Wollte

209, 20 dafür aber st. aber dafür

213, 8 (zweite Auflage, 1854) fehlt

213, 22 Jufat nach Bandes: ober S. S. 146-152 der erften Ausg.

214, 25 als st. wie

215, 2 Behufs st. zum Behuf

215, 38—216, 1 und — ausgeführt fehlt

216, 4 materia mendacium verax feblt

216, 6 das st. welches

220, 9 und adäquate fehlt

220, 9—18 Schon als Wahrnehmung kann sie dies nicht, weil auch sie, eben als solche, ihr Subjekt und Objekt hat. st. Dies — Objekt.

220, 19—20 zerfällt in ein Erfennenbes, Intellekt, und ein Erkanntes, Wille st. besteht — Wille Geite und Zeile:

222, 17 unmittelbaren st. unmittels barsten

222, 26—27 Bewußtsenn st. eigent= liche — demnach

222, 32 und ausnahmslose fehlt

223, 4 Tendenz st. Absicht

223, 13 in - Substang", fehlt

223, 19 philosophiren wollen. st. zu philosophiren unternehmen.

223, 21—22 (bis vor Rurzem) fehlt

223, 23—224, 10 Die — ist. fehlt

224, 27 Zeit, Raum ft. Raum, Zeit

224, 31 Zusatz nach Bandes: oder S. S. 152-156 ber erften Aufl.

225, 18-29 Denn - werden. fehlt

225, 29—30 Das Erfennende wird, eben als solches, nicht erfannt: benn st. Das — werden:

225, 32 daher st. nun aber

226, 2 Erste und fehlt

226, 30-37 Anm. fehlt

229, 5—6 nach den Zwecken des Wilslens einer Thiergattung st. den — gemäß

230, 8 hauptsächlich st. vorwaltend

230, 10 dies st. dieses

233, 1—2 gleichsam — verscheuchend fehlt

235, 1—11 Oft — bringen. — fehlt

235, 11 Desgleichen st. Sogar

235, 20—24 Jn — Handlung. — fehlt 235, 25 ist dies st. haben wir an allem

235, 25—26 und Erläuterung fehlt

235, 27—29 ja — Schwierigkeit. fehlt

235, 29 die st. alle

Diesen

236, 3—4 Er — erfährt. fehlt

236, 21—22 Nach — Körperarbeit. fehlt

236, 28 Behufs ft. in der Absicht

236, 33 (lassitudinis — sempiternum) fehlt

237, 12-25 Der - zu. fehlt

237, 25 Dasselbe bezeugt st. Von — zeugt

239, 7 wie st. daß

239, 22—240, 2 Darum — ist. fehlt

240, 2 und bedarf überhaupt st. Eben — er

240, 3 für st. auf

240, 12 besorgt er st. ist - besorgt

240, 13-14 auch - medicatrix, fehlt

240, 19 für st. auf

240, 34 annahmen st. angenommen haben

243, 32-37 Der - wird, fehlt

243, 37—244, 2 so daß der Intellekt sogleich den unglücklichsten Ausgang ihnen vorstellen muß, st. So — vorzustellen,

244, 22—26 Manche — haben. fehlt

244, 36-37 Unm. fehlt

245, 27 daraus st. daran

246, 3 für die Zeit ihrer Dauer, st. so lange sie anhält,

246, 33—35 wiewohl — aufzufassen. fehlt

247, 20-34 Die - hemmt. fehlt

248, 16—18 Imgleichen beruht hierauf das Italiänische Sprichwort la vessazione da intelletto; wie auch das Deutsche st. Eben — Sprichwort

248, 29—249, 3 Genauer — ausges zeichnet. fehlt

249, 22—23 oder — war. fehlt

249, 24—25 War nun dasselbe von irgendwie, auch noch so entserntem, persönlichen st. Hatte — persönliches

249, 25 es st. sie

249, 27 mich die Sache st. sie mich

250, 6—22 Man — ist. — fehlt

250, 22 Auch hieran also st. Also — Diesen 250, 34—37 Spear — 119th —

250, 34—37 Sogar — nach. — fehlt

252, 9-10 Specielle - §. 118. fehlt

252, 33 Greisesalter [Druckf. in B] st. Greisenalter

Seite und Zeile:

254, 15—16 die gangbare Redens= art st. der — Ausspruch

254, 28—30 oder — verfehmt". fehlt

255, 33—34 (Discreto, p. 406) fehlt 255, 35 (Discreto p. 406.) "es st. (Es

255, 55 (Discreto p. 400.) "es it. ((

255, 35 wäre." jt. wäre),

255, 35—37 obwohl — hat. fehlt

256, 19—20 desgleichen Helvetius fagt st. dem — Helvetius

256, 22—257, 9 und — Weg." — fehlt

257, 9—10 Eben deshalb st. Dieserhalb also

257, 33—258, 8 Deshalb — etc. und Anmerkungen fehlt

258, 22—27 Und — himmelweit. fehlt

258, 27—28 Dieses st. Alles Dieses 259, 12—24 Ueberall — Werkzeug.

fehlt teberall — Wertzeug.

259, 25 also fehlt

259, 37—260, 10 Hohe — Ausstattung. fehlt

260, 11 Alle Religionen verheißen st. Diesem — Religionen.

261, 5 treu st. treue

263, 19—26 Erwägen — ist. fehlt

263, 27—28 Dieser tiefe Unterschied beider st. Der — moralischen

263, 35—36 S. 14. fg. ft. S. 10 der zweiten Auflage,

264, 36—37 indem — ist. fehlt

265, 25 für st. auf

266, 35 Unredlichkeit st. Ungerechtigkeit

267, 25 nur fehlt

267, 37 Anmerkung fehlt

268, 22-25 Bnron - sei. fehlt

268, 34 Raphaels st. Rafaels

268, 36 vor einigen Jahren ft. 1820

268, 37-38 Anmerkung fehlt

269, 9-10 Gemüth, Berg ft. Gemüth

269, 15—21 Unter — 8.) fehlt

269, 27—36 welches — liegt. — fehlt

269, 36—37 jene Identität st. die — Verson

270, 12-25 3war - bleibt. - fehlt

270, 25 hingegen fehlt

271, 7 am ft. an das

271, 10 weiter unten fehlt; Kap. 27 st. Rapitel 28

271, 13 gegründet ft. begründet

271, 17 einem ft. ein

271, 33 für ft. auf

272, 26-27 bedingte st. gelentte

273, 35 eine eigene st. eine

273, 35—38 daß nämlich dessen Nustrition st. welche — Gehirns

274, 7—22 nämlich nicht ohne eine gewisse Kraftäußerung besteht und daher durch große Schwäche, bisweilen selbst durch große Ermüdung, verhindert wird: st. Dieser — somnum.

274, 23—24 denn der Nutritionsproceh muh eingeleitet werden. st. Dies — muh,

274, 26—27 wird dadurch st. ist aus dem Nutritionsproceß

274, 37 (noxae — somnus) fehlt

275, 2 Solche fehlt

275, 14—15 viele Zeit im Bette zugebracht habe, theils schlafend, theils nachdenkend. (Brucker, hist. phil. Tom. IV. pars II, p. 246.) st. viel — 288).

275, 26-27 der - und fehlt

275, 29-35 die - nicht. fehlt

275, 35—36 weshalb man auch st. Aus — man

276, 3-8 Dies - fort." fehlt

276, 9 Alfo das Phänomen des Schlafes bestätigt st. Ueberhaupt — Schlafes

276, 19 Wollen ft. Willen

276, 28 magnetischen fehlt

276, 29 jedes [Drudf. in B] ft. jede

277, 34 zweiten [Drudf. in B] st. ersten

Seite und Zeile:

277, 34 Jusatz nach Bandes: oder SS. 156—160 der ersten Aufl.

279, 15 ganz [Druckf. in B] st. ganze

279, 21-23 und - ist. fehlt

280, 4 Zusatz nach Bandes: (erste Aufl. S. 13, 14.)

280, 8 nicht fehlt

280, 11 für die st. mährend der

282, 7 zusammenzieht st. zusammenzöge

282, 20 in fehlt; Jusak nach Bandes: (erste Aust. SS. 189—200)

283, 15—286, 13 Um — u. s. w. fehlt

287, 1—7 Merkwürdig — 389). fehlt

287, 11 der vortreffliche Flourens ft. Flourens

287, 13 sa durée, sa régularité, son ft. sa durée, son

287, 23-24 Cor - auf. - fehlt

289, 3 mit st. wie

289, 3—11 — Es — mittheilt." fehlt

290, 1 reagirt darauf st. reagirt

290, 21 wann st. wenn

290, 22 blogen natürlichen st. blogen

291, 22 der Reflexbewegungen fehlt

291, 28 wann st. wenn

291, 33 oder st. und

291, 38 geschehenen ft. geschehenden

292, 3-6 Alle - Beamten. fehlt

292, 6 also fehlt

293, 1 erst jest st. erst

293, 1 wo st. wann

294, 16—18 Was — Gehirn. fehlt

294, 23 durch das Gehirn fehlt

294, 25 nach Wille Zusat: — durch das Gehirn

296, 3—4 so neige ich mich, meiner frühern Boraussehung entgegen, denn doch zu der Meinung, st. bin — Aberzeugung.

296, 7—8 Das — S. 14 fehit

296, 10—11 Bichat's st. Bichats

296, 25 die fehlt

296, 26-27 deren-hervortritt. fehlt

297, 4)

297, 7 wie ft. daß

297, 11

297, 15 d. i. ft. d. h.

300, 12-16 Eben - S. 16.) fehlt

300, 17-304, 4 Anmerkung ist. fehlt

304, 21 alleinige st. allgemeine

305, 30-36 obgleich - sei. fehlt

307, 32 Zusatz nach Bandes: oder SS. 218—221 der ersten Aufl.

308, 34 Erläuterungen st. Erörterun-

310, 33-34 (sapientem - sit) fehlt

311, 36-38 dem ... Sinneseindrud ... beffen Urfache ft. der ... Sinnesempfindung . . . beren Urfache

313, 38 Bezüge ft. Begiehungen

314, 5 den verschiedenen Theilen ft. die - Theile

315, 4—6 Jd — habe. fehlt

315, 30-34 Was aber diese Steige= rung der Gehirnentwicklung, also des Intellekts und der Klarheit der Borftellung, auf jeder dieser immer höheren Stufen herbeiführt, ist das sich immer mehr erhöhende und komplicirende Bedürfniß dieser Erscheinungen des Willens. st. Diese — Willens.

316, 16 und fehlt

317, 23 Affetten ft. Affette

319, 12 fühlt ft. fühlet

320, 9-10 im Berein mit ... Dinge ft. mit . . . Dinge verbunden

320, 19 für theoretische st. zu theore= tischen

320, 22 Weltanschauung ft. Weltauffassung

320, 22 für das praktische st. zum prattischen

320, 33 Biel fehlt

320, 35-37 und - Wege. fehlt

Seite und Zeile:

321, 1 bei Weitem nicht so st. ist - weniger

321, 1 wie st. als; daher st. demgemäß

322, 4-7 wozu - nimmt; fehlt

322, 7 wodurch st. durch Beides also

322, 7 willführliche ft. willfürlichen

322, 16-23 Ein - zugeschnitten. fehlt

322, 30 beren ft. berer

322, 33 als st. wie

323, 25 im st. in

325, 36 entsprang st. entsprungen ist

326, 18 Bereich ft. Bereiche

329, 18 S. 76—79 ft. (S. 68 — Auf= lage)

329, 34 plastisches st. organisches

330, 21 } wie st. daß

330, 22 ∫

331, 31 Zusag nach Bandes: ober SS. 265-275 ber erften Aufl.

332, 6—13 So — opinione. — fehlt

332, 13 derselbe st. jener selbe

332, 28

332, 34 } gilt st. ift

333, 2

334, 10 benn st. bann

335, 13—15 Zunächst — ift. fehlt

335, 15 nun ft. daher

337, 5-6 blog ben Einfluffen ber Schwere, Starrheit und Trägheit unterworfen ist. st. bloß auftritt.

337, 21 welche st. die; die st. welche

337, 27-29 Fahrenlassen - zeugt, fehlt

337, 29 Alles fehlt

339, 7 Zusatz nach Bandes: (erste Aufl. S. 189-207.)

340, 3-341, 17 Auf - vollziehen fehlt

342, 18-19 ich glaube nicht st. nimmermehr werde ich glauben

342, 35 zwischen den fliegenden Wolten ft. aus einer Wolfenlude

342, 38 unbeweglich - Gefpenft. fehlt

343, 30-32 und - kann. fehlt

343, 34 auf immer st. auf die Dauer

343, 34-37 wenn - ift. - fehlt

344, 7-8 also - Größen fehlt

344, 10 Atomen st. Atome

345, 9 Annahme st. Behauptung

345, 10—346, 4 Die Annahme — Dynamik. fehlt

346, 22 ist auch st. auch ist

347, 15-17 (Die - S. 77.) fehlt

350, 16—17 also — Wille. fehlt

351, 35-352, 6 Weil - Eines. fehlt

352, 13 sie st. solche

352, 17-18 Daher - formam. fehlt

352, 20 aber auch ft. aber

352, 23 noch Statt findet, st. Statt finde.

352, 29—30 bei solchen Parasiten, die st. Epizoen — welche

352, 35—353, 7 Sobald — Phthei= riafis. — fehlt

353, 7 tritt aber ein st. tritt ein

353, 9 der Botanifer ft. August

353, 13—354, 15 und — dargethan. fehlt

354, 36 als st. wie

355, 10—11 Diese läßt st. daher — läßt

355, 25 Orangutang st. Orangutan

355, 33 stellenweise fehlt

356, 35 Berkelen, Lode st. Lode, Berkelen

357, 12-15 Er - Grundfehler. fehlt

357, 16—17 d. h. den Stoffen, fehlt 357, 25 mithin st. und am Ende

357, 32 die st. welche

358, 16—360, 12 Hiebei — Philos sophie. — fehlt

360, 13 daher st. nun aber

360, 19-20 (b. h. - Stoffe) fehlt

360, 37 die ft. welche

363, 34 sofort [Drudf. in B] st. so fort

366, 10 Zusatz nach Bandes: (erste Aufl. S. 185ff.)

Seite und Beile:

369, 6-8 in - vermehrt fehlt

369, 37 eben ichon ft. eben

370, 33 aber st. hingegen

371, 3 da fehlt

371, 5 Form ft. Formen

371, 12 diese fehlt

373, 34 Zusatz nach Bandes: ober SS. 222—235 ber ersten Aufl.

375, 3 im gewissen ft. in gewissem

375, 5-21 Wenn - ift. fehlt

376, 26—27 Dahin ist auch zu zählen st. Auch — z. B.

376, 30—33 imgleichen — haben fehlt

377, 11—12 desgleichen — anguinus fehlt

377, 32—378, 9 Sogar — [pielt. fehlt

378, 12 (De - I, 1) fehlt

378, 14—16 αμφοιν. (de part. anim. I, 1.) [t. (Duo — oportet.)

378, 23 wirkende st. sie bewirkens de

379, 31 sie st. diese

380, 14 uns das st. dies uns

380, 20—21 mittelst der Nervenleistung, fehlt

380, 23—26 also — vorgeht. — fehlt

380, 28 unter — Benennung, fehlt

381, 1—14 Ja — an. — fehlt

381, 15—16 des Wesens der Blume fehlt

381, 16 den st. ihrer

381, 16 über das Wesen der Blume einen st. einen

381, 22 umgiebt und dadurch st. umgebend,

381, 32 ihr Zusammentreffen, fehlt

382, 7—18 Die — Breitengrade. — fehlt

382, 30-33 Aus - stirbt. fehlt

383, 38 für ft. in

384, 9—19 Wenn — Engländer. fehlt

384, 36—385, 5 sodann — gehört. fehlt

385, 6—7 dieser Art st. der hier — Zweckmäßigkeit

385, 7—8 vor wenig Jahren st. in seinen lehten Jahren

385, 12 wo jedoch eben st. woselbst jedoch

385, 13 bem st. diesem

385, 14 Mammelarapparat st. Mams milarapparat

385, 18 ja gar st. sogar

386, 22-29 In - chose!) fehlt

386, 29-387, 4 hierin standen sie zwar insofern auf demselben Standpunkt mit den heutigen Engländern, den Bridgewatertreatise-Männern, den Lord Broughams u. s. w., als diese ebenfalls Teleologie sofort für Theologie nehmen und bei jeder in der Natur erkannten Zweckmäßigkeit, statt zu denken und die Natur verstehn zu lernen, sofort in ein kindisches Geschrei design! design! ausbrechen, bann den Refrain ihrer Rodenphilosophie anstimmen und nun ihre Ohren gegen alle Vernunftgründe, wie sie ihnen doch schon der große Sume\*) entgegenge= halten hatte, verstopfen. Diese Erbärmlichkeit beruht hauptsäch= lich auf der, jest, nach 60 Jahren, den Englischen Gelehrten wirklich zur Schande gereichenden Unkenntniß der Kantischen Philosophie, und diese wieder, ft. Auf - beruht,

387, 35—36 nebst — character, fehlt

388, 22—33 Ihm — springt. fehlt

388, 33 des Spinoza fehlt

389, 9 (natura facit) fehlt

389, 9-10 (natura facta est) fehlt

389, 12—13 (naturam — cernimus); fehlt

Seite und Zeile:

389, 13 c. 4 [Druckf. in B] st. c. 10

389, 20 δμοιως — δλον fehlt

389, 20—27 (Nihil — ipsum.) felit 389, 28 de motu animalium [t. De incessu animalium c. 2:

389, 30—32 (Natura — est.) fehlt

390, 5 überhaupt fehlt

390, 32 zeigen uns ft. zeigen

391, 33 zum st. zu

391, 33 Bau's st. Baues

392, 1—6 Hieraus — anpaßt. fehlt 392, 6—8 Der Unterschied des Ins stinkts vom bloßen Charakter ist danach st. Nach — bloßen Chas rakter

392, 21—23 man könnte demnach sagen, der Instinkt sei nur ein über alle Maaßen einseistiger und streng determiniter Charakter. st. man — Charakter.

392, 28 als ft. wie

392, 31 also st. weshalb es

392, 32 und im höchsten Grade fehlt 394, 2—17 Diesem — Kunsttriebe. fehlt

394, 12 jene st. jenes

396, 7 ihre st. ihr [Druckf. in C]

397, 32 S. 54 st. S. 45 (zweite Auflage)

398, 5 es st. er [Druckf. in C]

398, 32 Jusat nach Bandes: ober SS. 235-240 der ersten Aufl.

399, 16 das st. dies

399, 18 (natura - divina); fehlt

399, 19 c. 2, fehlt

399, 22—23 dieser letzten 40 Jahre st. dieses Jahrhunderts

399, 23 das st. es

399, 28 Gotte st. Gott

400, 15 gar fehlt

401, 15 die Idee fehlt

402, 8 das st. dies

405, 15—33 Junghuhn — baut. fehlt

405, 33—35 Dies Schauspiel aber ist die Objektivation des Willens zum Leben. st. Die — und

406, 3 geben st. haben

406, 3—12 Freilich — Genuß. fehlt

407, 8 Zusatz nach Bandes: (erste Ausl. S. 237.)

408, 36 Anmerkung fehlt

409, 3 diese st. die

409, 29 (motu - violento) fehlt

409, 38 darinne st. darin

413, 13 Jusah nach §. 33: (erste Aust. S. 253—256)

413, 21 Jusatz nach Bandes: ober SS. 243—253 der ersten Aufl.

414, 36 bis dahin allein st. allein bis dahin

415, 5 ihr ft. dieser

415, 9 Vol. 2. ft. Bd. 2,

415, 31 Gattung st. Species, oder Art

415, 33 Gattung st. Art

415, 35 Gattung st. Art

416, 4 G. 239 ft. §. 41

416, 7-8 (ut -- negant) fehlt

416, 12-14 (si - sunt): fehlt

416, 16-21 (hoc - wollen. fehlt

416, 26 im folgenden st. in folgendem [Drudf. in C]

416, 29 Zusah nach Bandes: (erste Ausl. S. 338—342)

417, 15 auch fehlt

417, 16 diese besteht darin st. sofern sie darin besteht

417, 32 Zusatz nach Bandes: oder SS. 253—260 der ersten Aufl.

418, 9—12 Ster — Außenwelt. fehlt

418, 12 zu dieser st. zur

418, 25 mehr st. besser

418, 26-27 bewirten - endlich fehlt

418, 34—36 Zum — verschwindet. fehlt

419, 12 Wille ft. der Wille

419, 23 schon an sich st. an sich [Druckf. in C]

Seite und Zeile:

420, 17 ja st. und sogar

421, 22—23 Wenn — Ferner fehlt

423, 25—26 fie noch durch ein Paar psychologische Bemerkungen speciell erläutern st. einige — hinzufügen.

423, 27—424, 27 Bei — sind. fehlt

426, 4—5 er — Romans. fehlt

426, 16 augehoben [Druckf. in B] ft. aufgehoben

426, 19—30 — Das Selbe — könnte. fehlt

427, 16 Zusatz nach Bandes: (erste Aust. S. 288.)

427, 23 ihrem Reflex st. ihres Resslexes

428, 37 Jusat nach Bandes: oder SS. 265—276 der ersten Aufl.

429, 26—430, 11 Das Genie—pflegt. fehlt

430, 12—15 Neberschuß der ursprünglichsten und grundwesentlichsten, d. i. der anschauenden Ertenntniß hervorzurusen pflegt, ist k. Neberschuß — veranlaßt

431, 13—14 Alles — Bildern. fehlt

432, 2 Dieser st. ein Solcher

432, 5—7 Er — Mathematik. — fehlt

434, 1 Berbindung st. Beziehung [Drudf. in C]

435, 1—2 ("Vorschule — §. 12) fehlt

435, 16—436, 11 Diese — losmacht. fehlt

436, 13 21sten [Druckf. in B und C, st. 22.]

436, 23—25 welches — bezieht. fehlt

436, 25 und st. Auch

437, 3—6 Jm — wahrnimmt. fehlt

439, 10 das st. dies

439, 34—37 nicht — auftischt. — fehlt

440, 12 Nachruhms st. Nachruhmes

440, 22—23 Demnach — Intellekt. fehlt 440, 23 dem Gente st. demselben

442, 33—37 Alle — anzusehen. sehlt 442, 37 Gerade deshalb st. Des=

halb

443, 11—12 und — vergleichen. fehlt

443, 22-24 überhaupt - er fehlt

443, 31 Zunächst st. Sodann

444, 2—19 Dies — bliebe. fehlt

444, 19 also fehlt

444, 20 als fehlt

446, 25 der Nachzuahmende [Druckf., infolge eines Druckfehlers der Goethe-Ausgaben, in B und C, st. das Nachzuahmende]

446, 31—447, 7 Auch — Zustande. — fehlt

448, 5—9 Inzwischen — Pfund. — fehlt

448, 27 der vier Cerebral-Arterien fehlt

451, 24—27 Schlichtegrolls — Rind."
fehlt

452, 16—26 — Dem — Menschen. fehlt

452, 33 so ziemlich gewiß st. gewiß

453, 1 ihre [Drudf. in B] st. ihrer

454, 31 Zusah nach Bandes: oder auf SS. 276—280 der ersten Aufl.

455, 12—15 Wer — verrückt. fehlt

455, 18—23 In — erwähnt. und Anmerkung fehlen

457, 24 den ft. welchen

457, 25 dieser st. letterer

457, 29 aus dem st. durch den

457, 30 entspringen, st. herbeigeführt senn,

458, 6-12 Der - ist. fehlt

459, 17 hier — Winkelzüge. fehlt

459, 34 Zusatz nach Bandes: ober SS. 281—289 der ersten Aufl.

460, 18-37 Wie - zeigen. fehlt

461, 31 Jusah nach Bandes: ober S.S. 338-342 ber erften Aufl.

462, 17 für ft. auf

462, 35 Mittel [Druckf. in B] st. Mitteln

Seite und Zeile:

462, 36 denn er faßt st. folglich faßt er 463, 36 Begeisterung st. Begeisterung

[Druckf. in C]

465, 18—22 Daher — wäre. fehlt

466, 2 größern st. größten

466, 23—24 erfordertliche [Druckf. in B] st. erforderliche

466, 31 Zusatz nach Bandes: oder SS. 307-315 der ersten Aufl.

467, 31 entgesetzter [Druckf. in B] st.

entgegengesetzter 468, 22—26 — Ein — Gemüth. fehlt

468, 27 selbst st. sogar

468, 37-469, 2 In - sie. fehlt

469, 13 wie fehlt

469, 4 zufällige [Druckf. in B] st. zufällig

470, 20—23 Und — sind. fehlt

471, 2—5 Sogar — machen. fehlt

471, 6 abermals fehlt

471, 11 architektonischen st. konstruktionellen

471, 21 Parallelopipeden [Druckf. in B und C, st. Parallelepipeden]

471, 30 gehen [Druckf. in B] ft. geben

472, 22 erfüllen st. erreichen

472, 25 und - Willfürlichkeiten fehlt

472, 25—26 dabei st. dadurch

472, 31-33 Dieser - 3med. fehlt

472, 33-34 hingegen fehlt

473, 5—11 — Da — sest. fehlt

473, 29—31 der eigentlich Saracenis schen Arsprungs ist st. welcher — ist

473, 31 Inzwischen ft. Bielleicht

473, 32 ganz fehlt

473, 33—474, 3 wenn — Bagbagoi!
— fehlt

474, 3—6 wiewohl unser Wohlgesallen an seinen Werken ganz gewiß großen Theils auf Gebankensassociationen und historischen Ersinnerungen beruht, also ein der Kunst fremdes Element entbält. st. Unser — Gefühl.

475, 11—33 Hauptsächlich — haben. — fehlt

475, 33-34 nun aber schlechterdings fehlt

475, 35 und zugleich Analogien liebt, mag st. mag — liebt,

475, 37 kann ich nur st. muß ich

476, 30 Jusat nach Bandes: (erste Aufl. S. 320—322)

476, 31 Zusatz nach Bandes: oder SS. 315-350 der erften Aufl.

477, 19 das st. welches

478, 7 dies ft. Dieses

478, 26 sie immer st. immer sie

479, 1-3 und - abgeht. fehlt

479, 8 zu st. zu [Druckf. in C]

480, 3 und — idealisiren fehlt

480, 20 Zusatz nach §. 50: (S. 342ff. ber ersten Aufl.)

482, 14—15 Die einfachste und vielleicht die richtigste Desinition der Boesie möchte diese senn, st. Als — aufstellen,

482, 16 das st dies

482, 17 habe [Druckf. in B] st. habe ich

482, 17 Jusat nach §. 51: (erste Aufl. S. 350)

482, 32 Jusah nach Bandes: ober SS. 350-367 der ersten Aufl.

483, 14—29 Hiezu — Bolk. fehlt

483, 30 ihnen st. den bildenden Rünsten

483, 31-34 ja, - Dies fehlt

483, 34 neben ft. hauptsächlich auf

483, 36 sondern aber auch fehlt

484, 1 Demgemäß st. Dem entsprechend

484, 5 nun fehlt

484, 16 als ft. wie

484, 34 Shafespeare, fehlt

485, 3—8 und Göthe hat geradezu gesagt: st. Die — gesagt:

485, 8 Lumpen st. Lumpe

485, 13 Lumpen ft. Lumpe

Seite und Zeile:

485, 24 Proner [Druckf. in B] st. Präkonen

485, 28 nun fehlt

485, 33—38 Der — hat. fehlt

485, 38 und hieraus st. Hieraus

486, 1 auch st. selbst

486, 15-17 der - vor. fehlt

486, 17—19 wodurch dann leicht der Sinn für die Wirklichkeit verdorben wird. st. Durch — verdorben.

486, 19 der Wirklichkeit ft. dieser

486, 22 schmerzlos bleibt, st. schmerzlos is!,

486, 27 Fessel - eine fehlt

486, 30-32 Er - vertreten. - fehlt

487, 7 ganz gleich ft. gleich

487, 8 reimen dürfen ft. reimen

487, 11—19 — In — einhergeht. fehlt

488, 5 und figuriren st. figuriren [Druckf. in C]

489, 17—19 Die — auftreten. fehlt

489, 32 daher verdienen st. verdienen daher

490, 2-13 Und - mussen. fehlt

490, 19 bégeulerie [Drudf. in B und C, ft. bégueulerie]

490, 35—491, 9 Ju — Vortheil, fehlt

491, 9—10 Insofern hätte dann st. und — daß

491, 11—12 hat — Baukunst, fehlt

491, 22-23 Leerheit und fehlt

492, 15-30 Der - bilden. fehlt

492, 31 ben beiben letztern Gattungen st. bem Drama mit dem Epcs

493, 9—11 und — Natürlichkeit fehlt

493, 32-36 Wie - fann. fehlt

496, 24 mit jt. in

497, 5-22 Die - ist. fehlt

497, 36 viele it viel [Drudf. in C]

497, 38-498, 2 Singegen - gar fehlt

498, 4 aber st. wohl aber giebt es

498, 6—7 hat nur drei Personen, und st. welches — jedoch

498, 16 gewiß nicht st. keineswegs

498, 17 für das st. zum

498, 30—31 Den — Fallhöhe. fehlt

498, 36 dieses st. des [Druckf. in C]

499, 30—31 Auch Aristoteles hat Das st. — Dies — Aristoteles

499, 32 Zusatz nach Bandes: ober SS. 352-359 ber erften Aufl.

500, 1-2 (et - historia) fehlt

500, 6 die st. der

501, 2-7 Die - ist; fehlt

501, 7-9 da sie es st. von -- es

501, 10 so fehlt

502, 29 nur fehlt

502, 37 (generalium amator philosophus) fehlt

503, 12 zählen [Drudf. in B und C, st. erzählen]

505, 1—506, 29 Die — hervorgeht. — fehlt

506, 14 Wirwarr [Drudf. in C]

506, 30 wir nun st. wir

507, 28-29 wie - Yukatan fehlt

508, 2—4 und dem — ist. fehlt

508, 38 Zeiten st Zeit [Drudf. in C]

509, 6 diese st. lettere

509, 7 für st. auf

509, 13 es sich st. sich

509, 32 Zusatz nach Bandes: oder SS. 367—384 der ersten Aufl.

512, 14—23 Dabei — Stoffe: fehlt

512, 23—24 Aber auch selbst st. daher — sogar

512, 25—26 begleitet die Musik, und bleibt doch in ihrer wesentlichen Schönheit, Reinheit und Erhabenheit: st. begleitet — und

512, 27 vermag nicht st. nicht vers

512, 36 Einigkeit st. Eintracht

512, 36 sie ist st. es - discors,

513, 1—13 Zugleich — aufzufassen. fehlt

516, 9-11 In - an. fehlt

516, 29 und st. ja

Seite und Zeile:

521, 8—28 Jd — 215.) fehlt

527, 34 Zusatz nach Bandes: ober SS. 392-410 der ersten Aufl.

528, 16 (1844) fehlt

529, 2—4 Diesem — läßt. fehlt

529, 8 Tod st. Tod [Druckf. in C]

530, 8 für st. um

530, 35-37 Anmerkung fehlt

532, 9—10 und wahrlich sehr bequemen fehlt

532, 20 mehr fehlt

533, 25—26 des Alters, oder der Krankheit: st. der Krankheit, oder des Alters:

534, 8 oder fehlt

535, 10 Dasselbe immer wieder mögslich senn wird. st. der — bleibt.

535, 18 Das st. Dies

537, 18 das st. dem

537, 19—20 betrifft st. unterworfen sind

537, 25 seine st. eine [Drudf. in C]

539, 31 für st. über

541, 9—10 Unvollkommene st. Unvollkommenste

542, 9 Beda's st. Beden

542, 12 Männer st. Weisen

542, 30 innere Rraft st. Urfraft

543, 27 Eklektiker st. Elektiker [Druckf. in C]

545, 8 (Qualis — hominum.) fehlt 545, 30—31 "Und immer zirkulirt ein neues, frisches Blut." st.

und — uns.

545, 33—37 sogar — haben. fehlt

546, 36—547, 7 Wohl — liefert. fehlt

547, 8 Denn fehlt

547, 36 elow [Drudf. in C, st. elow]

547, 20—548, 13 Wenn — sortirez." fehlt

548, 24—30 Es — sichtbar. — fehlt

549, 8-22 Diese — verfolgt! fehlt

549, 22 Statt bessen st. Zuvörderst

550, 5-15 Denn - wurde. fehlt

550, 26 oder Gestalt fehlt

550, 27 also fehlt

550, 34 gerad ft. gerade

551, 2-3 Welch - Thiere! fehlt

551, 3 nächste Thier st. nächste

551, 4 euren ft. euern

551, 26-28 Nun - verloren. fehlt

551, 30 davon ft. der Sache

551, 38 dennoch [Druckf. in B und C, st. demnach]

552, 14)

552, 16 | Gattung ft. Species

552, 19

552, 25 Gattung st. Species.

554, 13 der idealistische st. idealistische [Drucks. in C]

554, 35—38 Dieses — läßt. fehlt

555, 1—2 Der Bersuch, dieses Sestundäre ohne jenes st. Das — ohne das

555, 3 daher jedes st. jedes

555, 7—8 durch uns bedingt ist, als wir durch sie, st. in — ihr

556, 4—7 Was — Vernichtung. fehlt

556, 18 Lande st. Land [Druckf. in C]

558, 24 sich selbst st. sich

558, 25-30 Denn - ist. fehlt

558, 30 — Demnach st. Demnach [Drucks. in C]

558, 30-31 geboren st. durch die Geburt entstanden

558, 32-35 im - 43, 6.) fehlt

562, 8—9 Mit — quieti. fehlt

593, 1 wahren Sinn st. Sinn [Druckf. in C]

563, 8-9 im - Andere. fehlt

563, 22—23 In — Mnsterium. fehlt

565, 11-14 Für - verloren. fehlt

565, 14 Dieses st. Dasselbe

565, 14 also bleibt st bleibt also

566, 23-32 In - Individui. fehlt

567, 6 ein Mal st. erstlich

567, 24 also st. als

568, 30-34 Wie - ift. fehlt

568, 34—35 Dem dort Nachgewiese= nen zufolge müßte dem Men= Geite und Beile:

schen, wenn er bloß erkens nendes Wesen wäre, der Tod st. Wäre — ihm

569, 30-34 Eben - Ropfes. fehlt

569, 35 der lettern st. dieser

570, 8 theilweise st. stüdweise

570, 38—571, 2 wiewohl — ist. fehit

572, 10 ist sein st. ist, sein [Druckf. in C]

572, 20—22 Aber — werden." fehlt

572, 23 dieses st. jenes

572, 34—35 und — ausgestattet, fehlt

573, 11 werth daß [Druckf. in B und C]

573, 18 ἀιων [Druckf. in B und C]

574, 11—13 demgemäß — Metems psychose. fehlt

574, 18-34 Mit - wird. fehlt

574, 35 Auch ft. Uebrigens

574, 36 dergestalt modifizirte Metempsychose st. Palingenesie dieser Art

574, 37 Es ist thatsächlich st. Thatsächlich ist

575, 9 Caspar st. Casper

575, 14—18 so — sest. fehlt

575, 26—28 welches — ist: fehlt

576, 1—577, 1 ja — 391). fehít

577, 2—3 sie bekanntlich st. bekannts lich die Metempsychose

577, 12—17 Remesius — censuerunt.) fehlt

577, 13 κοινη μεν οὐν [Drudf. in C]

577, 15 δογματζουσι [Drudf. in C, ft. δογματιζουσι]

577, 17—24 Richt weniger war sie die Grundlage der Religion der Druiden (Caes. d. bello Gall. VI.). Auch in der Edda wird sie gelehrt. st. Auch — Fleischsspeise.

577, 20 1856.) [Drudf. in C]

577, 29 Austraulischer [Druckf. in B] st. Australischer

577, 35—578, 1 Auch — hielten. fehlt

578, 1 — Diesem st. Diesem [Druckf. in C]

578, 10—18 Man — to\*). und Ansmerfung fehlen

578, 18—20 Was ihm entgegensteht st. Was — entgegensteht,

579, 7—15 Sogar — wäre. fehlt

579, 11 areaty [Druckf. in C]

579, 16 indessen st. übrigens

579, 25-26 und - Dasenn. fehlt

579, 31 - Der ft. Der [Drudf. in C]

580, 5-6 benn - auf. fehlt

580, 6—7 Der bessere Mensch ist der st. Wir — ist

580, 15 Außer st. Außen [Druckf. in C]

580, 28—35 Nun — können. fehlt

580, 35 Der Tod löst dieses Band: st. Daher — Bande:

581, 2-7 von - fann. fehlt

581, 24—26 Auch — feu. — fehlt

581, 28-29 Jm - nir. - fehlt

581, 40 1836 ft. 1833

581, 40—41 In unserm Text st. In der ersten Auflage

581, 41 ich auch st. auch ich

582, 10 ειδος st. είδος [Druckf. in C]

589, 18 flogen in brennende Häuser st. sind — geflogen

588, 29 Scoreby's [Druckf. in B und C, st. Scoresby's]

589, 19-22 Jn - Hollandiae.) fehlt

589, 26 schnitt man queer durch st. hat
— durchgeschnitten.

590, 7-9 auch - Catull. fehlt

591, 16 in Hinsicht auf alle Die st. an allen Denen,

591, 19—23 So — richtig. fehlt

591, 31—32 und — Vater. fehlt

591, 32 dies st. solche Nachwirkung

592, 34—593, 4 dessen — Fabricia. fehlt

593, 4 Wiederum fehlt

593, 8-12 Es - entsprossen, fehlt

593, 12 im Großvater nämlich ft. in seinem Großvater

Seite und Zeile:

593, 27—28 Der — Bater. — fehlt 594, 9—21 Ban Geuns — Bater.

— und Anmerkung fehlen

594, 22—24 Endlich sei hier noch ein Fall aus der neuesten Zeit erwähnt, der demgemäß nur die Zeitungen zu Gewährsmännern hat. st. Endlich — haben.

594, 29 Postamtszeitung st. Post-

594, 33—595, 3 In — find." — fehlt

595, 5—14 Vorzüglich — gewesen. — fehlt

596, 11 eingetretenen st. eintretenden

596, 17 mir oft st. mir; von st. besonberer

596, 17—19 deren Mittheilung ich für eine andere Gelegenheit aufspare. st. welche — habe.

596, 23—24 frühzeitige und gute st. frühzeitige [Druckf. in C]

597, 7—8 Joseph — Theresia. — fehlt

597, 10—598, 9 J. J. Rouffeau — fortführen. — fehlt

598, 21—23 Wie — Fähigkeiten. fehlt

598, 28—29 da — erscheinen, fehlt

598, 37 Anmerkung fehlt

599, 38 Georg und Friedrich Cuvier: fehlt

600, 1 und ich würde st. ich würde auch

600, 31—601, 12 Beiläufig — geswesen. fehlt

602, 18—21 Schon — darlegte. fehlt

603, 6—17 Eine — wäre. fehlt

604, 11 mit dem Tode fehlt

604, 21—25 Denn — Erscheinung. fehlt

605, 9 aber ist st. ist aber [Druckf. in C]

605, 17—20 Eben — besteht. fehlt

606, 17 ein Deutscher Schriftstler (ich weiß nicht gleich welcher) gemeint hat st. Rochesoucauld meint

606, 19 wenn sogar st. ebenfalls

606, 37 diese st. solche

608, 1-4 Hingegen - dem.). fehlt

611, 10 Jener ihre st. jene ihrer [Druckf. in C; die folg. Ausgaben lesen: jene ihre]

611, 29-34 Sie - fortleben. fehlt

611, 34 wie umgekehrt st. Umgekehrt, ist

611, 36 anzeigt st. die Anzeige

611, 38—612, 3 Deshalb — einführt. fehlt

612, 13 welches st. welche [Druckf. in C]

613, 23 also ist st. ist also [Drucks. in C]

615, 19—25 Nämlich — herabsinkt. fehlt

617, 27 (voluptas — vaniloqua) fehlt

618, 18 und st. ober

619, 37 entschiedenen st. entschieden ben

620, 23—24 er ist ein Plantigrade fehlt

621, 18-23 Sie - erkennt. fehlt

621, 23—24 Sie sehn st. Ueberhaupt sehen sie

622, 11-12 eben - erben. fehlt

622, 12 eher st. ehe [Druckf. in C]

622, 20 gar fehlt

622, 21-23 Sic - joco. fehlt

622, 34 Byron fehlt

622, 33 Xanthippen st. Xantippen [Druckf. in C]

625, 24—25 der Mensch von Natur st. dem — oder

625, 26 und daß st. daß folglich

625, 28-30 und - ist. fehlt

625, 36 Anmerkung fehlt

628, 35 vorerst st. zunächst

629, 14—15 Unfruchtbarkeit st. Uns fruchtkeit [Druckf. in C]

629, 34 Deus st. Deos [Drudf. in C]

630, 16 überflügelnde ft. überflies gende

Seite und Zeile:

630, 24 Merth st. Werth [Druckf. in C]

630, 27-631, 8 Who - c. 5. fehlt

631, 9 Demgemäß ist auch fehlt

631, 10 ift für ft. für

631, 24—25 (Himmel — u. s. w.) in Anmerkung gerückt

631, 32 selbst st. nebst [Druckf. in C]

633, 28 betreffenden st. betreffende

635, 13—16 I — art. und Anm. fehlt

635, 28 I — 5. und Anm. fehlt

636, 2-5 Gang - fönnte! fehlt

636, 16 einen Petrarka st. einen Petrarka [Druckf. in C]

636, 24—26 ein — 3. fehlt

636, 31 Aussehns st. Ansehns [Druckf. in C]

636, 34 ov [Drudf. in B] ft. ov

636, 35 (Tu — Amor!) fehlt

637, 16—17 Daher — verlassen. fehlt

638, 17 Hintansetzung st. Hinantsetzung [Druckf. in C]

639, 32-33 für die st. an der

641, 2 für st. auf

641, 19—649, 10 Anhang — hätte. fehlt

644, 15 giebt [Drudf. in C, st. gilt]

649, 31 Zusatz nach Bandes: oder SS. 469—476 der ersten Aufl.

651, 24-29 Und - weiter, fehlt .

652, 21 seinen Willen thun." st. zu Willen senn."

652, 35-36 Unmerfung fehlt

654, 2 wie st. daß

654, 31—33 oder SS. 443—469 ber ersten Aufl. st. Auch — Paralipomena.

656, 14-16 indem - seien. fehlt

656, 16 diese ft. Jene

656, 18—19 also — ist. fehlt

657, 34—37 Anmerkung fehlt

659, 4-5 Mille - Petr. fehlt

659, 16 Recht st. Ueberaus

659, 30-38 Beide Anmerkungen feh=

660, 7 Genüße [Drudf. in B und C]

660, 23-24 ja, Unfälle - sind, fehlt

660, 36-661, 6 Wer - Regel, fehlt

661, 7 bezeichnen in der Regel die It. Die

661, 14—22 Wie — analoges. fehlt

661, 23 Geringe Zufälle vermögen uns st. Uns — Zufälle 661, 36—37 und — joie. fehlt

662, 12 als st. wie

665, 33 et st. and

666, 10 philosophischen Schriften ft. sämmtlichen philosophischen

666, 19-22 welchem - Reuton. fehlt

666, 24 ja, vernichtendes fehlt

666, 26—667, 1 Daß — ich fehlt

667, 2 kann ich, in st. in

667, 13—14 so ergößlich fehlt

667, 14—15 (nämlich — Erfolg) fehlt

667, 20-22 Denn - fann. fehlt

667, 22 Sie ist nämlich st. Nun — Welt

667, 36 wiewohl — war, fehlt

667, 37-668, 1 und - werde. fehlt

668, 8 scherzhafte st. fleine, schaffhafte

668, 9 fleine st. geringe

668, 12—13 Eine — austrocknen. fehlt

668, 17-18 oder - desselben, fehlt

669, 1-3 aber st. im - er

669, 5 sie st. er

669, 35-670, 10 wie - gründet. fehlt

670, 30 nachmals fehlt

670, 32 bewilltommnen ft. bewill= tommen [Drudf. in C]

670, 35-671, 7 welches - exsequi.) und Anmerkung fehlt

671, 10-16 Und - geboren. fehlt

671, 25 (Vitae - mors. fehlt

671, 26 Bios. [Drudf. in B und C, [t. βιος;]

Geite und Zeile:

671, 28—672, 2 Berühmt — humo.)

671, 30 ήελιου [Drudf. in C]

672, 3 1220 ft. 1225

672, 3-4 Folgendes, welches nur eine Abkürzung des bekannten Aoxnv μεν μη φυναι des Theognis zu senn scheint: st. folgende Abkurzung desselben:

672, 9—11 (Natum - ocissime.) fehlt

672, 15—23 (Omnis — 446.) fehlt

673, 11-29 Reiner - fenn. fehlt

674, 15—17 Diese — Parerga. fehlt

674, 27 Seite ft. Seit [Drudf. in C] 674, 34 Zusak nach Bandes: oder

SS. 480-504 u. 540-544 ber ersten Aufl.

675, 16-17 selbst Spinoza konnte sich, um sie zu retten, nur durch Sophismen helfen. ft. Spinoga - retten,

675, 17—25 meistens — worden. fehlt

675, 25—28 Denn an den unabweis= baren Forderungen der Ethit, nächst dem am Uebel und dem Leiden der Welt, scheitert aller Pantheismus. st. Aller - scheitern.

675, 31 aber st. eben

676, 1 (das — mißbrauchend) fehlt

676, 4 jest st. dann

676, 10 als — Ansicht. fehlt

677, 5 Zusatz nach Bandes: (erste Aufl. S. 505-517.)

677, 24 vor 31 Jahren st. schon 1813

677, 27 Zusatz nach Bandes: (erste Aufl. S. 542.)

677, 33 noch ungekannt, fehlt

678, 6-7 (Heu — patior.) fehlt

678, 18 Zusak nach Bandes: (erste Aufl. S. 424ff.)

679, 3—4 die — damit fehlt

680, 3 geschlossen, ist [Druckf. in B] st. geschlossen ist,

680, 25 Jusatz nach Bandes: (erste Aufl. S. 480—504)

680, 29 mit Spinoza, fehlt

681, 5 homo homini lupus. fehlt

681, 9-17 Dieses - Meinung. fehlt

681, 37—38 und Reichthum st. Reich= thum — Unverletzlichkeit

682, 1 übrig st. zu hoffen — fürchten

682, 8—12 Daher — ist. fehlt

682, 34—683, 5 — Eben — macht. feblt

683, 8 ja in manchen Ländern st. in — sogar

683, 22 künftig unterbleibe. st. nicht wiederkehre:

683, 22—26 der — verfallen". fehlt

683, 27 nicht — sondern fehlt

684, 23—24 auf Kosten der ehrlichen Leute st. von — Leuten

684, 36 schlechterdings fehlt

684, 37—685, 3 Denen — rächen. fehlt

685, 5 ethische st. moralische

685, 8 für den Sommer st. während des Sommers

685, 12—15 Neben — Betracht. fehlt 685, 17—26 Aber — wäre. fehlt

685, 26 — Soviel st. Soviel [Drudf. in C]

685, 33 unermeßlich st. unglaublich

686, 4 schäme er sich seines Dasenns. st. müßte — schämen.

686, 34—36 gedenke ich, wie schon gesagt, ein Mal bei einer andern

689, Gelegenheit mich auszulassen. st. habe — Parerga. — 14 von [Druckf. in B und C,

687, st. von]
29 vierten fehlt

687, 14—15 daß wir im Augenblick

689, des Sterbens inne werden, st. wir — inne, 28 unter st. bei Seite und Zeile:

690, 24 denn des st. des

690, 25—26 viel tiefer st. aus — Er= fenntniß,

690, 27-30 Daß - hält. fehlt

690, 31 Jusah nach Bandes: oder SS. 544—572 der ersten Auflage.

690, 31—32 Auch — Parerga. fehlt

691, 5 Zusatz nach Bandes: (erste Aufl. S. 505ff.)

692, 28—29 wegzuexegisiren st. wegzuexegesiren

692, 37—38 Denn die Natur ist nur das Abbild, der Schatten unsers Willens. Daher st. Daher [Druckfehler in C]

693, 14 der Islam st. im — der

693, 15—18 trat — fortbesteht. fehlt

693, 24 heute — Jahren. fehlt

695, 9—14 Eben — bewenden. fehlt

695, 25 viel st. wie viel [Druckf. in C]

695, 34-35 in st. im protestantischen

696, 14—16 Dies — Luc. 24,47). febit

696, 31—697, 5 als Absorbtion in bas Brahm, oder, bei den Buds dhaisten, als Kirwana, eintritt. st. (final — p. 474).

697, 7 in Phaedone [Drudf. in C]

697, 7—8 3. B. — und fehlt

700, 31—38 Denn — fann. fehlt

701, 11—27 Die — 465). fehlt

701, 27—29 Hier set es beiläusig bemerkt, daß die Mystik der Sufi sich hauptsächlich äußert st. Eben — hauptsächlich

701, 31 zu der Alles zurückfehrt. fehlt

702, 24 Bedas ft. Beden

702, 28—703, 23 Jn — bekundet. und Anmerkung fehlen

703, 24 Selbst die Christlichen Quiestisten werden st. Sogar — Quiestisten

703, 35 S. Bonaventurae [Drudf. in C, [t. S. Bonaventurae]

704, 6 den Meister Edhard, fehlt

704, 10 das in neuester Zeit st. das

704, 12—13 und — Châteaubriand fehlt

704, 27 2/3 st. drei Biertel

706, 16 auch fehlt

707, 4—6 (Salomae — paritis.") fehlt

707, 7 (hoc — cupiditates) fehlt

707, 9—10 aus demselben Evangelio: st. führt — an

707, 13—17 (Cum — foemineum"), fehlt

707, 35 Origenes, der sich bekanntlich deshalb entmannt hat, st. Athanasius

708, 1—5 Quia — Adae. — fehlt

709, 37 ebendaselbst st. daselbst

710, 20 entgegengestellt. st. entgegens hält [Druckf. in C]

710, 21 im st. in

710, 30—713, 33 Jm — Buddhais= mus. fehlt

713, 34 In Wahrheit ist fehlt

714, 2—7 Auf — enthalten. fehlt

714, 4 §. 379 [Drudf. in C, st. §. 179]

715, 4-8 Diesem - u. s. f. fehlt

715, 12 weder - Singular. fehlt

715, 27 Bgl. — 124. fehlt

715, 35 neuen lateinischen st. neuen [Druckf. in C]

715, 37 das Wort überall ft. überall das Wort

717, 11 vielleicht fehlt

718, 8 Gewaltthätigkeiten st. Gewaltsthätigkeit [Drucks. in C]

718, 25—719, 1 Eine — habe. — fehlt

719, 10—12 Es lehrte sie nämlich st. Denn — demnach

719, 18 kurz, es lehrte st. Es lehrte nämlich Seite und Zeile:

719, 19 Bejahung und fehlt

719, 19—720, 4 im — erlangt. — fehlt

720, 4—6 Diese aber war neu st. Diese — neu

720, 17 also fehlt

720, 30 mußte [Drudf. in B und C, st. muß]

720, 38 zu betrachten st. anzusehen

720, 38 welchen st. welche [Druckf. in C]

721, 15 jenes st. jedes [Druckf. in C]

721, 15—19 Dabei — erreichen. fehlt

721, 35 Zusatz nach Bandes: (erste Aufl. S. 563.)

722, 20 erwähnten st. erzählten

724, 25—26 Endlich sei noch folgenster Jug st. Noch — sei

724, 29 Anna Anderson st. Anderson [Drucks. in C]

724, 32—725, 8 Endlid — scene.) fehlt

725, 35—726, 23 Wenn — Leiden." fehlt

728, 21—22 jenem — Dasenns, fehlt

730, 1 ja st. und sogar

732, 27—733, 21 Die — evanescunt. fehlt

734, 29—32 worauf — entsprungen. fehlt

734, 32—33 oder gar st. Aber — aufwerfen

735, 4—16 ist st. und — Kerkers. —

735, 22-23 indem - eingehen. fehlt

739, 16—19 Gan3 — c. 27. — fehlt

739, 35—37 Besonders — Philosophie. fehlt

740, 8 großen Fehler ft. Fehler

740, 32 Willensattes st. Willenattes [Drudf. in C]

### Zweiter Anhang.

Enthält die von Schopenhauer in seinem Handexemplar zur dritten Auflage (1859) gemachten Zusätze. Das Eingerückte ist Jusak des Herausgebers.

Seite und Zeile:

11, 1 Randbemerkung Schopenhauers am Ropf der Seite:

[hier zu lesen empfohlen die Stelle im Lichtenberg, Bb. 2, p. 13, alte Aufl.]

Die Stelle bei Lichtenberg, Vermischte Schriften, Göttingen 1801, Bb. 2, S. 12fg. lautet: "Euler sagt in seinen Briesen über verschiesbene Gegenstände aus der Naturlehre (Bd. 2, S. 228), es würde eben so gut donnern und blizen, wenn auch kein Mensch vorhanden wäre, den der Bliz erschlagen könnte. Es ist ein gar gewöhnlicher Ausdruck, ich muß aber gestehen, daß es mir nie leicht gewesen ist, ihn ganz zu fassen. Mir kommt es immer vor, als wenn der Begriff sehn etwas von unsern Denken erborgtes wäre, und wenn es keine empfindenden und denkenden Geschöpfe mehr gibt, so ist auch nichts mehr."

34, 32 Sinter "Jean Paul" fügt Sch. ein:

Lichtenberg: Werke Bb: 1. p. 43.

Die Stelle lautet in Lichtenbergs Nachrichten und Bemerkungen von und über sich selbst (Bermischte Schriften, Göttingen 1800, Bb. 1, S. 43): "Ich bin außerordentlich empfindlich gegen alles Getöse, allein es verliert ganz seinen widrigen Eindruck, sobald es mit einem vernünftigen Zweck verbunden ist."

40, 19 Zusat Sch.s nach "verneint sie.":

— Wenn die Arithmetik nicht diese reine Anschauung der Zeit zur Grundslage hätte, so wäre sie keine Wissenschaft a priori, mithin ihre Sähe nicht von unfehlbarer Gewißheit.

88, 15 Zusat hinter "produciren:"

wie die größte Wärme erst dann anfängt, wann die Tage schon abnehmen.

136, 8 Zujah: Sen: 150.

Die Stelle in dem Manustriptenbuch Senilia lautet:

Ein Hauptnuhen des Studiums der Alten ist, daß es uns vor der Weitschweifigkeit bewahrt; indem die Alten stets bemüht sind, koncis und prägnant zu schreiben, und der Fehler fast aller Neueren Beitschweifigkeit ist, welche die Allerneuesten durch Silben- und Buchstabensuppression gut zu machen suchen. Daher soll man das ganze

Leben hindurch das Studium der Alten fortsetzen, wenn auch mit Besichränkung der darauf zu verwendenden Zeit.

Die Alten wußten, daß man nicht schreiben soll, wie man spricht: die Neuesten hingegen haben sogar die Unwerschämtheit gehaltene Borles sungen drucken zu lassen.

142, 6 Zusat hinter "nennt."

Die selbe Distinktion haben schon die Pythagoreer gemacht; wie zu erssehn aus Stodaei Florilegium, Vol: 1, p. 20, wo sie sehr klar und artig auseinandergesetzt ist. seit: ?

167 am Kopf der Seite, unbestimmt, wo einzurücken, bemerkt Sch.: Stobaei Florilegium Vol: 2, p. 12.

179, 1 am Ropf ber Seite:

Stobaeus Florilegium I, p 57.

235, 28 Sofratischen verbessert Sch. in:

Delphischen 284, 26 Zusat:

pergl. p 314.

303, 38 Zusatz nach "Akademiker":

(als welche stets schodweise vorhanden sind,)

311, 9 Jusah nach "kann.": Dieses bezeichnet der Buddhaismus als Pratschna Paramita, d. i. das Jenseits aller Ersenntniß. Hierüber siehe J. J. Schmidt, "über das Maha-Jana und Pratschna Paramita."

314, 14 Zusak:

vergl. p. 248.

399 Zusat am Ropf ber Seite:

Sen: 142-

Dort, im Manustriptenbuch Senilia steht S. 142:

Die Geschsichtes eines Eichhörnchens von einer Schlange magisch bis in ihren Rachen gezogen, sehr schwieben steht in Siècle, 10 Avril 1859, und daraus in Dupotet's Journal du Magnétisme, v. 25 Mai 1859. Diese Geschsichte ist nicht bloß in magischer Sinsicht wichtig, sondern auch als Argument zum Pessimismus: daß ein Thier vom andern überfallen und gefressen wird, ist schlimm, sedoch kann man sich darüber beruhigen: aber daß so ein armes unschuldiges Sichhorn, neben dem Neste mit seinen Jungen sigend, gezwungen ist, schrittweise, zögernd, mit sich selbst kämpsend und wehtlagend dem weit offenen Rachen der Schlange entgegenzugehn und mit Bewußtsenn sich hineinzustürzen, — ist so empörend und himmelschreiend, daß man fühlt wie Recht Aristoteles hat zu sagen:  $\hat{\eta}$  gross dasporta per sort, ov de desa. — Was für eine entsetliche Reatur ist diese, der wir anzgehören!

Bgl. unten zu S. 405, 29.

405, 29 Zusatz nach "Leben.":

Hieber die Geschichte vom Eichhörnchen und der Schlange: sie steht im Siècle v. 10. April 1859, welches Blatt ich in Philosophari ausbewahre.

Sodann: an diesem Beispiel ersieht man, welcher Geist die Natur belebt, indem er sich darin offenbart, und wie sehr wahr der oben (p 399) ansgeführte Ausspruch des Aristoteles ist. Bergl. Sen: 142. —

Der von Sch. in der Mappe Philosophari aufbewahrte Artifel des Siècle vom 10. April 1859 lautet, soweit er hierher gehört, in deut= icher Übersetzung: "Ein Reisender, der vor furgem mehrere Provinzen der Insel Java durchstreift hat, erwähnt ein bemerkens= wertes Beispiel von der faszinierenden Rraft der Schlangen ... Der Reisende, von dem die Rede ist, fing an, den Junjind gu erflimmen, einen der Berge, welche bei den Sollandern Bepergebergte heißen. Nachdem er in einen dichten Wald gedrungen war, bemerkte er auf den Asten eines Rijatile ein javanisches Eichhorn mit weißem Ropfe, welches seine mutwilligen Sprunge mit jener Grazie und Behendigfeit ausführte, welche diese entzückende Art der Nagetiere auszeichnen. Ein rundliches Nest, aus biegsamem Reisig und Moos, auf dem höchsten Gipfel des Baumes, in der Gabelung zweier Afte, und anderseits eine Söhlung im Stamme schienen die beiden Zielpuntte seiner Augen zu bilden. So oft es sich von ihnen entfernte, tehrte es mit großem Eifer zu ihnen zurück. Es war im Monat Juli, und das Eichhörnchen hatte wahrscheinlich hoch oben seine Jungen und unten seine Borratskammer für Früchte. Plöglich war es wie von Schreden ergriffen, seine Bewegungen wurden ungeregelt, es war, als wenn es immer versuchte, ein Sin= bernis zwischen sich und eine bestimmte Gegend des Baumes zu bringen: endlich fauerte es nieder und blieb unbeweglich zwischen zwei Asten siken. Der Reisende hatte den Eindruck, als wenn dem unschuldigen Tierchen eine Gefahr drohte, aber er konnte nicht erraten, von welcher Art sie war. Er näherte sich, und eine aufmertsame Prüfung ließ ihn in einer Söhlung des Stammes eine Bandnatter (couleuvre lien) entdeden, welche ihre Augen fest auf das Eichhörnchen heftete ... Unser Reisender zitterte ... für das arme Eichhörnchen. Der Apparat, der zur Wahrnehmung der Tone dient, ist bei den Schlangen wenig ausgebildet, und sie scheinen fein sehr feines Gehör zu haben. Ubrigens war die Schlange so aufmerksam auf ihre Beute, daß sie die Rahe eines Menschen gar nicht zu bemerken schien. Unser Reisender, welcher bewaffnet war, hätte also dem ungludlichen Nagetier zu Silfe kommen und die Schlange töten fönnen. Aber die Wißbegierde war stärfer als das Mitleid, und er wollte sehen, wie das Schauspiel zu Ende gehen würde. Die Lösung des Knotens war eine tragische. Das Eichhörn= den ermangelte nicht, einen klagenden Laut auszustoßen, welcher für alle, die ihn tennen, die Nabe einer Schlange anzeigt. Es ging ein wenig vor, suchte gurudguweichen, ging bann wieder vorwarls, suchte umzukehren, aber es kam dem Reptil immer näher. Die Schlange, zusammengerollt, den Ropf über ben Ringelungen und

unbeweglich wie ein Stück Holz, wandte keinen Blick von ihm. Das Eichhörnchen kletterte von Ast zu Ast herunter und kam bis an die Stelle des Stammes, wo die Aste aushören. Jeht versuchte das arme Tier gar nicht mehr zu fliehen. Angezogen durch eine unwiderstehliche Gewalt und gleichsam vom Schwindel ergriffen, stürzte es sich in den Rachen der Schlange, welcher sich plöhlich so weit als möglich öffnete, um es aufzunehmen. So undeweglich die Schlange sich dis dahin verhalten hatte, so tätig wurde sie, sobald sie im Besit ihrer Beute war. Sie wickelte ihre Ringe auf, nahm ihren Weg mit unglaublicher Behendigkeit nach auswärts und gelangte, emportriechend, in einem Augenblick zum Gipfel des Baumes, ohne Zweifel, um dort zu verdauen und zu schlassen."

416, 26 im folgenden [ft. in folgendem]

485, 3 Um Ropf ber Geite:

Lichtenberg führt an (in der neuen Aufl., 4 letzte Bände nachsehn) daß Stanislaus Leseinzky gesagt hat: La modestie est la vertu de ceux qui n'en ont pas d'autre. (sic fere)

Die Stelle lautet in Lichtenbergs Bermischten Schriften, neue Ausg. Göttingen 1844, Bb. 3, S. 19: La modestie devroit être la vertu de ceux, à qui les autres manquent.

498, 21 Zusah nach "erscheinen.":

Euripides selbst sagt

φευ, φευ, τα μεγαλα, μεγαλα και πασχει κακα.

[Stob: Flor: Vol: 2, p. 299.]

547, 7 Zusag hinter "liefert."

denn die Einstellung . . . Sen. 143.

Die Stelle Sen. 143 lautet:

Die Einstellung der animalischen Funktionen ist der Schlaf; die der organischen der Tod.

547, 19 Zusaß hinter "ist.":

Sen: 143.

Dort Steht:

Es giebt nur Eine Gegenwart, und diese ist immer: denn sie ist die alleinige Form des wirklichen Dasenns. Man muß dahin gelangen einzusehn, daß die Bergangenheit nicht an sich von der Gegenwart verschieden ist, sondern nur in unsrerApprehension, als welche die Zeit zur Form hat, vermöge welcher allein sich das Gegenwärtige als verschieden vom Bergangeneu darstellt. Zur Beförderung dieser Einsicht denke man sich alle Borgänge und Scenen des Menschenlebens, schlechte und gute, glückliche und unglückliche, erfreuliche und entsetzliche, wie sie im Lause der Zeiten und Berschiedenheit der Derter sich successiv in buntester Mannigsaltigkeit und Abwechselung uns darstellen, als auf ein Mal und zugleich und immerdar vorhanden, im Nune stans, während nur scheinbar jeht Dies, jeht Das ist; — dann wird man verstehn, was die Objektivation des Weillens] zsum] Leben] eigentlich bes

sagt. — Auch unser Wohlgefallen an Genro-Bildern beruht hauptsächlich darauf, daß sie die flüchtigen Scenen des Lebens sixiren. Aus dem Gefühl der ausgesprochenen Wahrheit ist das Dogma von der Metempsichose hervorgegangen.

579, 26 Zusat hinter "Dasenn.":

Sen. 149.

Dort fteht:

Der Tod sagt: du bist das Produkt eines Aktes, der nicht hätte seyn sollen: darum mußt du, ihn auszulöschen, sterben.

595, 3 Zusatz nach "gestorben sind.":

Daß schon ben Griechen ähnliche Fälle bekannt waren, geht hervor aus einer Stelle in den Gesehen des Plato —

[Stob: Flor: Vol: 2, p 213.]

602, 33 Zusat hinter "werden.":

Lichtenberg, Bd: 2, p. 447.

alte Ausg:

Dort steht: In England ward vorgeschlagen, die Diebe zu kastriren. Der Borschlag ist nicht übel: die Strafe ist sehr hart, sie macht die Leute verächtlich, und doch noch zu Geschäften fähig; und wenn Stehlen erblich ist, so erbt es nicht fort. Auch legt der Muth sich, und da der Geschlechtstrieb so häusig zu Dieberenen verleitet, so fällt auch diese Veranlassung weg. Muthwillig bloß ist die Bemerkung, daß die Weiber ihre Männer desto eifriger vom Stehlen abhalten würden; denn so wie die Sachen jetzt stehen, riskiren sie ja, sie ganz zu versieren.

642, 25 Jusat nach "habe.":

In Xenophons Memorabilien spricht Sokrates von der Päderastie als einer untadelhaften, sogar lobenswerthen Sache. [Hier die Stelle aus Stodaei Florilegium, Voll: 1. p. 57.]

Eben so in den Memorabilien L. I, c. 3 § 8. woselbst Sokrates vor den Gefahren der Liebe warnt, spricht er so ausschließlich von der Knaben-liebe, daß man denken sollte, es gäbe gar keine Weiber.

660, 26 Zusatz nach, "machten.":

Alles was wir anfassen widersett sich, weil es seinen eigenen Willen] hat, ber überwunden werden muß.

673, 10 Zusat nach ben Bersen:

Auch B. Gracian bringt den Jammer unsers Dasenns uns mit den schwärzesten Farben vor die Augen im Criticon, Parte I, Crisi 5, gleich im Anfang und Crisi 7, am Schluß, wo er das Leben als eine Tragische Farce aussührlich darstellt.

699, 33 Zusat nach "Oum.":

Sen: 137.

Die Stelle mit der Aberschrift "Ju W[elt] a. W. u. V. 3te Aufl. Bb: 2. p. 734, oder p. 699." lautet:

Wenn wir diese p. 734-36 [der III. Aufl. 1859 der "Welt" II] dars Schopenhauer. II.

gelegte wesentliche Immanenz unstrer und jeder Erkenntniß im Auge behalten, welche daraus entspringt, daß sie ein Sekundäres, bloß zu den Zwecken des Wssillens Sentstandenes ist; — dann wird es uns erklärlich, daß alle Whstiker aller Religionen zuleht bei einer Art Ekstase anlangen, in der alle und jede Erkenntniß, mit sammt ihrer Grundform Objekt und Subjekt gänzlich aushört, und erst in diesem jenseit aller Erkenntniß Liegenden ihr höchstes Ziel erreicht zu haben verslichern, indem sie da angelangt sind, wo es kein Subjekt und Objekt, mithin keine Art von Erkenntniß mehr giebt, eben weil es keinen Wssillen mehr giebt, welchem zu dienen die alleinige Bestimmung der Erkenntniß ist.

Wer nun Dies begriffen hat, wird es nicht mehr so über alle Maahen toll finden, daß Fakire sich hinsehen und, auf ihre Rasenspike sehend, alles Denken und Borstellen zu bannen versuchen, und daß in manchen Stellen des Upanischads (nachsehn) Anleitung gegeben wird, sich, unter stillem innern Aussprechen des mysteriösen Oum, in das eigene Innere zu versenken, wo Subjekt und Objekt und alle Erkenntnih wegfällt.

703, 35 S. Bonaventurae [ft. S. Bonaventurae, Drudf. in C]

733, 21 Zusat:

In Aebereinstimmung mit dieser Ansicht wird man die sehr lesenswerthe 15te Predigt des Meisters Echard sinden.

## Dritter Anhang.

Übersetzung und Nachweis der Citate.

Geite und Beile:

- III, 10 Paucis natus est, qui populum aetatis suae cogitat. "Nur auf wenige wird wirken, wer in seinem Denken auf sein Zeitalter Rücksicht nimmt." (Seneca, epist. 79, 17.)
  - 1, 4 "Warum willst du dich von uns allen Und unsrer Meinung entsernen? — Ich schreibe nicht euch zu gefallen, Ihr sollt was lernen!"

(Goethe, Zahme Xenien I, 2, Weimarer Ausgabe Bd. 3, S. 229.)

- 4,38 Cogito ergo sum, "id) bente, also bin id)". (Descartes, Principia philosophiae I, 7 und 10.)
- 15, 23 ὅλη ἀληθινὸν ψεῦδος, "die Materie ist eine Lüge und doch wahr". (Angeblich Platonischer Ausspruch; vgl. Plotin, Enn. II, 5, 5, wo von der ὅλη gesagt wird: οὐκοῦν ἐνεογεία εἴδωλον οὐκοῦν ἐνεογεία ψεῦδος. τοῦτο δὲ ταὐτὸν τῷ ἀληθινῶς ψεῦδος.)
- 16, 19 χαλεπὰ τὰ καλά, "das Edle ist schwer", als Sprichwort angeführt von Platon Rep. p. 435 C, 497 D und Hippias maior p. 304 E, wo der Scholiast es auf Solon zurücksührt.
- 17, 7 qualitates occultae, "verborgene Eigenschaften" (Ausdruck der Scholastiker).
- 18, 37, 19, 5 u. 10  $ro\tilde{v}$ s, "Intellett";  $\delta\eta\mu\iota\sigma\nu\varrho\gamma\delta$ s, "Weltbildner";  $\tilde{v}\lambda\eta$ , "Materie".
- 19, 37 Prabodha Tschandro Dana, richtiger prabodha-candra-udaya, "ber Aufgang des Mondes der Erkenntnis", allegorisches Drama in sechs Akten des Krishna-Migra (etwa 1200 p. C.), in welchem als Personen philosophische Begriffe auftreten.
- 24, 25 regula falsi, "Regel des Falschen" (Ausdruck der Regel de Tri für eine Regel, nach welcher man durch eine angenommene falsche Zahl die wahre findet; hier offenbar die Regel des Schlusse von der Falschheit der Folge auf die Falscheit des Grundes).
- 25, 1 penser c'est sentir, "Denken heißt Wahrnehmen".
- 25, 2 idées simples, "einfache Borftellungen".

- 35, 5 des idées bien simples, "recht einfältige Borstellungen".
- 25, 12 Anencephalus, "hirnlos"; Tête de crapaud, eig.: "Rrötentopf".
- 31, 7 conjunctiva, "Bindehaut".
- 31, 7 meatus auditorius, "Gehörgang".
- 23, 34 pons Varolii, "Barolsbrüde"; medulla oblongata, "verlängertes Mart" (Bezeichnungen der Gehirnanatomie für gewisse Organe der Berbindung des Gehirns mit dem Rüdenmart).
- 34, 5 aus seinen thalamis, "aus seinen Gehhügeln".
- 34, 7 von den Gehirn-lobis, "von den Gehirnlappen".
- 36, 32 = 4, 38.
- 36, 33 το γάρ αὐτό rosīv ἐστίν τε καὶ εἶναι, "denn Denten und Sein ist basselbe". (Parmenides, bei Clem. Alex. Strom., VI, 2, 23, p. 144 Dindorf.)
- 37, 4 non-entis nulla sunt praedicata, "was nicht ist, hat auch keine Präbikate".
- 37, 12 cogito, ergo est, "id) benke (es), also ist es". (Abwandlung des obens genannten Ausspruchs des Descartes, vgl. 4, 38.)
- 37, 20 έξ οΐων εἰς οία, "aus welchem zu welchem" (aus wie Kleinem zu wie Großem).
- 38, 20 vgl. Arist. de coelo I, 5 p. 272 a 21: τὸ ἄπειρον ἀδύνατον κινηθηναι, "es ist nicht möglich, daß das unendlich Große sich bewege".
- 40, 17 δ χρόνος ἀριθμός ἐστι κινήσεως (κατὰ τὸ πρότερον καὶ ὕστερον), "die Zeit ist die Zahl der Bewegung (in Beziehung auf das Früher und Später)" und: ἀδύνατον είναι χρόνον ψυχης μὴ οὕσης, "es ist unmöglich, daß es eine Zeit gäbe, wenn es keine Seele gäbe" (Arist. Phys. IV, 11, p. 220 a 24 und IV, 14 p. 223a 26); vgl. jedoch über diese Stelle und das ihr von Schopenhauer erteilte Lob Deussen, Philosophie der Griechen (Allgem. Gesch. der Phil. II, 1) S. 354 fg.
- 48, 14 causa est nobilior suo effectu, "die Ursache steht höher als ihre Wirfung".
- 48, 18 Πᾶν τὸ ἀπὸ ἀκινήτου γιγνόμενον αἰτίας, ἀμετάβλητον ἔχει τὴν ὕπαρξιν·
  πᾶν δὲ τὸ ἀπὸ κινουμένης, μεταβλητήν. Εἰ γὰρ ἀκίνητόν ἐστι πάντη τὸ
  ποιοῦν, οὐ διὰ κινήσεως, ἀλλ' αὐτῷ τῷ εἶναι παράγει τὸ δεύτερον ἀφ'
  ἐαυτοῦ. "Alles, was aus einer unbeweglichen Ursache entsteht, hat eine
  unwandelbare Existenz; alles aber, was aus einer beweglichen entsteht,
  eine wandelbare; benn wenn das Bewirfende in jedem Sinne unbewegt
  ist, wird es nicht durch eine Bewegung, sondern durch sein bloßes Sein
  das andere aus sich heraussehen." (Proclus, institutio theologica,
  § 76, ed. Crouzer, p. 118.)
- 49, 24 forma dat esse rei, "die Form gibt der Sache das Sein"; forma dat rei essentiam, materia existentiam, "die Form gibt der Sache das

- Geite und Zeile:
  - Wesen, der Stoff gibt ihr das Dasein" (wie Schopenhauer den scholastischen Sat präzisiert).
- 53, 10 σῶμα μὲν οὐκ ἂν εἴη, σωματικὴ δέ, "(bie Materie) ift fein Rörper, jeboch förperartig". (Stob. eel. lib. I, c. 12, Heeren; richtiger: c. 11, p. 86, § 4, Meineke.)
- 54, 5 vgl. Arist. phys. VI, 10, p. 241a 6: φανεφόν ότι οὖτε στιγμήν οὖτ΄ ἄλλο ἀδιαίφετον οὐθὲν ἐνδέχεται κινεῖσθαι, "es ist flar, daß weder der Punkt noch irgend ein anderes Unteilbares imstande ist, sich zu bewegen".
- 54, 18 'Αίδιον εἶναί φησιν εἴ τί ἐστιν, εἴπεο μὴ ἐνδέχεται γενέσθαι μηδὲν ἐκ μηδενός. "Ετ (nicht Xenophanes, sondern Melissos, von dem die Stelle berichtet) behauptet, wenn es überhaupt etwas gebe, so müsse es ewig sein, da es unmöglich ist, daß etwas aus nichts entstehe" (Arist. de Xenophane, cap. I, p. 974a 2).
- 55, 21 κατ' ἐνέργειαν, "der Birklichkeit nach"; κατά δύναμιν, "der Möglichkeit nach".
- 66, 9 Natura non facit saltus, "die Natur macht keine Sprünge" (in dieser Form zuerst bei Linné, philosophia botanica no. 77; vgl. Aristoteles de part. an. IV, 5, p. 681a 12: ἡ γὰο φύσις μεταβαίνει συνεχῶς, "denn die Natur schreitet kontinuierlich weiter").
- 66, 28 Coroners inquest, "vom Kronrichter eingeleitete Untersuchung".
- 67, 16 Si vis tibi omnia (richtiger omnia tibi) subicere, te subice rationi, "willst bu dir alles unterwersen, so unterwirs dich der Bernunst" (Seneca, epist. 37, 4).
- 70, 13 Identitas indiscernibilium, das Leibnizische principium identitatis indiscernibilium, nach welchem zwei nicht unterscheidbare Dinge identisch sein würden; vgl. Nouveaux Essais, cap. 27, § 1. 3.
- 71, 11 potentia "der Möglichkeit nach"; actu "in Wirklichkeit".
- 76, 23 substantiae primae und secundae, primare und setundare Wesenbeiten, die πρώται und δεύτεραι οὐσίαι des Aristoteles.
- 78, 1 implicite "inbegriffen".
- 78, 32 le style est l'homme même, "der Stil ist der Mensch selbst", Worte Bufsons, gesprochen in der Académie française am 25. August 1753.
- 81, 24 balourdise, "Tölpelei", von lourd "tölpelhaft" mit vorgesettem pejorativen ba.
- 81, 30 propositio minor, "Untersah" im Syllogismus.
- 82, 25 Personne n'est sujet à plus de fautes, que ceux qui n'agissent que par réflexion. "Niemand ist so sehr in Gesahr, Fehler zu begeben, wie der, welcher nur nach abstrakten Begriffen handelt." (Vauvenargues, Réflexions 131, vol. I, p. 386 der Ausgabe von Gilbert, Paris 1857.)

- 83, 6 κατ' έξοχήν, "im höchsten Sinne".
- 85, 12 I fear, you have sold your own lands, to see other men's. "Ich fürchte ihr habt euer eigenes Land verfauft, um anderer Leute Land zu sehen" (sagt Rosalinde zu Jacques, As you like it IV, 1).
- 85, 14 fuga vaoui, "Flucht vor der Leere" (häufiger: horror vaoui, "Schauber vor dem Leeren", ein Ausdruck der mittelalterlichen Physik, welche annahm, daß es ein Bacuum nicht geben könne).
- 86, 10 (A Lumberhouse of books in ev'ry head,)
  for ever reading, never to be read!
  ("Ein Rumpelfram von Büchern jeder Ropf,)
  stets liest er, nie gelesen wird der Tropf."

(Pope, The Dunciad, III, v. 193/194.)

- 86, 15 invitâ Minervâ, "gegen den Willen der Minerva" (als Sprichwort schon von Cic. de off. I, 31, 110 angeführt, welcher erklärend hinzusett: id est adversante et repugnante natura, "bei Widerstreben der Naturanlage"; vgl. auch Hor. ars poetica 385).
- 86, 29 πολυμαθίη νόον οὐ διδάσκει, "Bielwisserei bildet den Geist nicht" (Heraflit bei Diog. Laert. IX, 1).
- 87, 19 Helvétius, De l'Esprit, Discours III, chap. VIII: Il paraît donc que l'activité de l'esprit dépend de l'activité des passions. C'est aussi dans l'âge des passions, c'est-à-dire depuis vingt cinq jusqu'à trentecinq et quarante ans, qu'on est capable de plus grands efforts et de vertu et de génie. "Es scheint also, daß die Tätigkeit des Geistes von der Tätigkeit der Leidenschaften abhängt. Daher man auch im Alter der Leidenschaften, d. h. von fünsundzwanzig dis zu fünsunddreißig oder vierzig Jahren zu den größten Anstrengungen der Tatkrast und des Genies befähigt ist."
- 87, 34 Abdrücke "avant la lettre", "vor der Schrift", sind bei Kupferstichen die ersten frischen Abdrücke, welche noch vor der Einfügung der Untersschrift genommen wurden.
- No more no more Oh! never more on me
  The freshness of the heart can fall like dew,
  Which out of all the lovely things we see
  Extracts emotions beautiful and new,
  Hived in our bosoms like the bag o' the bee:
  Thinkst thou the honey with those objects grew?
  Alas! 'twas not in them, but in thy power
  To double even the sweetness of a flower.
  "Nicht mehr, nicht mehr, v nimmermehr auf mich
  Rann, gleich dem Tau, des Herzens Frische fallen,
  Die aus den holden Dingen, die wir sehn,
  Gefühle auszieht, neu und wonnevoll:
  Die Brust bewahrt sie, wie die Zell' den Honig.

Denkst du, der Honig sei der Dinge Werk? Uch nein, nicht sie, nur deine eig'ne Krast Kann selbst der Blume Süßigkeit verdoppeln." (Byron, Don Juan I, 214.)

- 89, 13 nihil est in intellectu, nisi quod antea fuerit in sensu, "es ift nichts im Intellekt, was nicht vorher in der Sinneswahrnehmung gewesen wäre" (vgl. Aristoteles de an. III, 8, p. 432a 2: οὖτε μὴ αἰοθανόμενος μηθὲν, οὐθὲν ἄν μάθοι οὐθὲ ξυνείη, "und ohne daß man etwas wahrgenommen hätte, kann man nichts lernen oder verstehen"; und Thomas Aqu., Quaest. de veritate, quaestio II, articulus III, 19; in der Ausg. Venedig 1784, Bd. 16, p. 155: nihil est in intellectu, quod non sit prius in sensu.)
- 89, 26 virtualiter, "der Möglichkeit, der Bedeutung nach".
- 89, 32 in abstracto, "auf abstrafte Beise".
- 90, 28 έν, πλήθος, ἀγαθόν, παράγον καὶ παραγόμενον, αὖταρκες, αἴτιον, κρεῖττον, κίνητόν, ἀκίνητον, κινούμενον, "Eines, Bielheit, Gutes, Hervorbringendes und Hervorgebrachtes, Selbstgenügendes, Ursache, Besserseliches, Unbewegliches, Bewegtes" sind Abstracta, mit welchen Proflus in der Institutio theologica operiert.
- 94, 35 'Αδικία ἐστὶ ἀφαίρεσις ἀγαθοῦ: τὸ δὲ ἀγαδὸν τί ᾶν εἴη ἄλλο ἢ ἀρετή; ή δὲ ἀρετὴ ἀναφαίρετον. Οὐκ ἀδικήσεται τοίνυν ὁ τὴν ἀρετὴν ἔχων, ἢ οὔκ έστιν άδικία άφαίρεσις άγαθοῦ: οὐδὲν γὰρ άγαθὸν άφαίρετον, οὐδ' ἀπόβλητον, οὐδ' έλετόν, οὐδὲ ληιστόν. Εἶεν οὖν, οὐδ' ἀδικεῖται ὁ χρηστός, οὐδ' ὑπὸ τοῦ μοχθηροῦ · ἀναφαίρετος γάρ. Λείπεται τοίνυν ἢ μηδένα ἀδικεῖσθαι καθάπαξ, η τον μοχθηρον υπό του όμοιου άλλα τῷ μοχθηρῷ οὐδενὸς μέτεστιν ἀγαθοῦ.  $\dot{\eta}$  δὲ ἀδικία  $\dot{\eta}$ ν ἀγαθοῦ ἀφαίρεσις  $\dot{0}$  δὲ μὴ ἔχων  $\ddot{0}$ , τι ἀφαιρεθ $\ddot{\eta}$ , οὐδὲ εἰς ő, τι άδικηθή, έχει. "Jede Ungerechtigkeit ist die Entreißung eines Gutes; was könnte man aber unter einem Gut anders verstehen als die Tugend? - Die Tugend aber ist nicht zu entreißen. Entweder fann also ber, welcher die Tugend hat, fein Unrecht erleiden, oder man mußte annehmen, daß die Ungerechtigkeit nicht die Entreigung eines Gutes ware. Denn fein Gut tann entrissen oder verloren oder weggenommen oder geraubt werden. Nun denn, der Tugendhafte kann also kein Unrecht erleiden, auch nicht von dem Bosen; denn man kann ihm nichts ent= reißen. Es bleibt also nur übrig, daß entweder überhaupt niemand Unrecht erleiden fann, oder nur der Bose von dem Bosen; aber der Bose hat keinen Teil an irgend einem Gut; die Ungerechtigkeit aber, sagten wir, ist die Entreißung eines Gutes; wer aber nichts hat, was ihm entrissen werden könnte, der hat auch nichts, woran ihm Unrecht geschehen könnte." (Maximus Tyrius, sermo 2, 11.)
- 95, 31 simpliciter, "einfach, schlechthin".
- 96, 4 convenire, "übereinstimmen"; commune habere, "gemein haben".

- 96, 9 omnis determinatio est negatio, "jede Bestimmung ist Negation". (Spinoza, epist. 50: figura non aliud, quam determinatio, et determinatio negatio est, "die Gestalt ist nichts anderes als eine Begrenzung (Bestimmung), und Begrenzung ist Berneinung".)
- 96, 20 instabilis tellus, innabilis unda, "Land, auf dem man nicht stehen, Wasser, in dem man nicht schwimmen kann" (Ovid, Met. I, 16).
- 98, 14 den monstris per excessum, "den durch Übermaß monströsen Ersscheinungen".
- 99, 11 Bgl. Cic. de orat. II, 58, 235: Quid sit ipse risus, quo paeto con, citetur, ubi sit, quo modo exsistat atque ita repente erumpat, ut eum cupientes tenere nequeamus, et quo modo simul latera, os, venasoculos, voltum occupet, viderit Democritus. "Mas das Lachen selbst ist, wie es erregt wird, wo es sich sindet, auf welche Beise es entsteht und so plöhlich ausbricht, daß man, auch wenn man will, es nicht zurüchalten kann, und auf welche Beise es Brust, Mund, Abern, Augen und Gesicht zugleich erfaßt das mag Demokrit wissen!"
- 100, 15 explicite, "ausführlich".
- 100, 17 u. 18 major, "Obersath"; minor, "Untersath".
- 101, 27 Et vous, Monsieur, êtes-vous aussi sur l'affiche? "And Sie, mein Hefre, sie auch auf dem Zettel?"
- 101, 31 "Bav ist der treue Hirt, von dem die Bibel sprach: Wenn seine Heerde schläft, bleibt er allein noch wach." (Noch nicht nachgewiesen.)
- 102, 38 utile dulei, "das Nühliche mit dem Angenehmen" (vgl. Horaz, ars poet. 343:

Omne tulit punctum, qui miscuit utile dulci, "Alles erreicht, wer verbindet was nühlich mit dem was erfreulich".)

Oh gran bontà de' cavalieri antichi!
Eran rivali, eran di fè diversi,
E si sentian degli aspri colpi iniqui
Per tutta la persona anco dolersi;
E pur per selve oscure e calli obbliqui
Insieme van, senza sospetto aversi.
"D große Trefflichfeit der alten Ritter!
Sie waren Gegner und verschied'nen Glaubens
Und fühlten nach den schweren, harten Schlägen
Bon Schmerzen noch den ganzen Leib durchdrungen;
Und dennoch gehen sie durch dunkse Wälder
Auf engem Psad zusammen ohne Argwohn."

(Ariost, Orl. fur. I, 22.)

104, 37

"Daran erkenn' ich meine Pappenheimer."

(Schiller, Wallensteins Tod III, 15.)

- 105, 28 J'ai cru remarquer aux spectacles, qu'il ne s'élève presque jamais de ces éclats de rire universels, qu'à l'occasion d'une méprise. "Ich glaube im Theater beobachtet zu haben, daß fast niemals ein so alle gemeines Gelächter ausbricht, wie bei einer auf Misverständnis beruhenden Handlung." (Voltaire, présace de l'enfant prodigue. Ausg. Amsterdam 1744. Bd. 5, p. III.)
- 111, 20 "Ift einer Welt Besit für dich zerronnen, Sei nicht in Leid darüber, es ist nichts; Und hast du einer Welt Besit gewonnen, Sei nicht erfreut darüber, es ist nichts. Borüber gehn die Schmerzen und die Wonnen, Geh' an der Welt vorüber, es ist nichts."

(Anwar-i-Suheili, Buch III, 16; Motto zu Sadi, Rosengarten, übersett von K. H. Graf, Leipzig 1846.)

- 112, 19 vgl. Aristoteles, Metaph. III, p. 1004b 25: Έστι δὲ ἡ διαλεκτική πειραστική περὶ ὧν ἡ φιλοσοφία γνωριστική, "die Dialektik ist der Berssuch, das zu erkennen, was die Philosophie wirklich erkennt".
- 117, 7 instantia in contrarium, "Gegenbeispiel".
- 117, 12 modo ponente, "durch bejahende Schlufweise".
- 117, 21 modo tollente, "durch verneinende Schlufweise".
- 117, 25 in contrarium, "fürs Gegenteil".
- 118, 24 implicite, "als etwas (im Gewußten) stillschweigend Enthaltenes"; explicite, "als etwas vor dem Bewußtsein Entsaltetes". (Bgl. 78, 1 und 100, 15.)
- 119, 32 "Wie etwas sei leicht, Weiß, der es erfunden und der es erreicht." (Goethe, West-östlicher Divan VI, 4; Hempel IV, S. 95.)
- 123, 28 nota notae est nota rei ipsius, et repugnans notae repugnat rei ipsi, "ein Merfmal, welches dem Prädikate zukommt, kommt auch dessen Subjekte zu, und ein Merkmal, welches dem Prädikate nicht zukommt, kommt auch dessen Subjekte nicht zu". (Logische Regel, auf welcher die erste Figur des Spllogismus beruht.)
- 124, 10 u. 11 sit altera negans, "die eine Prämisse muß negativ sein", und: e meris affirmativis nihil sequitur, "aus zwei bejahenden Prämissen folgt nichts" (in der zweiten Schlußfigur, welche auf dieser Regel beruht).
- 124, 35 u. 37 cui repugnat nota, etiam repugnat noastum, "dem Subjett, dem ein Präditat widerspricht, widerspricht auch dta Subjett diese Präditats"; notato repugnat id, cui nota repugnat, "dem Subjett eines

Prädikats widerspricht jedes Subjekt, dem jenes Prädikat widerspricht" (Regel für die zweite Schlußfigur, Schopenhauers eigne Übersehung seiner lateinischen Formulierungen, vgl. in unst. Ausg. Bd. IX S. 330, 34—331, 2).

- 125, 7 tertium comparationis, "das zwei verglichenen Objekten Gemeinsame".
- 130, 35 argumenta ad hominem, "persönliche Beweisgründe"; argumenta ad rem, "sachliche Beweisgründe".
- 132, 12 petitio principii, "Erschleichung des Beweisgrundes".
- 133, 13 Μέθοδοι δὲ παραδίδονται καλλίστη μὲν ἡ διὰ τῆς ἀναλύσεως ἐπ΄ ἀρχὴν όμολογουμένην ἀνάγουσα τὸ ζητούμενον ἡν καὶ Πλάτων, ῶς φασι, Λαοδάμαντι παρέδωκεν, κ. τ. λ. "Als Methoden werden überliefert: als beste diejenige, welche auf analytischem Bege das, was man beweisen will, auf einen zugestandenen Grundsatz zurücksührt, welche schon Platon, wie es heißt, dem Laodamas überliefert hat". (Proclus, In primum Euclidis librum, l. III, p. 121 der latein. Übersetzung Patav. 1516.)
- 134, 17 termini technici, "Fachausdrücke".
- 138, 12 noli me tangere, "rühre mich nicht an!" (sprichwörtlich nach Evang. Johannis XX, 17 in der Übersehung der Bulgata).
- 139, 16 pennywise and poundfoolish, englische Redensart für "sparsam im Rleinen, verschwenderisch im Großen".
- 143, 3 "Jahrelang schon bedien' ich mich meiner Nase zum Niechen: Hab ich denn wirklich an sie auch ein erweisliches Recht?" (Schiller, gegen Pusendorfs Theorie des Rechts in dem Gedichte "Die Philosophen".)
- 143, 32 Άγεωμέτρητος μηδείς εἰσίτω, "niemand hat Jutritt, der nicht die Geometrie studiert hat". (Inschrift über der Platonischen Atademie, Schol. in Arist. ed. Brandis, p. 26a 10.)
- 145, 2 Sa propre expérience l'avait convaincu du peu d'utilité des mathématiques, surtout lorsqu'on ne les cultive que pour elles-mêmes.

   — Il ne voyait rien de moins solide, que de s'occuper de nombres tout simples et de figures imaginaires. "Seine eigene Erfahrung hatte ihn davon überzeugt, wie wenig Nuhen die Mathematit bringt, besonders wenn man sie nur um ihrer selbst willen treibt. — Nichts

schien ihm weniger solid, als sich mit blosen Jahlen und eingebildeten Figuren zu beschäftigen." (Baillet, Vie de Descartes 1693, Liv. II, ch. 6, p. 54.)

153, 10 "Zwar euer Bart ist kraus, doch hebt ihr nicht die Riegel." (Goethe, Faust I, 671.)

154, 18 = 89, 26.

154, 19 u. 23 actualiter, actu, "in Wirklichkeit".

154, 22 potentia, "der Möglichkeit nach".

158, 6 molécules de lumière, "Lichtmolefüle".

160, 1 bona fide, "gutgläubig".

161, 10 Il y a un mystère dans l'esprit des gens qui n'en ont pas. "Es ist eine eigene Sache um den Geist der Leute, die keinen haben."

To feel me in the solitude of kings,
Without the power that makes them bear a crown.
"Die Einsamkeit der Könige zu fühlen,
Jedoch der Macht entbehren, welche sie
Die Krone tragen läßt."

(Byron, Proph. of Dante, C. 1, Zeile 166.)

- 164, 21 animi impotentia, "Mangel an Selbstbeherrschung"; ratio regendae voluntatis impotens, "eine Vernunft, welche nicht imstande ist, den Willen zu beherrschen".
- 165, 1 Πατ έστι ατθρωπος συμφορά (genauer συμφορή). "Der Mensch ist ganz und gar dem Zusall preisgegeben," sagt Solon zu Krösus bei Herodot I, 32.
- 165, 14 = 67, 16.
- 165, 19 sustine et abstine, ἀνέχου καὶ ἀπέχου, "ertrage und entsage" (Epiktet bei Gellius XVII, 19, 6).
- 165, 23 δ φούνιμος τὸ ἄλυπον διώκει, οὖ τὸ ήδύ, "der Weise strebt nach Freiheit von Schmerz, nicht nach Lust". (Arist. Eth. Nik. VII, 12, p. 1152b 15.)
- 166, 23 Exponenda sunt nobis argumenta mortalium, quibus sibi ipsi beatitudinem facere in huius vitae infelicitate moliti sunt; ut ab eorum rebus vanis spes nostra quid differat clarescat. De finibus bonorum et malorum multa inter se philosophi disputarunt; quam quaestionem maxima intentione versantes, invenire conati sunt, quid efficiat hominem beatum: illud enim est finis bonorum. "Es liegt uns ob, die Beweisgründe sterblicher Menschen darzulegen, durch welche sie versucht haben, selber sich eine Glückseligkeit in der Unseligkeit dieses Lebens zu erwirken, damit um so deutlicher werde, wie sehr sich das, worauf wir hoffen, von ihren eitlen Bemühungen unterscheidet. Über das höchste Gut und das höchste Übel haben die Philosophen viel

- miteinander gestritten; und indem sie diese Frage mit dem größten Eiser behandelten, suchten sie herauszusinden, was den Wenschen glüdsich mache; denn das ist, was man das höchste Gut nennt." (Augustinus de civ. Dei XIX, 1, Corpus Script. Eccles. XL, 2, p. 363, 1—11, getürzt und nicht ganz genau.)
- 166, 33 'Η εὐδαιμονία ἐν τῷ εὖ ζῆν ἐστίν, τὸ δὲ εὖ ζῆν τῷ κατὰ τὰς ἀρετὰς ζῆν. "Die Glüdseit besteht in dem glüdsichen Leben, das glüdsiche Leben aber in dem tugendhaften Leben." (Aristoteles Eth. magna I, 4, p. 1184b 29.)
- 166, 37 Nam, quum ea causa impulerit eos, qui primi se ad philosophiae studia contulerunt, ut, omnibus rebus posthabitis, totos se in optimo vitae statu exquirendo collocarent; profecto spe beate vivendi tantam in eo studio curam operamque posuerunt. "Denn da dieses (das glüdliche Leben) die Ursache war, welche die zuerst sich mit dem Studium der Philosophie Beschäftigenden antrieb, alles andere geringer zu achten und sich ganz der Forschung nach der besten Lebenssührung hinzugeben, so haben sie wirklich in der Hossinung, dadurch ein glüdseliges Leben zu erreichen, so viel Sorge und Mühe auf dieses Studium verwendet." (Cicero, Tusc. V, 1, 2.)
- 167, 4 Το κατά κακίαν ζην τῷ κακοδαιμόνως ζην ταὐτόν ἐστιν, "das unsittliche Leben ist identisch mit dem unglücklichen Leben". (Plut. de repugn. stoic. c. 18, p. 1042 A.)
  - 67, 6 Ή φρόνησις οὐχ ἔτερόν ἐστι τῆς εὐδαιμονίας καθ' ἑαυτὸ, ἀλλ' εὐδαιμονία, "das besonnene Berhalten ist nicht etwas von der Glückseligkeit an sich Berschiedenes, sondern es ist selbst die Glückseligkeit" (Plut. de repugn. stoic. c. 26, p. 1046 E).
- 167, 9 Τέλος δέ φασιν είναι τὸ εὐδαιμονεῖν, οὖ ένεκα πάντα πράττεται, "als höchstes Ziel bezeichnen sie (die Stoifer) die Glückeligkeit, um deren willen man alles tut". (Stob. Eel. II, c. 7, bei Meineke, c. 6, p. 40, 8.)
- 167, 11 Εὐδαιμονίαν συνωνυμεῖν τῷ τέλει λέγουσι, "Glüdfeligfeit und höchstes Ziel erklären sie für synonym". (Stob. Eel. II, c. 7, bei Meineke, c. 5, p. 20, 13.)
- 167, 13 ή άρετή ταύτην έχει τήν έπαγγελίαν, εύδαιμονίαν ποιήσαι, "die Tugend hat mit sich die Verheißung, die Glückseligkeit zu bewirken". (Arrian. diss. Epiet. I, 4, 3.)
- 167, 15 Ceterum (sapienta) ad beatum statum tendit, illo ducit, illo vias aperit, "übrigens strebt sie (die Weisheit) nach einem glückseligen Zustande; zu diesem führt sie, zu diesem eröffnet sie die Wege". (Seneca, epist. 90, 27.)
- 167, 17 Illud admoneo, auditionem philosophorum, lectionemque, ad propositum beatae vitae trahendum, "nur so viel bringe ich in Erinnerung, daß das Hören und Lesen der Philosophen in dem Plane eines glückseligen Lebens einzubegreisen ist" (lies: trahendam). (Seneca, epist. 108, 35.)

- 167, 21 Της Κυνικης δε φιλοσοφίας σκοπός μέν έστι καὶ τέλος, ὅσπες δή καὶ πάσης φιλοσοφίας, τὸ σὐδαιμονεῖν τὸ δὲ εὐδαιμονεῖν ἐν τῷ ζῆν κατὰ φύσιν, ἀλλὰ μὴ πρὸς τὰς τῶν πολλῶν δύξας. "Für die Philosophie der Kyniker gilt als Ziel und Endzwed, wie ja aud für jede andere Philosophie, das glüdselige Leben; das glüdselige Leben aber besteht darin, daß man der Natur gemäß lebt und nicht gemäß den Meinungen der Menge." (Julian, orat. VI, p. 193D.)
- 168, 4 Cogitandum est, quanto levior dolor sit, non habere, quam perdere: et intelligemus, paupertati eo minorem tormentorum, quo minorem damnorum esse materiam. — — Tolerabilius est faciliusque, non acquirere, quam amittere. - - Diogenes effecit, ne quid sibi eripi posset. - - (hunc tu pauperem putas an dis immortalibus similem,) qui se fortuitis omnibus exuit? — — (Diogenes) videtur mihi dixisse: age tuum negotium, fortuna: nihil apud Diogenem iam tuum est. "Man muß bedenken, wieviel geringer der Schmerz ist, etwas nicht zu haben, als es zu verlieren: und wir begreifen, daß die Armut um so weniger zu leiden hat, je weniger sie zu verlieren hat. — — Es ist erträglicher und leichter, nicht zu gewinnen als zu verlieren. — — Diogenes brachte es fertig, daß ihm nichts geraubt werden konnte. - - (Sältst du den für arm oder aber für göttergleich,) der sich von allem Zufälligen freigemacht hat? — — (Diogenes) kommt mir vor, als wenn er sagte: bekummere dich um deine Sache, o Schickfal: bei Diogenes gibt es nichts mehr, was du dein nennen fönntest." (Seneca, de tranquillitate animi VIII, 2, 3, 4, 5, 7.)
- 168, 13 Διογέτης έφη νομίζειν δοᾶν την Τύχην ένοςῶσαν αὐτὸν καὶ λέγουσαν τοῦτον δ'οὐ δύναμαι βαλέειν κύνα λυσσητήρα. "Diogenes sagte, er glaube das Schickal zu sehen, wie es ihn anblickte und spräche: diesen wütenden Hund bin ich nicht imstande zu treffen." (Stob. eel. II, 7, Meineke p. 98, 9, wo ένοςούουσαν αὐτῷ gelesen wird.)
- 168, 20 Γηράσκει μὲν χαλκὸς ὑπὸ χρόνου ἀλλὰ σὸν οὕτι
  Κῦδος ὁ πᾶς αἰών, Διόγενες, καθελεῖ.
  Μοῦνος ἐπεὶ βιοτῆς αὐτάρκεα δόξαν ἔδειξας
  Θνητοῖς, καὶ ζωῆς οἰμον ἐλαφροτάτην.

"Auch das Eisen verschleißt mit der Zeit, aber nimmermehr werden Schmälern, Diogenes, dir fünstige Zeiten den Ruhm. Denn du bewiesest allein den Glanz des genügsamen Daseins,

Du zu der Sterblichen Glud zeigtest den leichtesten Weg."

(Diog. Laert. VI, 2, § 78.)

168, 35 Λιογένης έβόα πολλάκις λεγων, τον των άνθοωπων βίον δάδιον ύπο των θεων δεδόσθαι, άποκεκούφθαι δε αὐτόν ζητούντων μελίπηκτα καὶ μύρα καὶ τὰ παραπλήσια. "Diogenes pflegte oft auszurufen, daß den Menschen von den Göttern verliehen sei, leicht zu leben, daß dies aber denen verborgen bleibe, welche nach Honiggebäck, Salben und derartigem trachteten." (Diog. Lært. VI, 2, § 44.)

- 169, 5 Δέον, ἀντὶ τῶν ἀχρήστων πόνων, τοὺς κατὰ φύσιν έλομένους, ζην εὐδαιμόνως παρὰ τὴν ἄνοιαν κακοδαιμονοῦσι. — τὸν αὐτὸν χαρακτήρα τοῦ βίου λέγων διεξάγειν, ὅνπερ καὶ Ἡρακλης, μηδὲν έλευθερίας προκρίνων. "Diejenigen, welche statt unnüher Mühen sich nur bestreben, naturgemāh zu leben, müssen ein glückliches Leben führen; und nur wegen ihrer Torheit sind die Menschen unglücklich. — Und er behauptete, diesselbe Lebensweise zu führen wie Herakles, da er nichts höher schäte als die Freiheit." (Diog. Laert. VI, 2, § 71.)
- 169, 34 Crates ut lar familiaris apud homines suae aetatis cultus est. Nulla domus ei unquam clausa erat: nec erat patrisfamilias tam absconditum secretum, quin eo tempestive Crates interveniret, litium omnium et jurgiorum inter propinquos disceptator et arbiter. "Rrates wurde von den Menschen seiner Zeit wie ein Hausgott verehrt. Rein Haus war ihm jemals verschlossen, und kein Familienvater hatte ein so verborgenes Geheimnis, daß nicht Krates rechtzeitig in dasselbe eingeweiht worden wäre, um alse Streitigkeiten und Händel zwischen Berwandten zu prüsen und zu schlichten." (Apulejus, Florida IV, p. 42 ed. Helm.)
- 170, 17 δθεν καὶ τὸν Κυνισμὸν εἰρήκασιν σύντομον ἐπ᾽ ἀρετὴν δδόν, "sie bez zeichneten daher den Annismus als den fürzesten Weg zur Tugend" (Diog. Laert. VI, 9, § 104).
- 170, 24 (Ad summam:) sapiens uno minor est Jove, dives,
  Liber, honoratus, pulcher, rex denique regum.

  "(Rurz:) es ist wahr, daß der Weise allein dem Jupiter nachsteht,
  Reich und frei und geehrt und schön und der Könige König."

  (Horaz, epist. I, 1, 106.)
- 171, 14 αδιάφορα, "Gleichgültiges"; προηγμένα, "Borzuziehendes".
- 171, 18  $t\tilde{\omega}v$  οὐκ ἐφ' ήμῖν, "zu dem gehörig, was nicht in unserer Macht steht".
- 171, 37 vgl. 171, 14; åyadá, "Güter".
- 172, 30 (Sie autem componetur,) si, quid humanarum rerum varietas possit, cogitaverit, antequam senserit, "(dann aber wird man gefaßt sein,) wenn man, was die Wankelmütigkeit der menschlichen Dinge vermag, bedacht hat, ehe man es zu fühlen bekommt". (Seneca, epist. 98, 5.)
- 172, 32 'Ioor δέ ἐστι τὸ κατ' ἀρετὴν ζῆν τῷ κατ' ἐμπειρίαν τῶν φύσει συμβαινόντων ζῆν, "es ist basselbe, der Tugend gemäß zu leben und der Erfahrung dessen, was von Natur zu geschehen pflegt, gemäß zu leben". (Chrysippos bei Diog. Laert. VII, 1, § 87.)
- 173, 1 Τοῦτο γάρ ἐστι τὸ αἴτιον τοῖς ἀνθρώποις πάντων τῶν κακῶν, τὸ τὰς προλήψεις τὰς κοινὰς μὴ δύνασθαι ἐφαρμόζειν τοῖς ἐπὶ μέρους. "Denn diese ist für die Menschen die Ursache alles Übels, daß sie nicht imstande sind, die allgemeinen Begriffe auf die einzelnen Fälle anzuwenden." (Epietet, dissert. IV, 1, 42.)

- 173, 6 Εἰ ξένος χόσμου ὁ μὴ γνωρίζων τὰ ἐν αὐτῷ ὅντα, οὐχ ἡττον ξένος καὶ ὁ μὴ γνωρίζων τὰ γιγνόμενα. "Wenn der ein Fremdling in der Welt ist, welcher nicht weiß, was es darin gibt, so ist es nicht weniger der, welcher nicht weiß, wie es darin hergeht" (Marc Aurel, Selbstetrachtungen IV, 29).
- 173, 25 κατά φύσιν ζην, "der Natur gemäß leben".
- 173, 27 Nihil interest, utrum non desideres, an habeas. Summa rei in utroque est eadem: non torqueberis. "Es läuft auf dasselbe hinaus, ob man etwas nicht begehrt, oder ob man es hat. Die Hauptsache ist in beiden Fällen die gleiche: man ist frei von Qual." (Seneca, epist. 119, 2.)
- 173, 30 Solum habere velle, summa dementia est, "daß man etwas nur haben möchte, ist der größte Unverstand" (Cicero, Tusc. IV, 26, 56).
- 173, 31 Οὐ γὰρ ἐκπληρώσει τῶν ἐπιθυμουμένων ἐλευθερία παρασκευάζεται, ἀλλὰ ἀνασκευή τῆς ἐπιθυμίας. "Denn nicht durch Erreichung dessen, was man begehrt, wird wahre Freiheit gewonnen, sondern durch Unterbrückung der Begierde." (Epictot, dissert. IV, 1, 175.)
- 173, 36 δμολογουμένως ζ $\tilde{\chi}$ ν, "übereinstimmend leben", vgl. den Citatenanhang in Bb. I,  $\mathfrak{S}$ . 712.
- 174, 2 Perfecta virtus est aequalitas et tenor vitae per omnia consonans sibi. "Die vollkommene Tugend besteht in der Gleichmäßigkeit und der alle Zeit mit sich zusammenstimmenden Lebensführung." (Seneca, Epist. 31, 8.)
- 174, 4 Quid est beata vita? Securitas et perpetua tranquillitas. Hanc dabit animi magnitudo, dabit constantia bene judicati tenax. "Worin besteht das glüdliche Leben? In der Sicherheit und der unerschütterslichen Ruhe. Sie wird erreicht durch Seelengröße, wird erreicht durch eine Beständigkeit, welche bei dem richtig Erkannten beharrt". (Seneca, epist. 92, 3.)
- 175, 11 Quid est Deus? Mens universi. Quid est Deus? Quod vides totum, et quod non vides totum. Sie demum magnitudo sua illi redditur, qua nihil maius excogitari potest: si solus est omnia, opus suum et extra et intra tenet. "Was ist Gott? Die Seele des Weltalls. Was ist Gott? Alles, was du siehst, und alles, was du nicht siehst. So allein wird seine Größe anerkannt, größer als welche nichts gedacht werden kann: wenn er allein alles ist, dann umfaßt er sein Werk und durchdringt es." (Seneca, quaest. natur. I, praekatio, 12, richtiger: 13.)
- 176, 13 Διὰ γὰρ τὸ θαυμάζειν οἱ ἄνθρωποι καὶ νῦν καὶ τὸ πρῶτον ἤρξαντο φιλοσοφεῖν. "Denn wegen der Berwunderung haben die Menschen, wie jeht so auch vordem, angesangen zu philosophieren." (Aristot., metaph. I, p. 982 b 12.)

- 180, 7 (duceris ut) nervis alienis mobile lignum, ("wirst du gezogen wie) eine Holzpuppe, die von fremden Kräften bewegt wird". (Horaz, sat. II, 7, 82.)
- 181, 17 ultima ratio theologorum, "der lette Beweisgrund der Theologen".
- 183, 8-9 sensu stricto et proprio, "im strengen und eigentlichen Sinne".
- 183, 12 sensu proprio, "im eigentlichen Sinne".
- 183, 13 u. 14 sensu allegorico, "im übertragenen Sinne".
- 183, 35 Prorsus credibile est, quia ineptum est: — certum est, quia impossibile, "es ist durchaus glaubwürdig, weil es unsinnig ist: — es ist gewiß, weil es unmöglich ist". (Tertullian, de carne Christi, c. 5, ed. Migne II, 2 p. 761.)
- 184, 18 φιλόσοφον πλήθος άδύνατον είναι, "es ift unmöglich, daß die Wenge philosophisch gebildet sei". (Plato, rep. VI, 8, p. 494 A.)
- 187, 6 fg. Ju der von Schopenhauer angeführten und übersetzten Stelle des Csoma Körösi sei bemerkt, daß nach brahmanischer wie buddhistischer Ansicht das Leben eines jeden Menschen die Frucht der von ihm in einer früheren Geburt begangenen Werke ist, und daß von den vier Hauptschlen der Buddhisten die Vaibhäshika's den Realismus, die Sautrântika's einen problematischen, die Yogâcâra's einen dogmatischen Joealismus vertreten, während die Mâdhyamika's als Nihislisten alles für seer (gûnya) erklären.
- 189, 18 θανμάζειν, μάλα φιλοσοφικόν πάθος, "die Berwunderung als ein sehr philosophischer Affekt". (Bgl. Platon, Theaetet p. 155 D und Bd. I, Citatenanhang zu S. 38, 18.)
- 190, 20 u. 23 Operari, "Sandeln"; Esse, "Sein".
- 190, 28 Expediens ad hoc, "Mittel zu diesem 3wed".
- 190, 34 punctum pruriens, "das quälende Problem" (eigentlich: die judende Stelle).
- 192, 37 toto genere, "der ganzen Gattung nach".
- 194, 12 Εἰ μὲν οὖν μή ἐστί τις ἐτέρα οὐσία παρὰ τὰς φύσει συνεστηχυίας, ἡ φυσικὴ ἄν εἴη πρώτη ἐπιστήμη· εἰ δέ ἐστί τις οὐσία ἀχίνητος, αὕτη προτέρα καὶ φιλοσοφία πρώτη, καὶ καθόλου οὕτως, ὅτι πρώτη· καὶ περὶ τοῦ ὄντος ἢ ὄν, ταύτης ἄν εἴη θεωρῆσαι. "Benn es nun feine andere Besenheit gibt außer den durch die Natur bestehenden, so würde die Physit die erste Bissenschaft sein; wenn es aber eine unwandelbare Besenheit gibt, so ist diese die frühere und die Philosophie von ihr ist die erste und darum die allgemeinste, weil sie die erste ist; und ihre Ausgabe würde es sein, nach dem Seienden als solchem zu forschen." (Aristoteles, Metaph. V, 1, richtiger VI, 1, p. 1026a 27.)
- 194, 23 Natura naturata, "die geschaffene Natur"; Natura naturans, "die schaffende Natur".

194, 36 Credo, "Glaubensbekenntnis".

195, 16 accidentaliter, "zufällig, nebenher".

196, 3 ex concessis, "auf Grund dessen, was man zugestanden hat".

199, 1 "Du führst die Reihe(n) der Lebendigen Vor mir vorbei, und lehrst mich meine Brüder Im stillen Busch, in Luft und Wasser kennen:

> Dann führst du mich zur sichern Höhle, zeigst Mich dann mir selbst, und meiner eignen Brust Geheime tiese Wunder öffnen sich."

(Goethe, Faust I, Wald und Höhle, Vers 3225-3234.)

200, 28 = 132, 12.

203, 25 ens extramundanum, "eine außerweltliche Besenheit".

211, 4

"Ihr folget falscher Spur, Denkt nicht, wir scherzen! Ist nicht der Kern der Natur Menschen im Herzen?"

(Goethe, Gott und Welt, in dem Gedichte "Ultimatum"; Weimarer Ausgabe III, 106.)

216, 4 = 15, 23.

222, 32 ποωτον ψεύδος, siehe Bd. I, Citatenanhang zu S. 519, 34.

222, 33 voregor nooregor, "das Nachfolgende an Stelle des Vorangehenden, Umstellung, Berdrehung".

226, 3 ποωτότυπος, "urbildlich, Urbild"; ἔκτυπος, "nachbildlich, Nachbild".

226, 22 pro tempore, "zeitweilig".

226, 26 = 83, 6.

226, 31 affectiones animi, "Affette der Seele".

226, 33 cupiditas, timor, laetitia, tristitia, "Begierde, Furcht, Freude, Traurigfeit".

226, 33 voluntas est quippe in omnibus, imo omnes nihil aliud, quam voluntates sunt: nam quid est cupiditas et laetitia, nisi voluntas in eorum consensionem, quae volumus? et quid est metus atque tristitia, nisi voluntas in dissensionem ab his, quae nolumus? "Nāmlich in ihnen allen (in cupiditas Begierde, timor Furcht, laetitia Freude, tristitia Traurigfeit) stedt der Wille, ja sie alle sind nichts anders als Willenserregungen: denn was sind Begierde und Freude anders als ein Wille, dem zuzusstimmen, was wir wolsen? und was sind Furcht und Traurigfeit anders als der Wille, dem nicht zuzusstimmen, was wir nicht wolsen?" (Augustinus, de civ. Dei, XIV, 6.)

233, 33 'Ηγεμονικόν, "das leitende Bermögen" (bei den Stoifern).

- 235, 26 l'amour-propre est plus habile que le plus habile homme du monde, "bie Eigenliebe ist gewandter als der gewandteste Weltmann". (Larochefoucauld, Réflexions, maxime 4.)
- 235, 28 yrādi savrór, "erkenne dich selbst" (Inschrift auf dem Apollotempel in Delphi).
- 236, 32 adróparos, "sich selbst bewegend".
- 236, 33 ἀχάματος καὶ ἀγήρατος ἤματα πάντα, "unermüdlich und nicht alternd in allen (zukunftigen) Tagen" (vgl. Homer, Jlias VIII, 539:

Εἴην ἀθάνατος καὶ ἀγήρως ἤματα παντα, "Möcht' ich unsterblich sein und nicht alternd ewige Tage").

- 237, 3 Toutes ces passions, qui se succèdent d'une manière si rapide, [et] se peignent avec tant de naïveté, sur le visage mobile des enfans. Tandis que les faibles muscles de leurs bras et de leurs jambes savent encore à peine former quelques mouvemens indécis, les muscles de la face expriment déjà par des mouvemens distincts presque toute la suite des affections générales propres à la nature humaine: et l'observateur attentif reconnait facilement dans ce tableau les traits caractéristiques de l'homme futur. "Alle diese Leidenschaften, welche so rasch aufeinander folgen, malen sich mit soviel Offenherzigkeit auf dem beweglichen Angesicht der Kinder. Während die schwachen Muskeln ihrer Arme und Beine noch kaum imstande sind, einige unbestimmte Bewegungen auszuführen, wird von den Gesichtsmuskeln durch bestimmte Bewegungen schon fast die ganze Reihe der allgemeinen Affekte ausgedrückt, welche der Menschennatur eigen sind: und der aufmerksame Beobachter erkennt mit Leichtigkeit in diesem Bilbe die charafteristischen Züge des fünftigen Mannes." (Cabanis, Rapports du physique et moral, 2. éd. 1805, vol. I, p. 123 sq., verfürzt.)
  - 238, 20 con mucho sosiego, "mit vieler Gemütsruhe".
  - 239, 5 Mania sine delirio, "Raserei ohne Wahnsinn"
  - 239, 14 Vis inertiae, "Trägheitskraft".
  - 239, 33 minorum gentium, "geringeren Ranges".
  - 240, 14 vis naturae medicatrix, "die heilende Rraft der Natur".
  - 240, 17 ordine rerum, "nach der Ordnung der Dinge".
  - 240, 20 primum mobile, "die erste bewegende Ursache", vgl. das  $\pi \varrho \tilde{\omega}$ ror xuro $\tilde{v}v$  des Artstoteles.
  - 242, 10 es la passion enemiga declarada de la cordura, "die Leidenschaft ist der erklärte Feind der Klugheit" (Balthazar Gracian, Sch.)
  - 242, 18 animi perturbatio, "Geistesverwirrung".
  - 244, 4 Such as we know is false, yet dread in sooth, Because the worst is ever nearest truth.

"Was wir als falsch erkennen und doch fürchten, Weil stets der Wahrheit nahe kommt das Schlimmste." (Byron, Lara I, 28, 31.)

- 244, 29 Intellectus luminis sicci non est; sed recipit infusionem a voluntate et affectibus: id quod generat ad quod vult scientias: quod enim mavult homo, id potius credit. Innumeris modis, iisque interdum imperceptibilibus, affectus intellectum imbuit et inficit. "Der Intelleft ist fein Licht, welches trocen (ohne OI) brennte, sondern er empfängt Jussus willen und von den Leidenschaften: und diese erzeugt die Ersentnisse, je nachdem man sie zu haben wünscht: denn, was der Mensch gerne möchte, das glaubt er am liebsten. Auf unzählige und bisweilen unmerkliche Arten beeinslußt die Leidenschaft den Intellest und infiziert ihn." (Bacon, Novum Organum I, 14, vielmehr I, 49, vol. 1, p. 167 fg. der Ausg. London 1857, gefürzt.)
- 248, 17 vexatio dat intellectum, "die Not verleiht Verstand". (Jesajas 28, 19 nach der Vulgata: et tantummodo sola vexatio intellectum dabit auditui, "und die Not allein wird dem Ohre Verstand verseihen"; die Überssehungen der schwierigen Stelle weichen sehr voneinander ab; das Original hat: vehäjäh raq zeväsä hädön šemüsäh, "zum Entsehen wird euch werden das Verständnis meiner Weissagung".)
- 251, 18 = 240, 20.
- 253, 16 furor brevis, "eine turze Raserei" (nach Horaz, Epist. I, 2, 62: Ira furor brevis est, "Zorn ist ein Rasen, das turz").
- 254, 16 (Hoc volo, sic iubeo,) stat pro ratione voluntas, ("So, will ich, soll es sein,) der Wunsch überhebt mich der Gründe" (Juvenal, VI, 223).
- 254, 25 Si quelqu'un excelle parmi nous, qu'il aille exceller ailleurs. "Σut jemand sich bei uns hervor, laßt ihn gehen und sich bei anderen hervortun." (Helvetius nach Cicero, Tusc. V, 36, 105: Nemo de nobis unus excellat: sin quis exstiterit, alio in loco et apud alios sit, wie Cicero die Worte des Heraflit bei Strado XIV, 25, p. 642: ἡμέων μηδὲ εἶς ὀνήϊστος ἔστω, εἶ δὲ μή, ἄλλη τε καὶ μετ' ἄλλων wiedergibt.)
- 256, 14 omnis animi voluptas, omnisque alacritas in eo sita est, quod quis habeat, quibuscum conferens se, possit magnifice sentire de se ipso. "Alle Herzensfreude und alle vergnügte Stimmung beruht darauf, daß man einen hat, mit welchem sich vergleichend man von sich selbst hoch denken kann" (Hobbes, de Cive, I, 5).
- 256, 20 Les gens médiocres ont un instinct sûr et prompt, pour connaître et fuir les gens d'esprit, "mittelmäßige Menschen haben einen sicheren und hurtigen Instinkt dafür, Leute von Geist herauszusinden und zu meiden" (Helvétius, de l'Esprit, Disc. II., chap. III, alinea 5, unswörtlich).

- 258, 24 u. 25 stultitia, "Torheit"; malitia, "Bosheit".
- 260, I a man highly gifted, "ein hochbegabter Mann".
- 262, 35 "Ich bin ein Mann, gegen den mehr gesündigt worden, als er gessündigt hat." (I am a man more sinn'd against than sinning, Shakespeare, King Lear, III, 2.)
- 263, 7 = 256, 14.
- 263, 19 δ βίος βραχύς, ή δὲ τέχνη μαχρά, "das Leben ist kurz, die Runst lang". (Hippotrates, Aphorismen 1.)
- 267, 36 Nec cor nec caput habet, "weder Herz noch Ropf hat er". (Seneca, Ludus de morte Claudii Caesaris, c. 8).
- 268, 9 φίλον ήτος, "das liebe Herz" (Homer, Ilias V, 250 und öfter).
- 269, 4 ἀνεμῶν, "aufblähend"; gemeint ist wohl ἄνεμος "Wind".
- 269, 10 Animi perturbatio, "Gemütsverwirrung" (vgl. aber 242, 18).
- 269, 10 mentis perturbatio, "Geistesverwirrung".
- 269, 12 immortalis, "unsterblich".
- 271, 3 βέλτιον τοῦ ζῆν τὸ εὖ ζῆν, "gut leben ist besser als leben" (Aristoteles, Top. III, 2, p. 118a 7).
- 271, 25 horror mortis, "Schauder vor dem Tod".
- 272, 30 medulla oblongata, "das verlängerte Mart".
- 273, 27 = 240, 14.
- 274, 22 capere somnum, "Schlaf fassen".

(Homer, Od. 15, 394.)

- 276, 8 "Schlaf ist Schaale: wirf sie fort." (Goethe, Faust II, 4661, Eingangs- saene.)
- 282, 9 Qualitas occulta, "verborgene Eigenschaft" (vgl. 17, 7).
- 284, 28 "Das: Ich denke, muß alle unsere Vorstellungen begleiten können" (Kant, Kritik der reinen Bernunft, Deduktion der Kategorien, 2. Aust., § 16).
- 285, 9 duetus thoracieus, "Milchbrustgang".
- 286, 6 (nervus) sympathicus maximus, "das (sympathische) Eingeweide-Nervensnstem".
- 286, 12 motus peristalticus, "die (peristaltische) Berdauungsbewegung (insbes. des Dünndarms)".
- 286, 35 vis a tergo, "eine von hinten treibende Rraft".

Sette und Beile:

- 287, 11 Le mouvement du cœur, pris en soi, et abstraction faite de tout ce qui n'est pas essentiellement lui, comme sa durée, son énergie, ne dépend ni immédiatement, ni coinstantanément, du système nerveux central, et conséquemment c'est dans tout autre point de ce système que dans les centres nerveux eux-mêmes, qu'il faut chercher le principe primitif et immédiat de ce mouvement. "Die Bewegung des Herzens, für sich betrachtet und abgesehen von allem, was nicht wesentlich sie selbst ist, wie 3. B. ihre Dauer und Energie, hängt weder unmittelbar noch als Begleiterscheinung vom zentralen Nervenspstem ab, und folglich muß man das ursprüngliche und unmittelbare Prinzip dieser Bewegungen an einem ganz anderen Punkte dieses Spstems als in den Nervenzentren selbst suchen." (Flourens, annales des sciences naturelles 1828, vol. 13, p. 88, gekürzt.)
- 287, 20 La circulation survit à la destruction de tout l'encéphale et de toute la moëlle épiniaire, "der Blutumlauf überdauert die Zerstörung des ganzen Gehirns und des ganzen Rüdenmarks". (Cuvier, Mém. de l'acad. d. sc., 1823, Vol. 6; Hist. d. l'acad. p. CXXX, richtiger CXXXIII, verkürzt.)
- 287, 23 Cor primum vivens et ultimum moriens, "das Herz ist dassenige, was zuerst lebt und zuleht stirbt" (Haller, Sch.).
- 289, 21 = 240, 20.
- 289, 36 cerebrum abdominale, "Gehirn des Bauches".
- 291, 15 die vita propria, "das Eigenleben".
- 291, 26 sphincteres vesicae et ani, "Schließmuskeln der Entleerungsorgane".
- 292, 9 = 33, 34.
- 292, 14 ber sentient and voluntary nerv, "ber empfindende und wollende Nerv"; ber incident and motor nerv, "der reizende und bewegende Nerv".
- 293, 3 = 233, 33.
- 295, 1 omne simile claudicat, "jedes Gleichnis hinkt" (sprichwörtlich).
- 295, 11 = 240, 14.
- 297, 16 Il est sans doute étonnant, que les passions n'ayent jamais leur terme ni leur origine dans les divers organes de la vie animale; qu'au contraire les parties servant aux fonctions internes, soient constamment affectées par elles, et même les déterminent suivant l'état où elles se trouvent. Tel est cependant ce que la stricte observation nous prouve. Je dis d'abord que l'effet de toute espèce de passion, constamment étranger à la vie animale, est de faire naître un changement, une altération quelconque dans la vie organique. "Es ist sider erstaunlich, daß die Leidenschaften niemals weder ihren Endpuntt

noch ihren Ausgangspunkt in den verschiedenen Organen des animalischen Lebens haben; daß vielmehr diesenigen Teile, welche den inneren Funktionen dienen, beständig durch dieselben affiziert werden und sie sogar bestimmen, je nach dem Justand, in dem sie sich besinden. Und doch wird dies durch genaue Beodachtung erwiesen. Ich behaupte zunächst, daß die Wirkung von allen Arten der Leidenschaft beständig dem animalischen Leben fremd bleibt und vielmehr darin besteht, in dem organischen Leben eine Beränderung, irgend eine Modisitation zu veranlassen." (Biehat, Sur la vie et la mort, I, Artikel 6, p. 50.)

- 298, 9 Les chants sont le langage des passions, de la vie organique, comme la parole ordinaire est celui de l'entendement, de la vie animale: la déclamation tient le milieu, elle anime la langue froide du cerveau par la langue expressive des organes intérieurs, du cœur, du foie, de l'estomac etc. "Der Gesang ist die Sprache der Leidenschaften, des organischen Lebens, wie das gesprochene Wort die des Verstandes, des animalischen Lebens ist: die Deklamation hält die Mitte, sie belebt die kalte Sprache des Gehirns durch die ausdrucksvolle Sprache der inneren Organe, des Herzens, der Leber, des Wagens usw." (Vichat, a. a. D.).
- 298, 14 La vie organique est le terme où aboutissent, et le centre d'où partent les passions. "Das organische Leben ist der Endpunkt, in welschen die Leidenschaften auslausen, und das Zentrum, von welchem sie ausgehen." (Bichat, a. a. D.)
- 298, 32 Die längere, aus Bichat, a. a. D., Artikel 9, § 2 französisch ange= führte Stelle lautet zu deutsch: "Dies ist also der große Unterschied in den beiden Leben des Tieres (dem cerebralen oder animalen und dem organischen Leben) hinsichtlich der Ungleichheit in der Vervollkommnung der verschiedenen Systeme von Funktionen, aus denen jedes der beiden Sniteme resultiert; nämlich, daß in dem einen (bem animalen Leben) die Vorherrschaft oder die Inferiorität irgend eines Systems im Bergleich mit den anderen fast immer bedingt ist durch die größere oder geringere Regsamkeit oder Trägheit dieses Snstems, durch die Gewohnheit sich zu betätigen oder nicht zu betätigen; und daß hingegen in dem anderen (dem organischen Leben) diese Vorherrschaft oder Inferiorität unmittelbar mit der Textur der Organe zusammenhängt und niemals mit ihrer Erziehung. Das ist der Grund, warum das physische Temperament und der moralische Charakter durchaus nicht empfänglich dafür sind, sich durch die Erziehung zu andern, welche doch so erstaunliche Modifikationen in den Betätigungen des animalischen Lebens bervorbringen kann; benn alle beide (das Temperament und der Charakter) gehören, wie wir gesehen haben, gum organischen Leben. Der Charafter ist, wenn ich mich so ausdrücken darf, die Sichtbarkeit (la physionomie) der Leidenschaften, und das Temperament ist die der inneren Funktionen. Da nun die einen wie die anderen immer die= felben bleiben und eine Richtung haben, welche durch Gewohnheit und

Ubung niemals gestört wird, so ist es klar, daß auch das Temperament und der Charafter der Herrschaft der Erziehung entzogen bleiben müssen. Allerdings kann sie den Einfluß des Charafters mildern, das Urteil und das Nachdenken beträchtlich vervollkommnen, um ihre Herrschaft der des Charafters überlegen zu machen. Sie kann das animalische Leben kräftigen, so daß es den Antrieben des organischen Lebens Widerstand leisten kann. Wer aber durch die Erziehung erreichen wollte, dem Charafter eine andere Natur zu geben, die Leidenschaften, deren stetiger Ausdruck er ist, zu milbern oder zu steigern, ihre Sphäre zu erweitern oder einzuschränken, der würde etwas ähnliches unternehmen wie ein Arzt, der versuchen wollte, die dem Herzen im gesunden Zustande eigene Rraft der Kontraktion um einige Grade und für das ganze Leben zu steigern oder zu mäßigen, oder der die den Arterien natürliche und für ihre Betätigung notwendige Bewegung für die Dauer beschleunigen oder verlangsamen wollte usw. Wir würden diesem Arzte vorhalten, daß Blutumlauf, Atmung usw. nicht unter der Herrschaft der Willkür (volonté) stehen, daß sie von dem Menschen nicht abgeandert werden können, ohne in einen tranthaften Zustand zu geraten usw. Wir muffen die nämliche Borhaltung denen machen, welche glauben, daß man den Charatter und durch ihn sogar die Leidenschaften abandern könne; denn sie sind ein Produkt der Tätigkeit aller inneren Organe oder haben wenigstens in ihnen ihren eigentümlichen Sig."

- 300, 31 "Tout ce qui est relatif à l'entendement appartient à la vie animale", dit Bichat, et jusque-là point de doute; "tout ce qui est relatif aux passions appartient à la vie organique," et ceci est absolument faux. "Alles, was sid auf das Erkennen bezieht, gehört zum animalischen Leben', sagt Bichat, und so weit hat er unzweiselhaft recht; "alles, was sid auf die Leidenschaften bezieht, gehört zum organischen Leben', aber das ist ganz salsch." (Flourens in seiner Schrift De la vie et de l'intelligence II, 134; verkürzt.)
- 300, 34 decrevit Florentius magnus, "so hat der große Flourens entschieden".
- 301, 1 le philosophe par excellence, "der Philosoph im höchsten Sinne".
- 301, 10 les volontés sont des pensées, "die Willensakte sind Gedanken" (Sat des Cartesius).
- 301, 18 Le premier point est de séparer, même par les mots, ce qui est du corps de ce qui est de l'âme. "Das Erste ist, daß man auseinandershält, auch in den Worten, was zum Körper und was zur Seele gehört." (Flourens, De la vie et de l'intelligence I, 72; verkürzt.)
- 301, 20 diese âme réside uniquement et exclusivement dans le cerveau, "diese Seele wohnt einzig und allein im Gehirn" (Flourens, a. a. D. II, 137).
- 301, 22 spiritus animales "Lebensgeister" (Terminus des Cartesius).

Seite und Zeile: 302, 13 = 301, 10.

- 302, 15 Le premier service que Gall a rendu à la physiologie a été de ramener le moral à l'intellectuel, et de faire voir que les facultés morales et les facultés intellectuelles sont des facultés du même ordre, et de les placer toutes, autant les unes que les autres, uniquement et exclusivement dans le cerveau. "Der erste Dienst, den Gall der Physiologie erwiesen hat, ist gewesen, daß er das Moralische auf das Intellectuelle zurücksührte und zeigte, daß die moralischen und die intellektuellen Fähigkeiten zu derselben Ordnung gehören, und daß er sie alle, die einen so gut wie die anderen, einzig und allein in das Gehirn verlegte." (Flourens, a. a. D. II, 144; fast wörtlich. —
- 302, 25 Si j'en étais à classer les services que nous a rendus Gall, je dirais que le premier a été de ramener les qualités morales au cerveau. "Menn ich die Dienste, welche Gall uns erwiesen hat, aufzuzählen hätte, so würde ich sagen, daß der erste darin bestanden hat, die moralischen Eigenschaften in das Gehirn zu verlegen." (Flourens, a. a. D. II, 147—148.)
- 302, 27 Le cerveau seul est l'organe de l'âme, et de l'âme dans toute la plénitude de ses fonctions; il est le siège de toutes les facultés morales, comme de toutes les facultés intellectuelles. — Gall a ramené le moral à l'intellectuel, il a ramené les qualités morales au même siège, au même organe, que les facultés intellectuelles. "Das Gehirn allein ist das Organ der Seele, und zwar der Seele in dem ganzen Umfange ihrer Funktionen; es ist der Siz aller moralischen wie aller intellektuellen Fähigkeiten. — Gall hat das Moralische auf das Intellektuelle zurückgeführt, er hat die moralischen Fähigkeiten auf denselben Siz, auf dasselbe Organ zurückgeführt wie die intellektuellen." (Flourens, a. a. D. II, 153—154; unwörtlich.)
- 303, 6 magna est vis veritatis et praevalebit, "die Macht der Wahrheit ist groß und wird den Sieg behalten". (Bgl. Vulgata, III. Esra 4, 41: Magna est veritas et praevalet, und in der Septuaginta im Esra der Apokryphen 4, 41: μεγάλη ἡ ἀλήθεια καὶ ὑπερισχύει, "groß ist die Wahrheit und behält den Sieg".)
- 303, 25 illustre confrère, "erlauchter Fachgenosse".
- 305, 9 Das Genauere ist, daß nach Aristoteles (Met. I, 4, p. 985 a 20) Ansaxagoras den Novs nur herbeirust (παρέλνει), wenn er sich nicht anders zu helsen weiß, während er nach Platon (Phaedon 97 B fg. und Leg. XII, 967 BC) nur zu Ansang den Novs als Weltbildner ausstellt, im Verslaufe aber keinen weiteren Gebrauch von ihm macht (τῷ μὲν νῷ οὐδὲν χρῶμενον). Bgl. darüber Deussen, Philosophie der Griechen, S. 131.
- 305, 22 ens rationis, "Bernunftgegenstand".
- 306, 11 u. 12 ein Posterius, "ein Späteres"; das Prius, "das Frühere".

- 306, 24 a parte ante, "von seiten der Bergangenheit"; a parte post, "von seiten der Zufunst".
- 310, 30 Il n'y a que l'esprit qui sente l'esprit: c'est une corde qui ne frémit qu'à l'unison. "Nur der Geist vermag den Geist zu vernehmen; er ist eine Saite, welche nur unisono mit einer anderen erklingt." (Helvétius, De l'Esprit, Disc. II, chap. IV, alinea 5, erweitert.)
- 310, 32 σοφόν είναι δεί τὸν ἐπιγνωσόμενον τὸν σοφόν, "weise muß man sein, um den Weisen zu erkennen" (Xenophanes bei Diog. Laert. IX, 20).
- 313, 11 aeternae veritates, "ewige Wahrheiten" (Ausdruck der Scholaftiker).
- 315, 38 Die lex parsimoniae, "das Gesetz der Sparsamkeit", sautet in der von Schopenhauer zitierten Form: natura nihil agit frustra et nihil facit supervacaneum, "die Natur tut nichts vergebens und schafft nichts Überflüssiges". (Ngl. das aristotelische ή φύσις οὐθὲν ποιεῖ μάτην, de incessu animal. cap. 2, p. 704 b 15 und οὐθὲν ποιεῖ περίεργον οὐδὲ μάτην ή φύσις, de generat. anim. II, 6 p. 744a 36.)
- 319, 10 camera obseura, "dunkle Kammer" (eine Borrichtung, bei welcher das Licht der Außenwelt wie bei der Mattscheibe des photographischen Apparates durch eine kleine Öffnung direkt oder mittelst Spiegel oder Linse auf eine Fläche in einem dunklen Raum fällt und dort ein verskleinertes, sarbiges und bewegtes Bild entstehen läßt).
- 319, 12 "Er fühlet, daß er eine kleine Welt In seinem Gehirne brütend hält, Daß die fängt an zu wirken und zu leben, Daß er sie gerne möchte von sich geben." (Goethe, Hans Sachsens poetische Sendung, Zeile 11 fg.)
- 324, 23 Die Stelle lautet genauer: "Es sind Sophistikationen, nicht der Mensichen, sondern der reinen Bernunft selbst, von denen selbst der Weiseste unter allen Menschen sich nicht losmachen, und vielleicht zwar nach vieler Bemühung den Irrtum verhüten, den Schein aber, der ihn unaufhörslich zwackt und äfft, niemals völlig los werden kann" (Kant, Kritik der reinen Bernunft, Dialektik II. Buch, Eingang: Bon den dialektischen Schlüssen der reinen Bernunft).
- 325, 26 species transitivae, "vorübergehende Erscheinungen" (Ausbruck der Scholastiker).
- 327, 4 mater rerum, "Mutter der Dinge".
- 327, 26 quadam prodire tenus, "Fortschreiten bis zu einer gewissen Grenze" (vgl. Bb. I, Citatenanhang zu S. 507, 15).
- 332, 12 Voluntas potentia coeca est, ex scholasticorum opinione. "Der Bille ist ein blindes Bermögen, nach Ansicht der Scholastiker." (Vanini, Amphitheatrum, Exercitatio XXVIII, p. 181.)

332, 18 avróparor, "selbstwirfend".

333, 38 "wo die Begriffe fehlen, ein Wort zur rechten Zeit sich einstellt". (Nach Goethe, Faust I, 1995—96:

"Denn eben wo Begriffe fehlen, Da stellt ein Wort zur rechten Zeit sich ein.")

- 334,4 anima vegetativa, sensitiva, et intellectiva "ernährende, empfinbende und erfennende Seele".
- 334, 5 Quidditas, "Was-heit" (d. i. die scholastische Hypostase einer Wesenseigentümlichkeit).
- 334,5 plantae nutriuntur, quia habent facultatem nutritivam, "die Pflanzen ernähren sich, weil sie ein Bermögen der Ernährung haben".
- 334, 32 contradictio in adjecto, "Widerspruch durch das Beiwort" (Ausbruck der Logik).
- 335, 24 = 66, 9.
- 338, 12 omnis natura vult esse conservatrix sui, "jedes Raturwesen ist besstrebt, sich selbst zu erhalten" (nach Cicero, de fin. V, 9, 26: omnem naturam esse servatricem sui).
- 340, 20 = 286, 35.
- 340, 22 vis inertiae, "Rraft der Trägheit".
- 343, 29 primary qualities, "primare Eigenschaften" (Ausdruck Lockes).
- 352, 17 materia appetit formam, "der Stoff strebt nach der Form". (Vgl. Thomas Aqu. Summa theolog. Pars I, quaestio L, artic. II, 4; in der Ausg. Benedig 1787 Bd. 20, p. 238: Materia recipit formam, ut secundum ipsam constituatur in esse alicuius speciei.)
- 352, 23 generatio aequivoca, "Urzeugung", Entstehung des Organischen aus dem Unorganischen.
- 352, 24 = 315, 38.
- 352, 37 pediculus capitis, "Ropflaus"; pediculus pubis, "Fil3laus"; pediculus corporis, "Riciderlaus".
- 353, 7 "Phtheiriasis", Läusesucht.
- 357, 7 = 132, 12.
- 357, 9 = 222, 32.
- 357, 19 = 17, 7.
- 358, 7 in rerum natura, "in der Natur der Dinge".
- 359, 1 Credat Judaeus Apella!

  "Das glaube der Jude Apella!"

  (Horaz sat

(Horaz, sat. I, 5, 100.)

359, 24

Spartam, quam nactus es, orna! "Das erlangte Sparta verschöne!"

(Bgl. Cie. ad Att. IV, 6, 2: Σπάρταν έλαχες, ταύταν κόσμει und Stob. Flor. 39, 10, wonach der anapästische Bers aus dem "Tesephus" des Euripides stammt.)

360, 23 = 327, 4.

360, 29 Quaesita, "das Gesuchte"; Data, "das Gegebene".

361, 3 caput mortuum, "toter Ropf" (Ausbrud ber alten Chemie für ben trodnen Rudftand von der Erhihung gewisser Stoffe in den Retorten).

361, 6 petitio principii, vgl. 132, 12.

361, 6 Quaesita, vgl. 360, 29.

361, 7 Data, pgl. 360, 29.

361, 15 = 17, 7.

362, 19 εν καὶ πᾶν, "eines und alles". (Simplic., ad. phys. 22, 26D: εν τὸ ον καὶ πᾶν . . . Ξενοφάνην . . . . εποτίθεο θαί φησιν ὁ Θεόφραστος, "wie Theophraft sagt, nahm . . . Xenophanes an, . . . das Seiende sei eines und alles".)

363, 34 per secula seculorum, "durch alle Jahrhunderte".

364, 2 perpetuum mobile, "ein ewig sich bewegendes Ding".

364, 16 'Aváyun, "Notwendigkeit, Zwang".

367, 12 natura naturans vgl. 194, 23.

368, 15 = 327, 26.

371, 29 Haud distributum animantibus, et quasi distributum tamen insidens, animantiumque sustentaculum id cognoscendum, edax et rursus genitale. Wörtlich nach dem Sanstrit lautet die Stelle: "Ungeteilt wohnt es in den Besen und doch als wäre es geteilt, es ist zu wissen als die Wesen erhaltend, vernichtend und hervorbringend". (Bhagavadgitä 13, 16.)

371, 36 animal compositum, "zusammengesetztes Lebewesen".

372, 15 influxus physicus, "physischer Einfluß".

372, 15 toto genere, vgl. 192, 37.

372, 16 actio in distans, "Wirfung in die Ferne".

372, 23 = 352, 23.

374, 1 ein Prius, "ein Borbergangiges".

376, 38 exceptio firmat regulam, "die Ausnahme bestätigt die Regel".

377, 27 Vertebrata, "Wirbeltiere".

- 378, 12 Δύο τρόποι τῆς αἰτίας, τὸ οὖ ἕνεκα καὶ τὸ ἐξ ἀνάγκης, καὶ δεῖ λέγοντας τυγχάνειν μάλιστα μὲν ἀμφοῖν, "es gibt zwei Arten von Ursachen, die Zwedursache und die notwendig wirfende Ursache, und man muß bei der Unterredung soviel als möglich beide berücksichtigen" (Arist., De part. anim. I, 1, p. 642 a 14, wo die Worte τὸ οὖ ἕνεκα καὶ τὸ ἐξ ἀνάγκης fehlen).
- 380, 37 natura non facit saltus, et quod commodissimum in omnibus suis operationibus sequitur, "die Natur macht feine Sprünge und schlägt bei allen ihren Operationen den bequemsten Weg ein" (Aristot., de incessu anim, c. 2, p. 704 b 15 und c. 8, p. 708 a 9).
- 381, 17 Corolla, "Blumentrone".
- 381, 18 Pistill, "Stempel"; stamina, "Staubgefäße".
- 381, 19 pollen, "Blütenstaub"; germen, "Fruchtknoten".
- 381, 30 ή αἰτία ἐξ ἀνάγκης, "die notwendige Ursache".
- 381, 31 ή (αἰτία) χάριν τοῦ βελτίονος, "die Ursache zum Zwecke des Besseren".
- 382, 8 rete Malpighi, "Malpighisches Neh", "Schleimschicht (ber Saut)".
- 382, 34 Pubes, "Schamhaare"; Mons Veneris, "Schamhügel, Benushügel".
- 382, 36 Ossa pubis, "Schambeine".
- 383, 13 = Citatenanhang von Bd. I, S. 175, 24.
- 384, 7 Omina, "Borzeichen".
- 384, 13 = 117, 25,
- 386, 5 Consensus naturae, "Übereinstimmung der Natur".
- 386, 26 les causes finales, ou ce qui est la même chose, la considération de la sagesse divine dans l'ordre des choses, "die Endursachen, oder was dasselbe bedeutet, die Betrachtung der göttlichen Beisheit in der Ordnung der Dinge" (Leibniz, lettre à M. Nicaise bei Erdmann, p. 139a 15).
- 386, 36 design! design! "Absicht! Absicht!"
- 388, 14 naturam nihil frustra agere, "daß die Natur nichts vergeblich tut"; hoc est, quod in usum hominum non sit, "d. h. was nicht zum Nugen der Menschen dient"; omnia naturalia tanquam ad suum utile media considerant, et credunt aliquem alium esse, qui illa media paraverit, "sie betrachten alles Natürliche als ein Mittel zu ihrem Nugen und glauben, daß es einen andern gäbe, der diese Mittel bereitet habe"; hinc statuerunt, Deos omnia in usum hominum secisse et dirigere, "daraus haben sie geschlossen, daß die Götter alles zum Nugen der Menschen geschafsen haben und lenken"; naturam sinem nullum sibi praesixum habere et omnes causas sinales nihil, nisi humana esse sigmenta,

- Seite und Zeile:
  - "daß die Natur sich keinen Zweck vorgesetzt hat und daß alle Zweckursachen nichts weiter als menschliche Erdichtungen sind" (aus Spinoza, Eth. I, prop. 36, appendix zusammengestellt, p. 306fg. ed. Gfroerer).
- 388, 27 est enim verum index sui et falsi, "benn das Wahre legt Zeugnis ab für sich selbst und für das Falsche" (Spinoza, epist. 76, p. 662 ed. Gfroerer).
- 389, 9  $\eta$  φύσις ποιεί, "die Natur schafft", nicht  $\eta$  φύσις πεποίηται, "die Natur ist geschaffen worden".
- 389, 12 μάτην δοῶμεν οὐδὲν ποιοῦσαν τὴν φύσιν, "wir sehen, daß die Natur nichts vergeblich tut" (Arist., de respir. c. 10, p. 476a 12).
- 389, 15 Οὐδὲ περίεργον οὐδέν, οὖτε μάτην ἡ φύσις ποιεῖ. "Die Natur tut nichts überflüssig und nichts vergebens." 'Η φύσις ἔνεκά του ποιεῖ πάντα. "Die Natur tut alles um eines Zweckes willen." Πανταχοῦ δὲ λέγομεν τόδε τοῦδε ἔνεκα, ὅπου ἀν φαίνηται τέλος τι, πρὸς δ ἡ κίνησις περαίνει ' ιὅστε εἶναι φανερόν, ὅτι ἔστι τι τοιοῦτον, δ δὴ καὶ καλοῦμεν φύσιν. "Überall aber sagen wir, dies geschieht für das, wo ein Zweck sichtbar ist, in welchen die Bewegung ausläust; so daß klar ist, daß es so etwas gibt, was wir eben auch Natur nennen." 'Επεὶ τὸ σῶμα οῦχανον' ἔνεκά τινος γὰρ ἔκαστον τῶν μορίων, ὁμοίως δὲ καὶ τὸ ὅλον. "Denn der Leib ist ein Wertzeug; denn jeder seiner Teile dient einem Zweck, und ebenso der ganze." (Aristot., de gen. an. II, 6, p. 744a 36; de anima II, 4, p. 415b 16; de part. an. I, 1, p. 641b 23; de part. an. I, 1, p. 642a 11.)
- 389, 29 ή φύσις οὐδὰν ποιεῖ μάτην, ἀλλ' ἀεὶ, ὰκ τῶν ἐνδεχομένων τῇ οὐσία, περὶ ἔκαστον γένος ζώου, τὸ ἄριστον. "Die Natur tut nichts vergebens, sondern immer dasjenige, was unter dem bei jeder Tierspezies Möglichen für sie das Beste ist." (Aristot., de incessu anim., c. 2, p. 704b 15.)
- 389, 37 ex professo, "ausdrüdlich".
- 394, 29 vita propria, "das Eigenleben".
- 398, 33 Mesenterium, "Bekleidung des Dünndarms"; Peritonaeum, "Bauch-fell".
- 399, 17 ή φύσις δαιμονία, ἀλλ' οὐ θεία ἐστι, "die Natur ist nicht göttlich, sondern dämonisch" (Aristot., de divinatione per somnum c. 2, p. 463b 14).
- 400, 5 vgl. 360, 29.
- 400, 6 = 132, 12.
- 400, 26 = 352, 23.
- 405, 12 bellum omnium, "Rrieg aller".
- 406, 7 ens perfectissimum, "vollkommenftes Befen".

- 408, 1 le jeu ne vaut pas la chandelle, "das Spiel ist die Beleuchtung nicht wert" (sprichwörtlich).
- 408, 15 = 240, 20.
- 409, 29 οἰ φύσει, ἀλλὰ βία, "nicht natürlich, sondern gewaltsam" (Aristot., de coelo II, 13, p. 294 b 34).
- 410, 3 eine conclusio ex praemissis, "ein Schluß aus Voraussetzungen".
- 411, 4 Et is similis spectatori est, quod ab omni separatus spectaculum videt. "Und er ist einem Zuschauer ähnlich, weil er von allem getrennt ein Schauspiel schaut" (Oupnek'hat, Vol. I, p. 304 = Maitri-Upanishad 2, 7; der Sanstrittext hat nur die Worte: prekshakavad avasthitah svasthaça, "er steht da wie ein Zuschauer und in sich selbst stehend").
- 414, 27 species rerum, "Arten ber Dinge".
- 416, 6 οδον οἰκία, καὶ δακτύλιος, ὧν οὕ φασιν είναι εἴδη, "zum Beispiel ein Haus und ein Ring, von denen sie keine Joeen annehmen" (Aristot., metaph. XIII, 5, p. 1080a 5).
- 416, 10 ἀλλ εἴπες, ἐπὶ τῶν φύσει διὸ δἡ οὐ κακῶς ὁ Πλάτων ἔφη, ὅτι εἴδη ἐστὶν ὁπόσα φύσει. "Sondern wenn überhaupt (Jbeen anzunehmen sind), so nur von den Naturdingen; daher Platon nicht übel sagte, daß es so viel Jdeen gibt wie (Arten) in der Natur." (Aristot., metaph. XII, 3, p. 1070a 17.)
- 416, 14 καὶ τοῦτο ἀρέσκει καὶ αὐτοῖς τοῖς τὰς ἰδέας θεμένοις τῶν γὰρ ὑπὸ τέχνης γινομένων ἰδέας εἶναι οὐκ ἔλεγον, ἀλλὰ τῶν ὑπὸ φύσεως. "Und diese sehren die, welche Ideen annehmen, auch selbst; denn von Kunsteprodukten, sagten sie, gäbe es keine Ideen, sondern nur von den Naturprodukten." (Scholia in Aristotelem ed. Brandis, p. 800 b 22.)
- 417, 2 universalia ante rem, "dem Einzelding vorhergängige Allgemeinheiten"; universalia post rem, "dem Einzelding nachfolgende (von ihm abgezogene) Allgemeinheiten". (Ausdrücke der Scholastik.)
- 419, 23 noluntas, "das Nichtwollen"; voluntas, "das Wollen".
- 421, 30 . Nox erat, et coelo fulgebat luna sereno, Inter minora sidera.

"Nacht war es und der Mond erglänzte am heitern Himmel Bon kleinern Sternen rings umkränzt."

(Horaz, epod. 15, 1.)

423, 18 "Was im Leben uns verdrießt, Man im Bilde gern genießt."

(Goethe, Motto zu "Parabolisch".)

426, 34 "Die Sterne, die begehrt man nicht, Man freut sich ihrer Pracht."

(Goethe, Trost in Tränen, Str. 7.)

- 429, 24 monstra per excessum, per defectum, per situm mutatum, "Mißbilbungen aus Übermaß, aus Mangel, aus falscher Lage".
- 434,2 In tristitia hilaris, in hilaritate tristis. "In Betrübtheit hetter, in Heiterfeit betrübt." (Giordano Bruno, Motto der Romödie Il Candelaio.)
- 436, 23 omnes ingeniosos melancholicos esse, "daß alle genialen Menschen melancholisch seien" (Cic., Tusc. I, 33, 80; vgl. Aristot., probl. 30, 1, p. 953a 10: πάντες όσοι περιπτοί φαίνονται μελαγγολικοί όντες).

437, 17 = 434, 2.

- 439, 29 "Denn aus Gemeinem ist der Mensch gemacht, Und die Gewohnheit nennt er seine Amme." (Schiller, Wallensteins Tod, Akt I, Szene 4.)
- 440,2 "Wer mit einem Talente, zu einem Talente geboren ist, findet in demselben sein schönstes Dasenn" (Goethe, Wilhelm Meister, Buch I, Kap. 14, Hempel, Bd. 17, 67).
- 445, 18 Il y a peu de vices qui empêchent un homme d'avoir beaucoup d'amis, autant que peuvent le faire de trop grandes qualités. "Es gibt wenig Laster, welche einen Menschen so sehr verhindern viele Freunde zu haben, wie dies zu große Borzüge bewirken können." (Chamfort, Maximes, chap. II, p. 26 der Ausgabe in der bibl. nat.)
- 446, 11 Ο καιρός δ έμὸς οὔπω πάρεστιν δ δὲ καιρός δ ξιμέτερος πάντοτέ έστιν ετοιμος. "Meine Zeit ist noch nicht da, eure Zeit aber ist immer porhanden." (Joh. 7, 6.)
- 446,24 "Die Nachahmung ist uns angeboren; das Nachzuahmende wird nicht leicht erkannt. Selten wird das Trefsliche gesunden, seltner geschätzt." (Goethe, Wilhelm Meisters Lehrjahre, Bb. 7, Kap. 9, Lehrbrief.)
- 446, 26 II en est de la valeur des hommes comme de celle des diamans, qui, à une certaine mesure de grosseur, de pureté, de perfection, ont un prix fixe et marqué, mais qui, par-delà cette mesure, restent sans prix, et ne trouvent point d'acheteurs. "Mit dem Werte der Mensichen steht es wie mit dem der Diamanten, welche dis zu einem geswissen Grade ihrer Größe, Reinheit, vollkommenen Bildung einen

- Seite und Beile:
  - bestimmten und bezeichneten Preis haben, aber welche, wo dieser Grad überschritten wird, ohne Preis bleiben und keinen Käuser sinden. d'(Chamsort, Maximes, chap. I, bibl. nat., p. 21.)
- 446, 32 Infimarum virtutum apud vulgus laus est, mediarum admiratio, supremarum sensus nullus. "Die niedrigsten Tugenden sinden beim Bolke Lob, die mittleren Bewunderung, die höchsten kein Berständnis." (Bacon, de augm. scient. VI, 3 Exempla Antithetorum IX.)
- 446, 35 apud vulgus! "beim Bulgus!"
- 446, 36 Nel mondo non è se non volgo. "Es gibt nichts andres auf der Welt als Bulgus." (Macchiavelli, Il principe, cap. XVIII; Sch's. Abersfehung.)
- 447, 1 "daß zum großen Haufen gewöhnlich Einer mehr gehört, als Jeder glaubt" (genauer: "Der große Haufe zumahl, der meisten Theils um Einen wenigstens größer ist, als jeder denkt, hat weder Sinn noch Bilbung genug, die minder hervor stechenden Eigenschaften, die nicht selten um desto vortrefslicher sind, nach ihrem ganzen Werthe zu würdigen." Ludwig Thilo, Ueber den Ruhm, Halle 1803).
- 449, 25 Dans l'enfance le systême nerveux, comparé au musculaire, est proportionnellement plus considérable que dans tous les âges suivans tandis que, par la suite, la pluspart des autres systêmes prédominent sur celui-ci. On sait que, pour bien voir les nerfs, on choisit toujours les enfans. "In der Kindheit ist das Kervenspstem, verglichen mit dem Muskelspstem, verhältnismäßig beträchtlicher als in allen folgenden Lebensaltern, während in der Folge die meisten andern Systeme über jenes vorherrschen. Um die Kerven gründlich zu studieren, wählt man bekanntlich immer Kinder." (Bichat, Recherches physiologiques sur la vie et la mort, Paris 1800, Art. 8, § 6.)
- 453, 11 "Die Intelligenz des Orang-Utang, welche so hoch und so frühzeitig entwickelt ist, nimmt ab mit dem Alter. Solange der Orang-Utang jung ist, überrascht er uns durch seinen Scharssinn, seine Schlauheit und Geschicksichteit; aber nachdem er erwachsen ist, ist er nichts als ein grobes, brutales, schwer zu behandelndes Tier. Und ähnlich wie mit dem Orang-Utang steht es mit allen Affen. Bei allen nimmt die Intelligenz ab in dem Grade, wie die Kraft zunimmt. Dassenige Tier, welches die höchste Intelligenz besith, hat nur in der Jugend diese ganze Intelligenz. Alle Affenarten zeigen diese umgekehrte Berchältnis zwischen Lebensalter und Intelligenz. So hat z. B. die Entelle (eine Meerkahenart des Genus der Semnopitheken und einer der heiligen Affen der Brahmanen) in der Jugend eine breite Stirn, eine wenig hervortretende Schnauze und einen hohen, runden Schädel usw. Mit zunehmendem Lebensalter verschwindet die Stirn und tritt zurück, die Schnauze tritt hervor, und die moralischen Eigenschaften ändern sich

nicht weniger als die physischen: Apathie, Gewalttätigkeit und das Bedürfnis des Alleinseins treten an die Stelle des Scharssinns, der Gelehrigkeit und der Zutraulichkeit. "Diese Unterschiede sind so groß." wie herr Friedrich Cuvier fagt, ,daß nach unserer Gewohnheit, die Handlungen der Tiere nach den unsern zu beurteilen, wir das junge Tier als ein Individuum in dem Alter ansehen würden, wo alle moralischen Eigenschaften der Spezies sich schon entwickelt haben, und die erwachsene Entelle als ein Individuum, welches nur erst seine physischen Rräfte besäße. Aber die Natur verfährt nicht so mit diesen Tieren, welche den engen Rreis nicht überschreiten durfen, der ihnen vorgeschrieben ift, und welcher ausreicht, einigermaßen ihr Bestehen zu sichern. Bu diesem Zwecke war die Intelligenz notwendig, als die Rraft noch nicht da war, und nachdem diese sich entwickelt hatte, verliert jede andere Fähigkeit ihren Nugen. - Die Erhaltung der Gattung ist nicht weniger durch die intellektuellen Eigenschaften der Tiere bedingt, als durch ihre organischen Eigenschaften'." (Flourens, Résumé analytique des observations de Fr. Cuvier sur l'instinct et l'intelligence des animaux, 1841, p. 50. 87. 118. Ausgabe von 1870: p. 50fg. 196.)

- 455, 20 Die Stelle lautet Lalitavistara cap. VII, Ausgade der Bibliotheca Indica, p. 98: Vyâdhitânâm sattvânâm vyâdhaya' upaçântâh. Kshutpipâsitânâm sattvânâm kshutpipâsâ prasrastâ abhût. Madya-madamattânâm ca sattvânâm mada-apagamah samvrittah. Unmattaiçca smritih pratilabdhâ. Cakshur-vikalaiçca sattvaiç-cakshuh pratilabdham. Çroto-vikalaiçca sattvaih çrotah. "Den franken Wesen wurden ihre Krankheiten geheilt; den von Hunger und Durst gequälten Wesen wu de Hunger und Durst gestillt; den von Rauschtranktrunkenheit trunkenen Wesen wurde ein Ausschielt; den von Rauschtranktrunkenheit trunkenen Wesen wurde ihr Gedächtnis wiedererlangt; den der Augen beraubten Wesen wurde das Auge wiedergegeben; und den des Gehörs beraubten Wesen das Gehör."
- 459, 14 "Jedes Reiskörnchen wirft seinen Schatten" (indisches Sprichwort).
- 463, 5 virtualiter oder implicite, "der Möglichkeit nach oder unausgesprochen".
- 463, 6 actualiter und explicite, "in Wirklichkeit und ausgesprochen".
- 463, 28 Le secret d'être ennuyeux, c'est de tout dire. "Die Kunst, langweilig zu sein, besteht darin, daß man alles sagt." (Genauer: Le secret d'ennuyer est celui de tout dire; Voltaire, Discours sur l'Homme, VI, 172; in der Ausg. Gotha 1785, vol. 12, p. 51; Ed. Moland IX, 419.)
- 466, 17 Quandoque dormitat bonus Homerus; der Bers lautet Horaz, ars. poet. 359:

Indignor, quandoque bonus dormitat Homerus.

"Ungehalten bin ich, wenn einmal der große Somer ichläft."

471, 2 ceteris paribus, "unter im übrigen gleichen Bedingungen".

472, 9 vgl. oben zu 380, 37 und 389, 15 u. 29.

474, 3 Βάρβαροι! "Barbaren!"

478, 16

"Daß ich mit Göttersinn Und Menschenhand Bermöge zu bilden, Was bei meinem Weib Ich animalisch kann und muß."

(Goethe, im Gedicht "Renner und Rünstler".)

482, 26 ut nosti, "wie Du weißt".

485,6 La fausse humilité ne met plus en crédit:
Je sçais ce que je vaux, et crois ce qu'on m'en dit.
"Falsche Demut bringt nicht Achtung mehr als Lohn;
Wich freut, daß ich was bin und wenn man spricht davon."
(Corneille, lettre à Monsieur le Marquis de Florian, Ferney le 16 Mars 1774.)

485, 8 "Nur die Lumpe sind bescheiben" (Goethe im Gedicht "Rechenschaft", Hempel, I, S. 90).

487, 36 lenocinium, "lodender Reig".

488, 38 an heir in old age, "ein alter Erbe".

489, 19 bouts-rimés, "vorgeschriebene Endreime".

490, 7 à peu près, "ungefähr".

490, 18 la begueulerie de la langue française, "die alberne Ziererei der französischen Sprache".

492, 4 Mai non vo' più cantar, com' io soleva.
"Nie mehr will singen ich, wie ich gewohnt war."
(Petrarca, Rime I, Canzone IX.)

- 494, 19 ἀρκείτω βίος, "des Lebens sei genug". (Aeschylus, Agamemnon 1314. Dind.)
- 496, 24 Qual cor tradisti, qual cor perdesti. "Welch Herz du verrietest, welch Herz du verlorst." (Aus der Oper "Norma" von Bellini, II. Aufz. Finale d; die deutsche Textausgabe beginnt "In dieser Stunde sollst du erkennen".)
- 497, 10 Pensez à votre affaire! "Denken Sie an Ihre Sache!"
- 499, 31 καὶ φιλοσοφώτερον καὶ σπουδαιότερον ποίησις ἱστορίας ἐστίν. "Die Poesie ist philosophischer und wertvoller als die Geschichte." (Aristoteles, Poet. 9, p. 1451 b 5.)
- 500, 34 ποίησις und ίστορία "Dichtfunst und Geschichte".
- 502, 36 φιλοκαθόλου γὰρ ὁ φιλόσοφος, "denn der Philosoph ist ein Freund des Allgemeinen" (vgl. Olympiodor in Platonis Alcidiadem Priorem, Commentarii p. 160, ed. Creuzer: διὰ τὸ φιλοκάθολου τῶν φιλοσόφων.)

- Seite und Beile:
- 505, 17 finaliter, "schließlich".
- 506, 24 Eadem, sed aliter, "dasselbe, aber anders".
- 510, 31 vox humana, "die menschliche Stimme".
- 512, 36 rerum concordia discors, "der Welt zwieträchtige Eintracht" (Horaz, epist. I, 12, 19).
- 513, 34 obstrepunt sibi perpetuo, "sie lärmen immerfort gegeneinander".
- 517, 3 les extrêmes se touchent, "die Extreme berühren sich", wie das sprichs wörtliche ἀκρότητες ἰσότητες der Alten von Merciers, Tableau de Paris IV, 348 formuliert wurde.
- 521, 25 Et anandsroup, quod forma gaudii est,  $\tau \delta \nu$  pram Atma ex hoc dicunt, quod quocunque loco gaudium est, particula e gaudio eius est. "Und wonneartig, welches eine Art der Lust ist, wird der höchste Atman darum genannt, weil überall, wo eine Lust ist, diese ein Teil von seiner Lust ist." (Oupnek'hat I, 405; II, 215; die entsprechenden Upanishad-Stellen Âtmop. 3 und Sarvop. 21 enthalten weder im Text noch im Rommentar diese Worte; sie sind wahrscheinlich von den persissen Übersehern aus Stellen wie Brih-up. IV, 3, 33 und Taitt.-up. II, 8, Deussen, Sechzig Upanishads S. 472 und 232, kondensiert und herübergenommen worden.)
- 523, 4 Tous les hommes désirent uniquement de se délivrer de la mort: ils ne savent pas se délivrer de la vie. "Alle Menschen trachten nur danach, sich vom Tode zu befreien, wissen aber nicht, sich vom Leben zu befreien." (Lao-tseu, Tao-te-king ed. Stan. Julien p. 184 Sch.)
- 527, 4 θανάτου μελέτη, "Borbereitung auf den Tod" (Plat. Phaedon p. 81A).
- 528, 19 edite, bibite, post mortem nulla voluptas, "eßt und trinkt, nach dem Tode gibt es keine Lust mehr" (vgl. 1. Kor. 15, 32).
- 530, 1 On aime la vie; mais le néant ne laisse pas d'avoir du bon. Je ne sais pas ce que c'est que la vie éternelle, mais celle-ci est une mauvaise plaisanterie. "Man liebt das Leben; aber das Nichts hat auch sein Gutes. Ich weiß nicht, was das ewige Leben ist, aber das gegenwärtige ist ein schlechter Spaß." (Die erste Stelle: Voltaire, Lettre à Mme. la Marquise de Deffant, 1. Nov. 1769; Ausg. Gotha 1789, Bd. 66 p. 222; Ed. Moland XLVI, 491. Bgl. auch Lettres à la même 9. Mai 1764 und 24. Mai 1764, Ausg. Gotha 1789 Bd. 63, p. 344 und Bd. 63 p. 362. Die zweite Stelle: Voltaire, Lettre à M. Le Comte D'Argental, 27. Juli 1768.)
- 530, 35 In gladiatoriis pugnis timidos et supplices, et, ut vivere liceat. obsecrantes etiam odisse solemus; fortes et animosos, et se acriter ipsos morti offerentes servare cupimus. "Bei den Gladiatorenkämpfen pflegen wir die Feigen, welche uns bitten und beschwören, sie leben zu lassen, sogar zu verabscheuen. Hingegen die Tapferen, Mutigen und freiwillig mit Ungestüm dem Tode Entgegengehenden wünschen wir am Leben zu erhalten." (Cicero, pro Mil. 34, 92.)

- 532, 10 a parte post, "nach dem Leben".
- 532, 12 a parte ante, "vor dem Leben".
- 532, 33 ὁ θάνατος μηδὲν πρὸς ήμᾶς (tichtiger οὐδὲν πρὸς ήμᾶς), "der Tod geht uns gar nichts an". (Diog. Laert. X, 125.)
- 533, 6 fuga mortis, "Flucht vor dem Tode".
- 535, 11 cessio bonorum, "die Abtretung des gesamten Bermögens" (Ausbruck der Jurisprudenz).
- 541, 8 tour de passe-passe, "Taschenspielerstück".
- 541, 25 patois du pays, "Provinzialismus".
- 541, 26 cum grano salis, "mit etwas feinem Berständnis" (wörtlich: mit einem Körnchen Salz; sprichwörtlich).
- 542, 15 οίοι νῦν βροτοί είσιν, "wie die Sterblichen jest sind". (Homer, Jias V, 304 u. ö.)
- 545, 7 οίη περ φύλλων γενεή, τοίη δὲ καὶ ἀνδοῶν, "gleich wie Blätter am Baume, so sind die Geschlechter der Menschen". (Homer, Jias VI, 146.)
- 547, 23 Παρμετίδης καὶ Μέλισσος ἀτῆρουν γένεσιν καὶ φθορὰν διὰ τὸ νομίζειν τὸ πᾶν ἀκίνητον. "Parmenides und Melissos leugneten das Entstehen und Bergehen, weil sie glaubten, daß das All unbeweglich sei." (Stob. Ecl. I, 20, p. 115 Meineke.)
- 547, 30 Νήπιοι οὐ γάρ σφιν δολιχόφρονές εἰσι μέριμναι,
  Οῖ δὴ γίνεσθαι πάρος οὐκ ἐδν ἐλπίζουσι,
  "Η τι καταθνήσκειν καὶ ἐξόλλυσθαι ἀπάντη.
  Οὐκ ἄν ἀνὴρ τοιαῦτα σοφὸς φρεσὶ μαντεύσαιτο,
  'Ως ὄφρα μέν τε βιᾶσι (τὸ δὴ βίστον καλέουσι),
  Τόφρα μὲν οὖν εἰσιν καί σφιν πάρα δεινὰ καὶ ἐσθλά,
  Πρὶν δὲ πάγεν τε βροτοὶ, καὶ ἐπεὶ λύθεν, οὐδέν ἄρ' εἰσίν.

"Toren sind sie, ermangelnd des weitausblidenden Denkens, Die da wähnen, es könne entstehen, was nicht schon gewesen, Oder es könne vergehen und gänzlich werden zu nichte. Niemals wird in den Sinn dergleichen kommen dem Weisen, Daß wir, solange wir leben, — was man so als Leben bezeichnet — Nur so lange auch seien behaftet mit Schlimmem und Gutem, Und daß wir vor der Geburt und nach dem Tode ein Nichts sind." (Empedokles bei Plutarch adv. Colot. 12, p. 1113D.)

548, 10 un château immense, au frontispice duquel on lisait: "Je n'appartiens à personne, et j'appartiens à tout le monde: vous y étiez avant que d'y entrer, vous y serez encore, quand vous en sortirez." "Ein großes Schloß, über dessen Eingangspforte man las: "Ich gehöre niemandem an, und ich gehöre aller Welt an: du warst darin, eh' du

es noch betreten, und du bleibst auch darin, nachdem du es verlassen." (Diderot, Jacques le fataliste. Werke Paris 1878, Vol. 6, p. 30, verskürzt.)

- 548, 29 Nunc stans, "das beharrende Jett" (Ausdruck der Scholastiker).
- 550, 9 principium individuationis, "Prinzip der Individuation (Individualissierung, trennenden Bereinzelung)".
- 552, 1 χρόνος είκων τοῦ aἰωνος, "die Zeit ift ein Abbild der Ewigkeit" (ngl. Plotin, Enn. III, 7, 11: είκόνα δὲ δεῖ τοῦ αἰωνος τὸν χρόνον εἶναι und Citatenindex zu Bd. I, S. 207, 19).
- 553, 9 lex parsimoniae naturae, "das Geseth der Sparsamkeit der Natur". Bgl. 315, 38.
- 553, 10 vgl. 315, 38.
- 553, 11 et nihil largitur, "und sie schenkt nichts".
- 553, 14 = 240, 14.
- 555, 24 sentimus, experimurque, nos aeternos esse, "wir fühlen es und wir ersahren es, daß wir ewig sind". (Spinoza, Ethik V, prop. 23 sehol.)
- 555, 32 Ex nihilo nihil fit, et in nihilum nihil potest reverti. "Nichts wird aus nichts, und nichts kann wieder zu nichts werden." (Lukrez I, 545, unwörtlich.)
- 555, 34 "Die Seel in mir ist auß Ettwas geworden, darumb sie nit zu Nichts kompt / dann aus Ettwan kompt sie." (Paracelsus, Werke, Strasburg 1603, Bd. 2, S. 6, Philosophiae ad Athenienses dren Bücher, I, 21.)
- 556, 21 Humano capiti cervicem pictor equinam Jungere si velit,

"Wenn man das Haupt eines Menschen verbinden wollte mit einem Racen des Pferdes".

(Horaz, Ars poetica v. 1.)

- 558, 33 Το γάρ ον άει έσται. "Denn das Seiende muß ewig sein." (Stob., Ecl. I, 43, 6, richtiger I, 35, 6, p. 199 Meineke.)
- 562,9 securitati perpetuae, "zu ewiger Geborgenheit"; bonae quieti, "zu guter Ruhe".
- 565, 7 natus et denatus, "geboren und entboren (gestorben)".

565, 31 = 555, 24.

571, 25 "Mir däuchte doch, als trant' ich Wein."

(Goethe, Fauft I, 2334.)

572, 36 "zu neuen Ufern lodt ein neuer Tag!"

(Goethe, Fauft I, 701.)

573, 10 "— — denn Alles was entsteht, Ift werth, daß es zugrunde geht."

(Goethe, Faust I, 1339-40.)

573, 32 ψυχή, "Geele".

- 576, 35 Cette vieille croyance a fait le tour du monde, et était tellement répandue dans la haute antiquité, qu'un docte Anglican l'avait jugée sans père, sans mère, et sans généalogie. "Dieser alte Glaube hat die Reise um die Welt gemacht und war im hohen Altertum so weit verbreitet, daß ein gelehrter Anhänger der anglitanischen Kirche von ihm urteilt, er sei ohne Bater, ohne Mutter und ohne Genealogie." (Obry, Du Nirvana Indien, p. 13, Ac. d. sc. Amiens, vol. X, p. 523.)
- 577, 13 Κοινή μεν οὖν πάντες Ελληνες, οἱ τὴν ψυχὴν ἀθάνατον ἀποφηνάμενοι, τὴν μετενσωμάτωσιν δογματίζουσι. "Gemeinsam ist allen Griechen, welche die Seele für unsterblich erklärten, der Glaube an die Wanderung aus einem Leib in den andern." (Nemesius, De nat. hom., c. 2, p. 83, Oxford 1671.)
- 579, 11 ότι προφήτης τις των ἀρχαίων ἀνέστη, "daß irgend einer von den alten Propheten auferstanden sei" (Luk. 9, 19).
- 580, 36 = 190, 22 u. 23.
- 580, 37 Finditur nodus cordis, dissolvuntur omnes dubitationes, ejusque opera evanescunt. "Gespalten wird des Herzens Knoten, alle Zweifel werden ausgelöst, und seine Werke werden zu Nichts." (Windischmann, lateinische Übersetzung von Mundaka-upanishad 2, 2, 8:

Bhidyate hridaya-granthiç, chidyante sarva-samçayâh, Kshîyante ca asya karmâni, tasmin drishte para-avare.

> "Wer jenes Höchst-und-Tiefste schaut, Dem spaltet sich des Herzens Knoten, Dem lösen alle Zweifel sich, Und seine Werke werden Nichts."

- 581, 6 restitutio in integrum, "Wiedereinsetzung in den vorigen Stand" (Ausdruck des römischen Rechts, vgl. Posener, Rechtslexikon I, 805).
- 581, 25 Nirvanam en sanscrit signifie à la lettre extinction, telle que celle d'un feu. "Mirvanam bedeutet im Sanstrit wörtlich das Erlöschen, 3. B. das eines Feuers." (Obry, Du Nirvana Indien, p. 3, Ac. d. sc. Amiens, vol. X, p. 517.)
- 583, 16 seminis emissio est partis animae jactura, "die Ejakulation des Sperma ist die Einbuße eines Teils der Seele" (Celsus, Sch.).
- 585, 27 fornix, "Bordell".
- 585, 27 Heic habitat felicitas. "Hier wohnt das Glück."
- 586, 1 Aeneadum genetrix, hominum divômque voluptas, Alma Venus,

"Mutter der Aeneaden, der Menschen Lust und der Götter, Du holdselige Benus".

(Lucretius I, 1.)

590, 8 Naturae sequitur semina quisque suae.

"Jeder den Anlagen folgt, wie sie Natur ihm verliehn."
(Nicht Catull, sondern Propertius IV, 8, 20.)

590, 22 sexus potior, "das höherwertige Geschlecht".

590, 24 sexus sequior, "das minderwertige Geschlecht".

591, 26 pater semper incertus, "der Bater ist immer ungewiß".

592, 33 fortes creantur fortibus et bonis.

"Bon Tapfren, Guten stammen auch Tapfre ab."

(Horaz, od. IV, 4, 29.)

593, 19 praesagio fuit etiam Domitii, patris, vox, inter gratulationes amicorum negantis quidquam ex se et Agrippina, nisi detestabile et malo publico nasci potuisse. "Eine Weissagung war auch der Ausspruch seines Baters Domitius, welcher den ihn beglückwünschenden Freunden versicherte, daß von ihm und der Agrippina nur etwas Abscheuliches und zum allgemeinen Verderben Gereichendes geboren werden könne." (Sueton, Nero c. 6.)

593, 37 defensor fidei, "Berteidiger des Glaubens".

594, 2 bloody Mary, "Maria die Blutige".

- 595, 18 liberum arbitrium indifferentiae, "die freie, nach keiner Seite beeinflufte Willensentscheidung".
- 597, 9 mater mea fuit memoria et ingenio pollens, "meine Mutter war hervorragend durch ihr Gedächtnis und ihren Geist". (Cardanus, De vira propria, c. 3; Ed. Paris. 1643, p. 11.)
- 597, 11 la beauté de mu mère, son esprit, ses talents elle en avait de trop brillants pour son état (lui attirèrent des hommages), "die Schönheit meiner Mutter, ihr Geist und ihre Gaben sie waren allzu glänzend für ihren Stand (trugen ihr Huldigungen ein)". (Rousseau, Consessions I, p. 2 und Anmerkung.)
- 597, 22 Buffon avait ce principe qu'en général les enfants tenaient de leur mère leurs qualités intellectuelles et morales: et lorsqu'il l'avait développé dans la conversation, il en faisait sur-le-champ l'application à lui-même, en faisant un éloge pompeux de sa mère, qui avait, en effet, beaucoup d'esprit, des connaissances étendues, et une tête très bien organisée. "Büffon war im Prinzip überzeugt, daß die Kinber im allgemeinen von ihrer Mutter die geistigen und sittlichen Anlagen erbten: und wenn er dies in der Unterhaltung entwickelt hatte, machte er davon sofort die Anwendung auf sich selbst, wobei er sich in überschwenglichen Lobreden auf seine Mutter erging, welche in der Tat viel Geist, umfassende Kenntnisse und einen sehr wohl organisierten Berstand besaß." (Flourens, Histoire des travaux de Buffon, nicht p. 288, sondern p. 286, Anm. 3.)

598, 12 Die Stelle steht in Schuberts Rantbiographie S. 14fg.

- 599, 24 E duabus patriciis sororibus, ob divitias maritos nactis, quum tamen fatuis essent proximae, novimus in nobilissimas gentes nunc a seculo retro ejus morbi manasse seminia, ut etiam in quarta generatione quintave, omnium posterorum aliqui fatui supersint. "Bon zwei Patrizierschwestern, welche wegen ihres Reichtums Gatten erlangt hatten, obgleich sie nahezu blödsinnig waren, sind, wie wir wissen, die Reime dieser Krankheit seit einem Jahrhundert in die angesehensten Familien gedrungen, sodaß selbst noch in der vierten oder fünsten Generation von allen ihren Nachsommen einige blödsinnig sind." (Haller, Elementa physiol., lib. XXIX § 8, vielmehr l. XXIX, Sectio 2, § 8; Vol. VIII p. 97.)
- 601, 34 Mater prolifera promit, ante generationem vivum compendium medullare novi animalis, suique simillimi, carinam Malpighianam dictum, tanquam plumulam vegetabilium: hoc ex genitura Cor adsociat ramificandum in corpus. Punctum enim saliens ovi incubantis avis ostendit primum cor micans cerebrumque cum medulla: corculum hoc, cessans a frigore, excitatur calido halitu, premitque bulla aërea, sensim dilatata, liquores, secundum canales fluxiles. Punctum vitalitatis itaque in viventibus est tanquam a prima creatione continuata medullaris vitae ramificatio, cum ovum sit gemma medullaris matris a primordio viva, licet non sua ante proprium cor patornum. Die Ubersetzung lautet versuchsweise: "Eine fruchtbare Mutter bringt vor der Zeugung ein lebendes Rompendium des neuen Tieres aus Mark hervor, welches ihr durchaus gleicht und carina Malpighiana heißt, der plumula (Federchen) der Pflanzen ähnlich: dieses gliedert nach der Zeugung das Herz sich an, um es in den Körper zu verzweigen. Denn das punctum saliens (der hüpfende Punkt) im Ei, welches der Bogel bebrütet, zeigt zu Anfang ein zuckendes Herz und das Gehirn nebst Mark: dieses kleine Berg steht unter dem Einfluß der Rälte still, wird durch warmen Hauch zur Bewegung angeregt und prest mittelst einer Luftblase, die sich allmählich ausdehnt, die Flüssigkeiten in den Fluffigkeitskanälen entlang. Der Punkt der Lebensfähigkeit in den lebenden Wesen ist gleichsam eine von der ersten Zeugung an fortgesetzte markartige Berzweigung des Lebens; denn das Ei ist eine markartige Anospe in der Mutter, welche von Anbeginn an lebt, obgleich sie fein Eigenleben hat vor dem eigenen vom Bater stammenden Ber-3en." (Linné, Systema Naturae, p. 8; Ed. Hal. p. 9, mit Abweichungen.)

605, 23

"Ihr Weisen, hoch und tief gelahrt, Die ihr's erstnnt und wißt, Wie, wo und wann sich alles paart? Warum sich's liebt und küßt? Ihr hohen Weisen, sagt mir's an! Ergrübelt, was mir da,

Ergrübelt mir, wo, wie und wann, Warum mir so geschah?"

(Bürger, Schön Suschen, Str. 5.)

- 606, 28 Rien n'est beau que le vrai; le vrai seul est aimable.
  "Die Wahrheit nur ist schön; nur sie ist liebenswert."

  (Boileau, Epîtres, IX, 43.)
- sed ignotis perierunt mortibus illi,
  "jedoch vom Tod, den sie starben, ward keinersei Kunde".
  (Horaz, Sat. I, 3, 108.)
- 608, 3 Amor est titillatio, concomitante idea causae externae. "Die Liebe ist ein Kitzel, welcher von der Borstellung einer äußern Ursache begleitet ist." (Spinoza, Eth. IV, prop. 44, demonstr., frei zitiert.)
- 609, 34 meditatio compositionis generationis futurae, e qua iterum pendent innumerae generationes, "das Sinnen auf die Zusammensehung der fünstigen Generation, von welcher wiederum unzählige Generationen abhängig sind".
- 612, 20 = 118, 24.
- 612, 21 punctum saliens, "der springende Punkt" (im Bogel-Ei; dann "der entscheidende Punkt" einer Sache)".
- 612, 23 to fancy each other, "für einander schwärmen".
- 612, 36 'Αφροδίτη πάνδημος und οὐρανία, die vulgäre und die himmlische Liebe. (Platon, Sympos. c. VIII, p. 180 D.)
- 617, 26 ήδονή (μὲν γὰρ) ἀπάντων ἀλαζονέστατον, "(denn) es gibt nichts, was so prahlerisch wäre wie die Lust". (Platon, Phileb. c. XLI, p. 65C.)
- 620, 25 Jesus Sirach 26, 23 (18): στῦλοι χούσεοι ἐπὶ βάσεως ἀογυρᾶς, καὶ πόδες ὡραῖοι ἐπὶ πτέρναις εὐστάθμοις. "Goldene Säulen auf einer silbernen Basis, und schöne Füße auf wohlgerichteten Fersen."
- 621, 11 mentum prominulum, "hervorstehendes Rinn".
- 622, 21 Sic visum Veneri; cui placet impares Formas atque animos sub juga aënea Saevo mittere cum joco.

"So hat's Benus gewollt, welche an Geist und Form Ungleichartige oft unter das Joch von Erz, Grausam scherzend, zu schicken liebt."

(Horaz, Od. I, 33, 10.)

629, 28 Hi sunt, quos Deus copulavit, ut eam, quae fuit Uriae, et David; quamvis ex diametro (sic enim sibi humana mens persuadebat) cum justo et legitimo matrimonio pugnaret hoc. — — — sed propter Salomonem, qui aliunde nasci non potuit, nisi ex Bathsebea, conjuncto David semine, quamvis meretrice, conjunxit eos Deus. "Diese sind

es, welche Gott verbunden hat, wie 3. B. die, welche dem Urias angehörte, und den David; obwohl diese Berhältnis, so wenigstens glaubte der menschliche Geist überzeugt zu sein, diametral einer gerechten und gesehmäßigen She widerstritt. — — Aber um des Salomo willen, der von anderen nicht geboren werden konnte, als von der Bathseba und dem Samen Davids, obgleich im Chebruch, hat sie doch Gott verbunden." (Theophrastus Paracelsus, De vita longa, I, 5; Ed. Genevae 1658, II, p. 56, ohne sed.)

- 631, 13 essentia aeterna, "ewige Wesenheit".
- 632, 5 Quand un homme et une femme ont l'un pour l'autre une passion violente, il me semble toujours que, quelques soient les obstacles qui les séparent, un mari, des parens etc., les deux amans sont l'un à l'autre, de par la Nature, qu'ils s'appartiennent de droit divin, malgré les lois et les conventions humaines. "Wenn ein Wann und ein Weib für einander eine heftige Leidenschaft haben, so fommt es mir immer vor, als ob die beiden Liebenden, welche Hindernisse auch immer, ein Gatte, Eltern usw., sie trennen mögen, durch die Natur und nach göttlichem Rechte einander angehören, was auch immer Gesetze und Menschensatungen dazu sagen mögen." (Chamsort, Maximes, chap. VI, bibl. nat. p. 74.)

I ask not, I care not,
If guilt's in thy heart;
I know that I love thee,
Whatever thou art.
"Ich frag' nicht, ich forg' nicht,
Ob Schulb in dir ist:
Ich lieb' dich, das weiß ich,
Was immer du bist."

(Thomas Moore, Irish melodies, in dem Lied "Come, rest in this bosom", unwörtlich.)

- 636, 4 "Bei aller verschmähten Liebe! beim höllischen Elemente! Ich wollt', ich wüßte was Arger's, daß ich's fluchen könnte!" (Goethe. Kaust I. 2805.)
- 636 18 "Und wenn der Mensch in seiner Qual verstummt, Gab mir ein Gott, zu sagen, wie ich leide." (Goethe, Torquato Tasso V, 5.)
- 636, 34 σὺ δ'ῶ θεῶν τύραννε κἀνθρώπων, "Ερως!
  "Der Du thrannisch, Eros, Gott und Mensch beherrschst!"
  (Euripides, Andromeda; bei Nauck, Euripidis Tragoediae, vol. III, Fragm. 132, wo jedoch σὸ δ'ὧ τύραννε θεῶν τε κἀνθρώπων Έρως.)
- 637, 26 (Ere!) Quae res in se neque consilium, neque modum habet ullum, eam consilio regere non potes.

"(O Herr!) was in sich weder Bernunft noch Maß besitzt, Das läßt unmöglich durch Bernunft regieren sich." (Terenz, Eun., v. 57—58.)

- 641, 20 Οὕτως ἀναιδῶς ἐξεκίνησας τόδε
  τὸ ὁῆμα· καὶ ποῦ τοῦτο φεύξεσθαι δοκεῖς;
   Πέφευγα· τάληθὲς γὰρ ἰσχυρὸν τρέφω.
  "So [chamlos hajt du auszulprechen dich erfühnt
  Ein solches Wort und glaubst der Strafe zu entgehn?"
  ""Entgangen bin ich, denn die Wahrheit zeugt für mich.""
  (Sophokles, Oedip. rex 354.)
- 642, 30 Apud Graecos opprobrio fuit adolescentibus, si amatores non haberent. "Bei ben Griechen galt es als schimpflich für die Jünglinge, feine Liebhaber zu haben." (Cicero, de IV, 3, 3; Servius ad Verg. Aen. 10, 325.)
- 643, 32 Naturam expelles furca, tamen usque recurret.
  "Treib die Natur mit der Heugabel aus, sie kehret doch wieder."
  (Horaz, Epist. I, 10, 24.)
- 644, 15 τὰ γὰρ τῶν πρεσβυτέρων ἔχγονα, καθάπερ τὰ τῶν νεωτέρων, ἀτελῆ γίγνεται, καὶ τοῖς σώμασι, καὶ ταῖς διανοίαις, τὰ δὲ τῶν γεγηρακότων ἀσθενῆ. "Denn Kinder von zu alten, wie auch von zu jungen Leuten lassen sowohl in förperlicher wie in geistiger Hinsicht zu wünschen übrig, und die Kinder von Greisen sind Schwächlinge." (Aristot., Polit. VII, 16, p. 1335 b 29.)
- 644, 24 πρὸς τὴν ξώμην τῶν σωμάτων καὶ τελειότητα δεῖν μήτε νεωτέρων ἄγαν, μήτε πρεσβυτέρων τοὺς γάμους ποιεῖσθαι, ἀτελῆ γὰρ γίγνεσθαι, κατ ἀμφοτέρας τὰς ἡλικίας, καὶ τελείως ἀσθενῆ τὰ ἔκγονα. "Um aber fräftige und vollfommene Rörper zu erzielen, dürften die Ehen weder von zu jungen noch von zu alten geschlossen werden, denn das in diesen beiden Lebensaltern Erzeugte lasse zu wünschen übrig, und zulet würden nur noch Schwächlinge geboren." (Stob., ecl. eth. II, c. 7, Heeren; c. 6, p. 95, 6 Meineke.)
- 647, 15 Ο παιδικός έξως, διμέ γεγονώς, καὶ πας ωσαν τῷ βίᾳ, νόθος καὶ σκότιος, έξελαύνει τὸν γνήσιον έζωτα καὶ πρεσβύτερον. "Die Anabenliebe stellt sich spät ein und wenn das Leben verblüht ist, als eine unechte und düstere Liebe, und vertreibt die echte und ursprüngliche." (Plutarch, Liber amatorius, c. 5, p. 751 F, unwörtlich.)
- 651, 22 Homini tantum primi coitus poenitentia; augurium scilicet vitae, a poenitenda origine. "Nur der Mensch empfindet Reue nach der ersten Begattung: allerdings bezeichnend für das Leben, daß man über seinen Ursprung Reue empfindet." (Plinius, Hist. nat., X, 83; ed. Mayhoff, Lpz. 1909, 1. X, 63.)

652, 31 aggntor, "worüber man nicht sprechen darf".

653, 4 = 612, 21.

653, 13 poenitenda origo, "der zu bereuende Ursprung" (vgl. 651, 22).

653, 25 vgl. 194, 23.

654, 2 = 548, 29.

654, 18 le jeu vaut-il bien la chandelle? "Jit der Spielgewinn so viel wert, wie die dabei verbrauchte Kerze?" (Sprichwörtlich.)

656, 27 "Und das mit Recht: denn Alles was entsteht, Ist werth, daß es zu Grunde geht. Drum besser wär's, daß nichts entstünde."

(Goethe, Fauft I, 1339.)

Then old age and experience, hand in hand,
Lead him to death, and make him understand,
After a search so painful and so long,
That all his life he has been in the wrong.
"Bis Alter und Erfahrung Hand in Hand,
Jum Tod ihn führen und er hat erfannt,
Daß, nach so langem, mühevollen Streben,
Er Unrecht hatte, durch sein ganzes Leben."

(A satyr against mankind, Gedicht von Buckingham oder Rochester, in S. Johnsons Werken, English Poets, X, p. 318—326.)

658, 25 Le bonheur n'est qu'un rêve, et la douleur est réelle; il y a quatrevingts ans que je l'éprouve. Je n'y sais autre chose que me résigner et me dire que les mouches sont nées pour être mangées par les araignées, et les hommes pour être dévorés par les chagrins. "Das Glüct ist nur ein Traum, und der Schmerz ist real; seit achtzig Jahren mache ich diese Ersahrung. Ich weiß nichts besseres, als mich darein zu ergeben und mir zu sagen, daß die Fliegen da sind, um von den Spinnen, und die Menschen, um von den Sorgen verzehrt zu werden." (Voltaire, Lettre à M. le Marquis de Florian, Ferney 16 mars 1774.)

659, 4 Mille piacer' non vagliono un tormento. "Nicht tausend Freuden wiegen einen Schmerz auf." (Petrarca, Son. 195.)

Our life is a false nature, — 'tis not in
The harmony of things, this hard decree,
This uneradicable taint of sin,
This boundless Upas, this all-blasting tree
Whose root is earth, whose leaves and branches be
The skies, which rain their plagues on men like dew —
Disease, death, bondage — all the woes we see —
And worse, the woes we see not — which throb through
The immedicable soul, with heart-aches ever new.

"Falsch und zur Harmonie des Seins nicht stimmend Jit unser Leben und das herbe Schicksal, Das uns besleckt mit Sünden unaustilgbar, Der grenzenlose Giftbaum, allversengend, Der in der Erde wurzelt und zum Himmel Empor die Zweige streckt, von denen Wehe Wie Tau hernieder auf die Menschen träuselt, Tod, Krankheit, Sklaverei und all das Leid, Schlimm, was wir sehn, und schlimmer, was wir nicht sehn, Mit stets erneuter Herzensnot und Pein, Unheilbar zittert es durch unsre Seele."

(Byron, Childe Harold, IV, 126.)

660, 36 = 383, 13.

661, 37 Que tout le monde ici soit heureux de ma joie. "Durch meine Freude hier set alle Welt beglückt." (Helvétius, De l'Esprit, Disc. III, chap. XII, Anmerfung; Ed. Paris, 1818, p. 307.)

- 664, 2 Im Bundehesch, einer erst nach 600 p. C. versaßten, aber ohne Zweisel auf altpersischen Traditionen beruhenden Schrift, wird cap. 15 erzählt, wie die beiden ersten Menschen Mashia und Mashiana von dem Uhura Mazda dadurch absielen, daß sie die Unwahrheit sagten, Fleisch aßen, den Dämonen opferten und sich begatteten.
- 664, 19 Sumus autem nos omnes corporibus et rebus subiecti Diabolo et hospites sumus in mundo, cuius ipse princeps et Deus est. Ideo panis, quem edimus, potus, quem bibimus, vestes, quibus utimur, imo aër et totum quo vivimus in carne, sub ipsius imperio est. "Wir sind aber alle mit unseren Leibern und Berhältnissen dem Teufel unterworfen und Fremdlinge in dieser Welt, deren Fürst und Gott er ist. Darum steht alles unter seiner Herrschaft, das Brot, das wir essen, das Getränt, das wir trinken, die Kleidung, die wir gebrauchen, ja selbst die Luft und alles, wodurch wir im Fleische leben." (Luther, zum Galaterbrief, Kap. 3; Erlanger Ausgabe von 1843, S. 277, wo insuper statt sumus autem steht.)

665, 14 conditiones, sine quibus non, "notwendige Bedingungen".

666, 15 = 70, 13.

666, 37 primum vivere, deinde philosophari, "erst leben, dann philosophieren" (siehe Bd. I, Citatenanhang zu S. XXVII).

667,38 = 364,2.

670, 3 = 222, 32.

671, 1 Τον φύντα θοηνεῖν, εἰς ὅσ᾽ ἔοχεται κακά·
Τον δ'αὖ θανόντα καὶ πόνων πεπαυμένον
Χαίροντας εὖφημοῦντας ἐκπέμπειν δόμων.

"Geborene zu beklagen, weil viel Schlimmem sie Entgegengehen, aber die Gestorbenen Mit Freude zu geleiten und mit Segnungen, Weil sie so vielen Leiden jetzt entronnen sind."

(Plutarch, De audiend. poet. c. 14, p. 36F.)

671, 24 Τῷ οὖν βίω ὅνομα μὲν βίος, ἔργον δὲ θάνατος. "Das Leben heißt Leben, ist aber in Wirklichkeit Tod." (Eustath. ad. Iliad. I, p. 31 Sch., wo jedoch τοῦ βιοῦ, und Etymol. magn. sub voce βίος, wo sogar τῷ τόξω steht, so daß die Stelle für den echt herakliteischen Gedanken, daß das Leben in Wahrheit ein Tod sei, nicht angeführt werden könnte und nur bedeuten würde, daß der Bogen, βιός, seinen Namen vom Leben, βίος, habe, in Wahrheit aber Tod bringe.)

671, 29 \* Αρχὴν μὲν μὴ φῦναι ἐπιχθονίοισιν ἄριστον,
Μηδ' ἐσιδεῖν αὖγας ὀξέος ἠελίου.
Φύντα δ' ὅπως ὥκιστα πύλας ᾿Αΐδαο περῆσαι,
Καὶ κεῖσθαι πολλὴν γῆν ἐπαμησάμενον.

"Gar nicht geboren zu werden, das wäre für Menschen das Beste, Nimmer des Sonnengotts sengende Strahlen zu schaun; Ist man aber geboren, so schnell, wie es geht, in des Hades Psorten zu dringen und dort unter der Erde zu ruhn."

(Theognis, Bers 425fg.)

672, 5

Mή φῦναι τὸν ἄπαντα νικᾶ λόγον τὸ δ' ἐπεὶ φανῆ,
βῆναι κεῦθεν, ὅθεν πεο ῆκει πολὺ δεύτερον, ὡς τάχιστα.

"Nie geboren zu sein, das ist
Beit das Beste; doch wenn man sebt,
Jit das Zweite, woher man fam,
Dorthin zu kehren so schnell wie mögsich."

(Sophokles, Oed, Col. 1225.)

672, 13 Πᾶς δ' ὀδυνηρὸς βίος ἀνθρώπων, Κοὐκ ἔστι πόνων ἀνάπαυσις.

> "Boll Clend ist, was der Mensch durchlebt, Und kein Aushören des Jammers."

(Euripides, Hippolytos 189.)

672, 19

Οὖ μὲν γάρ τι πού ἐστιν ὀϊζυρώτερον ἀνδρὸς Πάντων, ὅσσα τε γαῖαν ἔπι πνείει τε καὶ ἔρπει.

"Denn nicht ist auf der Welt ein jammervolleres Wesen Als der Mensch, unter allem, was atmet und kriecht auf der Erde." (Homer, Ilias XVII, 446.)

672, 24 Quapropter hoc primum quisque in remediis animi sui habeat, ex omnibus bonis, quae homini natura tribuit, nullum melius esse tempestiva morte. "Deshalb möge jeder als Heilmittel seines Gemütes zu allererst den Gedanken anerkennen, daß unter allen Gütern,

welche die Natur dem Menschen beschert hat, keines wertvoller ist als ein zeitiger Tod." (Plinius, Hist. nat. 28, 2.)

672, 30 O heaven! that one might read the book of fate, And see the revolution of the times, ---- how chances mock, And changes fill the cup of alteration With divers liquors! O, if this were seen, The happiest youth, - viewing his progress through, What perils past, what crosses to ensue, --Would shut the book, and sit him down and die. "D, konnte man im Schicksalsbuche lesen, Der Zeiten Umwälzung, des Zufalls Sohn Darin ersehn, und wie Beränderung Bald diesen Trank, bald jenen uns kredenzet — D, wer es sah! und war's der frohste Jüngling, Der, seines Lebens Lauf durchmusternd, Das Aberstandene, das Drohende erblickte, -Er schlüg' es zu, und sett' sich hin, und stürbe."

(Shakespeare, König Heinrich IV., zweiter Teil 3, 1, verkurzt.)

673, 7 Count o'er the joys thine hours have seen,
Count o'er thy days from anguish free,
And know, whatever thou hast been,
'Tis something better not to be.

"Zähl' auf die Freuden all, die du genossen,
Zähl' alle Tage, die von Angst du frei warst

"Jahl' alle Tage, die von Angst du frei warst, Und wisse, was du auch gewesen bist, Es war etwas, was besser gar nicht wäre."

(Byron, Euthanasia, Strophe 9.)

675, 5 operari sequitur esse, "was man tut, folgt aus dem, was man ist".

676, 1 e quovis ligno fit Mercurius, "aus jedem Holze läht ein Gott sich schniken". (Bgl. Apuleius, de magia XLIII, p. 50 ed. Helm: Non enim ex omni ligno, ut Pythagoras dicebat, debet Mercurius exsculpi, "denn nicht aus jedem Holze, wie Pythagoras sagte, darf man einen Gott (Merkur) schniken"; Jesaia, cap. 44, v. 14—17).

677, 13 = 327, 26; vgl. Citatenanhang zu Bd. I, S. 507, 15.

678, 4 Φεῦ·

εἴθ' ἦν ἐμαυτὸν προσβλέπειν ἐναντίον στάνθ', ὡς ἐδάκρυσ' οἶα πάσχομεν κακά.

Ach wär' es mir vergönnt, mich selber doch zu sehn, Wie ich da steh' und weine über meine Not."

(Euripides, Hippolytos 1084 [1078].)

681, 5 = 383, 13.

683, 27 jus talionis, "Recht der Wiedervergeltung".

684, 20

"Wird uns eine rechte Quaal zu Theil, Dann wünschen wir uns Langeweil."

(Goethe, Sprichwörtlich, Hempel Bd. II, 38)

686, 32 thoughts beyond the reaches of our souls, "Gedanken, die unsre Seele nicht erreichen kann". (Shakespeare, Hamlet I, 4.)

690, 23 culpa omni carens, "von aller Schuld frei" (Cic. Tusc. V, 1, 4).

690, 24 siehe Citatenanhang zu Bd. I, S. 300, 4.

691,9 = 675, 5,

691, 22 essentia et existentia, "Wesenheit und Dasein".

691, 27 per impossibile, "gegen alle Möglichkeit".

693, 11 redeeming feature, "ein Zug, der das Verfehlte wieder gut macht".

693, 29 abnogatio sui ipsius, "Berleugnung seiner selbst", nach dem Ausspruch Jesu ἀπαρνησάσθω ξαντόν, abnoget semetipsum (Matth. 16, 24).

695, 21 = 580, 37.

696, 14 μετάνοια καὶ ἄφεσις άμαρτιῶν, "Sinnesänderung und Bergebung ber Sünden" (Luc. 24, 47).

- 701, 22 Die Stellen lauten in Pfeiffers Ausgabe S. 626, 15: "daz er got üzer sich selber niht ensuoche" und S. 465, 1: wo Schwester Katrei, Meister Echards geistige Tochter, spricht: "herre, vrewet iuch mit mir, ich bin got worden".
- 702, 33 "In der wahren Liebe bleibt weder Ich, noch Mich, Mein, Mir, Du, Dein, und desgleichen." (Theologia deutsch, Stuttgart 1851, 43. Rapitel, S. 89: in diser wären liebe ist oder blibt weder ich noch mich, min, mir, du, din und des glichen.)
- 702, 36 "Die nach Außen gehende Leidenschaft des Mein und die nach Innen gehende des Ich hören auf." (Karl Graul, Der Kural des Tiruvalluver, Leipzig 1856, in Bibliotheca Tamulica, vol. III, S. 8.)

705, 33 Car ils suivront la créance et estude De l'ignorante et sotte multitude, Dont le plus lourd sera reçu pour juge.

"Denn sie werden dem Glauben und Studium der unwissenden und dummen Menge folgen, unter welcher der Plumpeste als Autorität ansgenommen wird." (Rabelais, Gargantua, chap. 68, vers 45—47, Werke Vol. I, p. 208, Paris 1870, wo tous statt ils steht.)

707, 2 Τη Σαλώμη ὁ κύριος πυνθανομένη, μέχρι πότε θάνατος ἰσχύσει; μέχρις ἄν, εἶπεν, ὑμεῖς, αἱ γυναῖκες, τίκτητε. "Als Salome den Herr fragte, wielange der Tod herrschen werde, antwortete er: solange als ihr Beiber sortsahren werdet zu gebären." τουτέστι, μέχρις ἄν αἱ ἐπιθυμίαι ἐνεργῶσι, "das heißt, solange die Begierden ihre Macht betätigen werden." (Clemens Alex., Strom. III, 6, 45 und III, 9, 64, ungenau.)

- 707, 10 Πυνθανομένης τῆς Σαλώμης, πότε γνωσθήσεται τὰ περὶ ὧν ἤρετο, ἔφη ὁ χύριος, ὅταν τὸ τῆς αἰσχύνης ἔνθυμα πατήσητε, καὶ ὅταν γένηται τὰ δύο ἔν, καὶ τὸ ἄρρεν μετὰ τῆς θηλείας οὕτε ἄρρεν οὕτε θῆλυ. "Als Salome fragte, wann das, wonach sie gefragt habe, offenbar werde, antwortete der Herr: wenn ihr die Hülle der Schamhaftigkeit unter die Hüße treten werdet, und wenn die beiden Geschlechter eines werden und das männliche wie das weibliche weder männliches noch weibliches sein werden." (Clemens Alex., Strom. III, 13, 92.)
- 707, 28 Nuptias damnant, atque omnino pares eas fornicationibus aliisque corruptionibus faciunt: nec recipiunt in suum numerum coniugio utentem, sive marem, sive foeminam. Non vescuntur carnibus, easque abominantur. "Sie verwerfen die Ehe und stellen sie auf eine Linie mit der Unzucht und anderen Berderbtheiten, nehmen auch in ihre Jahl teine Berheirateten auf, weder Männer noch Weiber. Sie essen fein Fleisch und verabschenen es." (Augustinus, De haeresibus an Quodvultdeus, l. I, 25; suum statt suorum, vor abominantur fehst omnes.)
- 707, 35 δτι ύποπίπτοντές έσμεν τῆ τοῦ προπάτορος καταδίκη· — ἐπειδὴ ὁ προηγούμενος σκοπὸς τοῦ θεοῦ ἦν, τὸ μὴ διὰ γάμου γενέσθαι ἡμᾶς καὶ φθορᾶς· ἡ δὲ παράβασις τῆς ἐντολῆς τὸν γάμον εἰσήγαγεν διὰ τὸ ἀνομῆσαι τὸν ʾΑδάμ. "Daß wir der Berdammnis unseres Stammvaters anheimgefallen sind; — weil der von Gott beabsichtigte Zweck war, daß wir nicht durch Heirat und Berderbnis geboren werden sollten; aber die Übertretung des Gebotes veranlaßte die Zeugung, weil Adam ungehorsam gewesen war." (Athanasius, Exposit. in psalm. 50.)
- 708, 6 genus mali inferioris, ex indulgentia ortum, "eine Art Kleineren Abels, auf Duldung beruhend". (Tertullian, de pudicitia, c. 16, Sch.; ist im Buch de pudicitia nicht zu finden.)
- 708, 7 Matrimonium et stuprum est commixtio carnis; scilict cuius concupiscentiam dominus stupro adaequavit. Ergo, inquis, iam et primas, id est unas nuptias destruis? Nec immerito: quoniam et ipsae ex eo constant, quod est stuprum. "Die Che ist wie der Chebruch eine fleischliche Bermischung; denn der Herr hat das Berlangen nach ihr dem Chebruch gleichgestellt. Also, mag man einwenden, du verwirst auch die allererste und damals einzige Che? Gewiß, und mit Recht, denn auch sie besteht in dem, was man Chebruch nennt." (Tertullian, de exhort. castit. c. 9, verfürzt.)
- 708, 14 Novi quosdam, qui murmurent: quid, si, inquiunt, omnes velint ab omni concubitu abstinere, unde subsistet genus humanum? Utinam omnes hoc vellent! dumtaxat in caritate, de corde puro, et conscientia bona, et fide non ficta: multo citius Dei civitas compleretur, ut acceleraretur terminus mundi. "Ich fenne einige, welche murren und sagen: wie nun, wenn alle sich jeder Begattung enthalten wollten,

wie könnte dann das Menschengeschlecht bestehen? Möchten sie's doch alle wollen! wosern es nur geschähe in Liebe, aus reinem Herzen, mit gutem Gewissen und aufrichtigem Glauben: dann würde das Reich Gottes weit schneller verwirklicht werden, indem das Ende der Welt beschleunigt würde." (Augustinus, de bono conjugali c. 10. Corpus Script. Eccles. Vol. XLI, p. 201, 8—13, wo et st. ut und saeculi st. mundi.)

- 708, 20 Non vos ab hoc studio, quo multos ad imitandum vos excitatis, frangat querela vanorum, qui dicunt: quomodo subsistet genus humanum, si omnes fuerint continentes? Quasi propter aliud retardetur hoc seculum, nisi ut impleatur praedestinatus numerus ille sanctorum, quo citius impleto, profecto nec terminus seculi differetur. "Möchte euch in diesem Streben, durch welches ihr viele auregt, euch nachzueisern, die eitle Klage derjenigen nicht irre machen, welche fragen, wie denn das Menschengeschlecht bestehen könne, wenn alle Enthaltsamkeit üben wollten? Als wenn dieser Welt noch aus einem andern Grunde Frist gegeben würde, als damit die prädestinierte Jahl der Heiligen voll würde; je schneller sie aber voll wird, um so weniger braucht das Ende der Welt hinausgeschoben zu werden." (Augustinus, de bono viduitatis, c. 23, 28, multas statt multos.)
- 710, 16  $\pi \acute{a} \nu \tau a \pi a \lambda \grave{a} \lambda \acute{a} \nu$ , "(und Gott sah an) alles(, was er gemacht hatte; und siehe, es) war sehr gut". (1. Wose 1, 31.)
- 711, 6 προσαποτεινόμενον τὸν Παῦλον τῷ Κτίστη, "daß Paulus (durch Worte wie Nöm. 7, 18) sich in Gegensatz gegen den Schöpfer stelle". (Clemens Alex., Strom. III, 11, 76.)
- 711, 25 ἀντιτασσόμενοι τῷ ποιητῆ τῷ σφων, — ἐγκρατεῖς τὴ πρὸς τὸν πεποιηκότα ἔχθρα, μὴ βουλόμενοι χρῆοθαι τοῖς ὑπ' αὐτοῦ κτισθεῖσιν, ἀσεβεῖ θεομαχία τῶν κατὰ φύσιν ἐκστάντες λογισμῶν, "indem sie sich bem widersehen, der sie geschaffen hat, — beharrend in der Feindsschaft gegen ihren Schöpfer, indem sie keinen Gebrauch machen wollen von seinen Schöpfungen, — und in frevelhaftem Kampfe gegen Gott die naturgemäße Gesinnung verlassen". (Clemens Alex., Strom. III, 3, 12.)
- 712, 1 "Alle die Weisesten aller der Zeiten."
  (Goethe, Kophtisches Lied, Zeile 3; Weimarer Ausgabe I, 130.)
  712, 13 ἐγκράτεια, "Enthaltsamkeit".
- 712, 29 δι' έγκρατείας ἀσεβοῦσιν είς τε την κτίσιν καὶ τὸν ἄγιον δημιουργόν, τὸν παντοκράτορα μόνον θεόν, καὶ διδάσκουσι, μη δεῖν παραδέκεσθαι γάμον καὶ παίδοποιΐαν, μηδὲ ἀντεισάγειν τῷ κόσμῳ δυστυχήσοντας ἐτέρους, μηδὲ ἐπιχορηγεῖν θανάτω τροφήν. "Denn durch ihre Enthaltsamteit verssündigen sie sich gegen die Schöpfung und den heiligen Schöpfer, den allmächtigen, einigen Gott, und lehren, daß man nicht in die Ehe treten und Kinder zeugen, nicht noch weitere unglückliche Wesen in die Welt

- Seite und Beile:
  - setzen und dem Tode neues Futter vorwerfen dürfe." (Clemens Alex., Strom. III, 6, 45.)
- 713, 4 αὐτὸς εἶπεν ὁ Σωτής, ,,ἦλθον καταλῦσαι τὰ ἔςγα τῆς θηλείας. Θηλείας μέν, τῆς ἐπιθυμίας ἔςγα δέ, γένεσιν καὶ φθοςάν. "Der Heiland selbst hat gesagt: ,Ich bin gesommen, daß ich die Berke des Beibes auflöse'; des Beibes, d. h. der Begierde; die Berke aber sind Zeugung und Ber=nichtung." (Clemens Alex., Strom. III, 9, 63.)
- 713, 19 ύπακοή καὶ παρακοή, "Gehorsam und Ungehorsam".
- 713, 20 ήμῖν, τοῖς πεπλασμένοις ὁπὸ τῆς τοῦ Παντοκράτορος βουλήσεως, "uns, die wir durch den Willen des Allmächtigen geschaffen worden sind". (Clemens Alex., Strom. III, 14, 95.)
- 713, 29 Die vier heiligen Wahrheiten, welche das Credo des Buddhismus ausmachen, lauten in wörtlicher Abersetzung:
  - 1. "Was ist das Leiden? Geburt ist Leiden, Alter auch, Krankheit auch, Tod auch. Auch das Verbundensein mit Richtliebem und das Getrenntsein von Liebem ist Leiden. Und daß man wünscht und trachtet und nicht erlangt, auch das ist Leiden. In Summa: die fünf Berzweigungen des Anklammerns an das Jrdische sind Leiden. Das ist das Leiden.
  - 2. Was ist die Entstehung des Leidens? Es ist jener Durst, der von Wiedersgeburt zu Wiedergeburt führende, von Freude und Leidenschaft besgleitete, hier und dort seine Freude sindende, der Durst nach Lust, der Durst nach Werden, der Durst nach Macht. Dies ist die Entstehung des Leidens.
  - 3. Was ist die Aussehung des Leidens? Es ist eben jenes Durstes, des von Wiedergeburt zu Wiedergeburt führenden, von Freude und Leidensschaft begleiteten, hier und dort seine Freude sindenden, des in der Geburt hervortretenden und beim Tode zurücksehrenden, restlose Untersbrückung und Aussehung. Dies ist die Aussehung des Leidens.
  - 4. Welches ist der zur Aufhebung des Leidens führende Weg? Es ist dieser heilige, achtteilige Pfad, der da heißt: rechtes Glauben, rechtes Denken, rechtes Keden, rechtes Handeln, rechtes Leben, rechtes Streben, rechtes Gedenken, rechtes Gickversenken."

    (Die Erläuterung in Deulsen, Allgemeine Geschichte der Philosophie I. 3)
    - (Die Erläuterung in Deussen, Allgemeine Geschichte der Philosophie I, 3 S. 147 fg.)
- 713, 34 = 710, 16.
- 715, 14 = 710, 16.
- 719, 3 Ubi natura, quemadmodum a Deo nobis insita est, fertur ac rapitur, fieri nullo modo potest, ut extra matrimonium caste vivatur. "Wo die Natur, wie sie uns von Gott eingepslanzt ist, fortgerissen wird, da fann es auf keine Weise geschehen, daß außerhalb der Ehe keusch geleht werde." (Luther, Catech. maj. Præcceptum VI, alinea 5.)
- 720, 35 u. 36 = 183, 12, 13 u. 14.

721, 33 lusus ingenii, "spielerischer Einfall".

721, 36 siehe Citatenanhang zu Bd. I, S. 463, 35.

725, 6

out of these convertites

There is much matter to be heard and learn'd.

"von den Bekehrten hier

Ist mancherlei zu hören und zu sernen."

(Shakespeare, As you like it, V, 4 gegen Ende.)

- 725, 15 μακάριοι οί πτωχοί, "selig sind die Armen"; τῷ πνεύματι, "im Geiste"; πεινῶντες, "die Hungernden"; τὴν δικαιοσύνην, "nach der Gerechtigkeit".
- 725, 23 οὐαί, "wehe!"; den πλουσίοις, ἐμπεπλησμένοις und γελῶσι, "den Reichen, Satten und Lachenden".
- 726, 22 "Das schnellste Thier, das euch trägt zur Vollkommenheit, das ist Leiden." (Meister Echardt, Werke, hrsg. v. Pfeisfer, S. 492.)
- 727, 12 "(Ach,) warum sind der Thränen unter'm Mond so viel?" (Christian Adolf Overbeck, Sammlung vermischter Gedichte, Lübeck und Leipzig 1794, Trost für mancherlen Thränen, Anfang.)
- 727, 25 disappointment "Enttäuschung".
- 728, 11 (bonum) tune habebis tuum, quum intelliges infelicissimos esse felices. "Dann wirst du das dir eigene (Gut) haben, wenn du einsehen wirst, daß die Glüdlichen am allerunglüdlichsten sind." (Seneca, epist. 124, 24; bonum von Sch. aus dem Borhergehenden ergänzt.)

728, 22 = 222, 32.

729, 17 = 721, 36.

729, 24 Tu me traites sans doute en favori des cieux, Car tu n'épargnes pas les larmes à mes yeux. Eh bien! je les reçois comme tu les envoies, Tes maux seront mes biens, et tes soupirs mes joies. Je sens qu'il est en toi, sans avoir combattu, Une vertu divine au lieu de ma vertu, Que tu n'es pas la mort de l'âme, mais sa vie, Que ton bras, en frappant, guérit et vivifie. "An dir erkenne ich, daß mir der Himmel hold, Wenngleich ein Tränenstrom mir aus dem Auge rollt. Wohlan! willkommen sind die Seufzer, die du schickft, Weiß ich doch, daß du mich durch Not und Leid beglückst. Ich fühle, wo mir selbst die Rraft zum Rampfe fehlt, Wie in dir eine Kraft des Himmels mich beseelt. Nicht Tod der Seele ist's, wenn mich der Schmerz durchdringt, Der wahres Leben mir, Heil und Genesung bringt." (Lamartine, Harmonies poét. et rel. II, 7 vers 59fg.)

731, 14 Manu VI, 2 heißt es: "Wenn nun der Hausvater an sich Runzeln und graue Haare bemerkt und die Kinder seiner Kinder sieht, dann soll er als Einsiedler in den Wald ziehen."

731,33 = 721,36.

733, 20 = 580, 37.

735, 2 vgl. 313, 11.

735, 24 de mirabili divina ignorantia, qua Deus non intelligit quid ipse sit, "über das wunderbare göttliche Nichtwissen, vermöge dessen Gott nicht weiß, was er selbst ist". (Scotus Erigena, lib. II; — die angessührten Worte sind das Thema, von welchem in De Divis. Naturae II das 28. Kapitel handelt.)

736, 5 = 96, 20.

736, 20 = 362, 19.

736, 35 = 362, 19; xãv deós, "alles ist Gott" (Losung des Pantheismus).

737, 11 animi causa, "zum Bergnügen".

738, 13 vgl. 195, 16.

738, 37 = 710, 16.

739, 3 vivere, agere, suum Esse conservare, ex fundamento proprium utile quaerendi, "(der Mensch soll) leben, handeln, sein Dasein erhalten, indem er von Grund aus seinen eigenen Ruhen sucht". (Spinoza, Ethik IV, prop. 67, demonstr.)

739, 15 Quo semel est imbuta recens servabit odorem (Testa diu).
"(Lange) bewahrt den Geruch von dem, womit es gefüllt war, (Ein Riechfläschen)."

(Horaz, Epist. I, 2, 69.)

- 739, 32 Unusquisque tantum juris habet, quantum potentia valet. "Ein jeder hat so viel Recht, wie er Gewalt hat." (Spinoza, Tractat. Polit. II, 8.) Fides alicui data tamdiu rata manet, quamdiu ejus, qui fidem dedit, non mutatur voluntas. "Ein gegebenes Bersprechen bleibt so lange gültig, als der Wille dessen, der es gegeben, sich nicht ändert." (Ibid. II, 12, verfürzt.) Uniuscujusque jus potentia ejus definitur. "Zedes Menschen Recht wird bestimmt durch die Macht, welche er hat." (Spinoza, Ethit IV, prop. 37, schol. 1, verfürzt.)
- 740, 23 non datur tertium, "eine britte Möglichkeit besteht nicht".

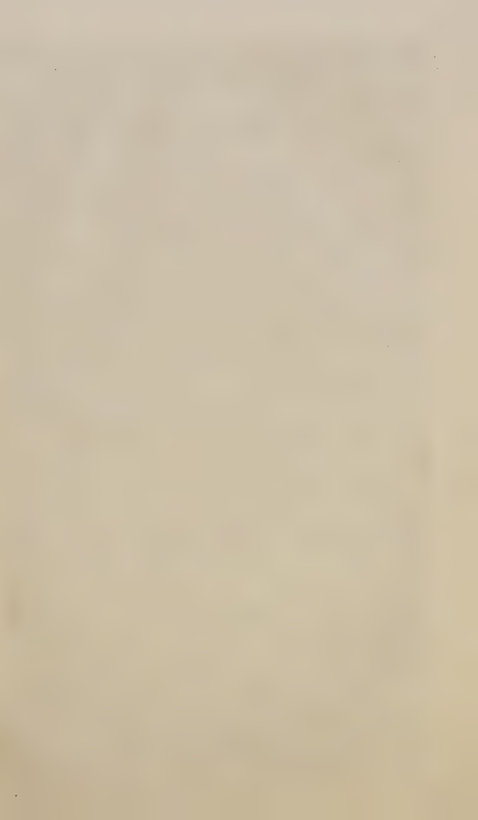
740, 32 eventualiter, "gegebenen Falles".

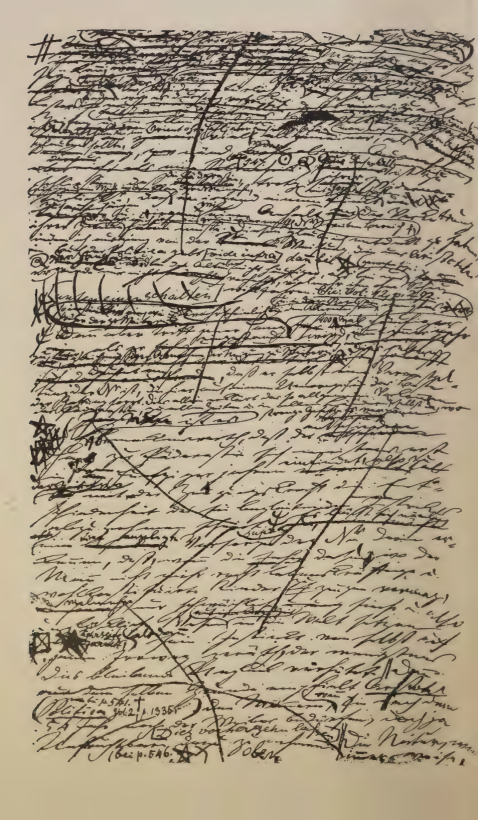
766, 39 ή φύσις δαιμονία μέν έστι, οὐ δὲ θεία, vgl. 399, 17.

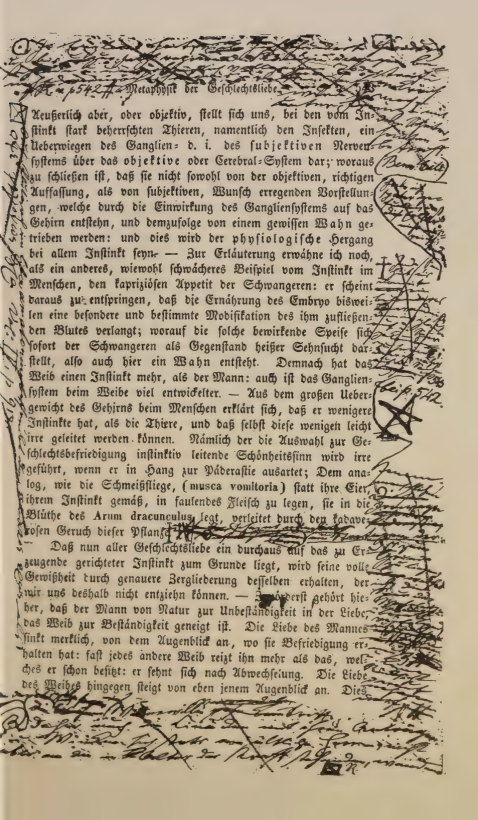
768, 16 La modestie est la vertu de ceux qui n'en ont pas d'autre. "Die Bescheidenheit ist die Tugend bersenigen, die keine andere haben."

768, 19 La modestie devroit être la vertu de ceux, à qui les autres manquent. "Die Bescheidenheit sollte die Tugend derjenigen sein, denen die anderen sehlen." (Worte des Stanislaus Leszczynski nach Lichtenberg, Vermischte Schriften, Göttingen 1844, Bd. 3, S. 19.)

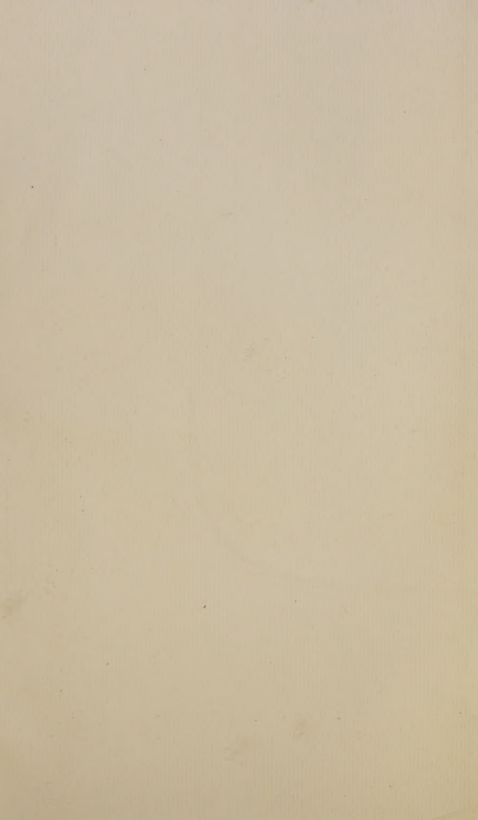
768, 23 φεῦ, φεῦ, τὰ μεγάλα μεγάλα καὶ πάσχει κακά.
"Weh, weh, daß Großes auch zu leiden Großes hat."
(Euripides, im Alfmeon, bei Stobaeus, Florileg. ed. Gaisford II, p. 299.)
768, 43 = 548, 29.















QJ70 Sch6 V.2

44 860

All tlems are subject to recall

